EINLEITUNG

Die Mutter gibt Anweisungen.

Der Junge tinzelt herum und schaut dabei auf seine Schuhe.

Die Mutter wiederholt ihre Anweisungen.

Der Junge schaut in die Luft und trippelt weiter durchs Zimmer.

Die Mutter gibt ihre Anweisungen zum dritten Mal und wird
dabei, frustriert wie sie ist, lauter.

Der Junge trippelt von ihr weg und sagt: »Mutter, warum bist
du blofs so eine Zicke?«

Das letzte Wort erreicht die Mutter wie kein anderes. Miide
und Uberarbeitet wie sie ist, hitte sie sehr wohl ausrasten
konnen, als ihr Sohn sie »Zicke« nannte. Stattdessen bewirkte
das Wort, dass sie innehielt. IThre Gedanken und Gefiihle, ihr
Arger und ihre Frustration kamen plétzlich zum Stillstand.
Was blieb? Zicke. Also versenkte sie sich in Zicke, ihr Alltags-
Koan.

Zen-Koans entstanden im 7. Jahrhundert wiahrend der
Tang-Dynastie in China in Form von spontanen Dialogen
zwischen Lehrern und Schiilern, damals fast ausschliefllich
Monche. Spiter, wahrend der Song-Dynastie, wurden sie zu
schriftlichen Sammlungen zusammengestellt und in eine li-
terarische Form gebracht. Mit Hinweisen, Kommentaren,

Versen und Kommentaren zu den Versen versehen, wurden

11



Koans zum literarischen Lehrmittel, und die Koan-Literatur
war fast so umfassend und ausfiihrlich wie die Literatur zur
Rechtsprechung.!

Tatsachlich bedeutet der Name Koan oder kung-an, wie
es im Chinesischen heifit, »offentlicher Aushang«, was dar-
auf hinweist, dass man Zen-Lehrer mit Richtern verglich, die
in diesem Fall definierten, was Tduschungen sind, wer ihnen
unterliegt und wie man daraus erwachen kann. Damals bezog
man sich auf Koans sogar dhnlich, wie wir uns heute auf juris-
tische Prazedenzfille oder Rechtsurteile beziehen. So konnte
ein Koan zum Beispiel mit den Worten beginnen »In der An-
gelegenheit, welche Nahrung der Dharmakaya zu sich nimmt
...« und dabei in dhnlicher Weise an ein fritheres Koan oder
einen Dialog zwischen Lehrer und Schiiler ankniipfen, wie
man sich in heutigen Gerichtsverhandlungen auf frithere Fille
beruft, zum Beispiel: »In der Rechtsangelegenheit Roe gegen
Wade« oder »Im Fall der Citizens United gegen die Federal
Election Commission«.?

Weiter reichen die Parallelen jedoch nicht. Wenn wir mit
Koans arbeiten, indem wir mit Hilfe unseres rationalen Ver-
standes oder unseres tiblichen Denkens nach einer Antwort
oder Lésung suchen, bringt uns das keinen Schritt weiter. Ko-
ans fordern uns auf, uns tief auf Weisen des Schauens und Ant-
wortens einzulassen, die nichts mit Analysieren oder gedankli-
cher Erforschung zu tun haben, sondern viel mit Spontaneitit,
Verspieltheit, Geduld und - am wichtigsten - einem radikalen

Annehmen des Lebens, so wie es ist.



Was macht ein Koan aus? Es ist heute ziemlich verbreitet,
schwierige Situationen oder Grenzfélle mit Koans zu verglei-
chen. Unsere Antwort auf diese Frage lautet: Das hiangt davon
ab, wie du damit arbeitest. Du kannst Situationen, die dich he-
rausfordern, durchdenken, analysieren und aufschreiben und
die auf diesem Weg gefundenen Lésungen wiederholt anwen-
den, sodass sie schliefSlich zu einem neuen Dogma werden.
Tatsachlich geschah genau das in chinesischen und japani-
schen Klostern, nachdem die ersten Koan-Sammlungen zu-
sammengestellt worden waren. Die einzelnen Kloster hielten
an ihren jeweiligen Antworten fest, die Monche lernten diese
auswendig und Generationen von Lehrern gaben sie an Gene-
rationen von Schiilern weiter.

Um diese Koan-Praxis geht es uns hier nicht.

Eine Lebenssituation wird dann zu einem Koan, wenn sie
deine Denkgewohnheiten erschiittert und dich aus dem du-
alistischen Modus von Beobachter*in und Beobachtetem, an
den wir uns so gewohnt haben, herauskatapultiert. Sie wird
dann zur Koan-Praxis, wenn du iiber die Situation nicht ldn-
ger nachdenkst, sondern stattdessen die Kluft zwischen Sub-
jekt und Objekt und damit zwischen dir und dem, womit du
konfrontiert bist, schlief3t.

Statt die Umstinde deines Lebens zu betrachten, tauchst
du ein in dessen Klang, Geruch, Geschmack und spiirst, wie
es sich anfiihlt. Du bleibst auch dann dabei, wenn die Versu-
chung grof8 ist, dich in die Sicherheitszone des Beobachtens
und Kommentierens zu fliichten. Dabei kénnen dich anfangs,

wie auch beim Meditieren, viele Geschichten und Gefiihle

13



tiberfluten, doch mit der Zeit sowie mit Geduld und Beharr-
lichkeit zeichnet sich eine andere Form von Erkenntnis ab, die
aus dem Mark der Dinge entsteht und nicht aus oberflichli-
chem Denken.

Was sind die grundlegenden Zutaten unseres Lebens?
Verinderung, wechselseitige Abhingigkeit, Ursache und Wir-
kung und die flielende Natur alles Existierenden, die wir als
Leerheit bezeichnen. Es handelt sich hier nicht nur um zeit-
lose buddhistische Prinzipien. Vielmehr beruht darauf unse-
re Existenz als menschliche Wesen, Tag fiir Tag, Stunde fiir
Stunde. Alles, was wir erleben, ist davon durchdrungen: Mein
Sohn ist drogenabhdngig, was soll ich tun? Ich werde immer dl-
ter, fiihle mich einsam und habe Angst vor der Zukunft. Wenn
wir an solche Lebensumstiande als Koans herangehen, sind wir
aufgefordert, unser subjektives Leben einschliefilich aller An-
haftungen und Wunschvorstellungen in Einklang zu bringen
mit dem Leben, so wie es ist und sich stindig weiter entfaltet.
Das heif3t, hier tut sich eine Liicke auf, und wenn wir uns in
diese Liicke hineinbegeben, kommen wir in spiirbare Beriih-
rung mit Unbestdndigkeit, Karma, Nicht-Ich und der Verbun-
denheit allen Lebens.

Statt auf unseren Vorstellungen davon, wie die Dinge sein
sollten, zu beharren, lernen wir auf der Grundlage dessen, was
ist, weise zu unterscheiden. »Schlie8e die Kluft zwischen Selbst
und dir selbst, hat Taizan Maezumi, Begriinder des Zen-Cen-
ter von Los Angeles, gesagt.> Wenn du bei dir selbst ankommst,
wichst und reift deine Féhigkeit, zu lieben und mit Leid - dei-

nem wie dem von anderen - umzugehen.

14



So wie wir im Zen unterschiedliche Ubungswege kennen,
gibt es verschiedene Wege, mit Koans zu praktizieren. Das galt
auch fiir China und Japan. Die Entwicklung der hier verbrei-
teten Formen der Praxis brauchte Hunderte von Jahren, von
der Verianderung durch wandernde Bettelmdnche bis zum
Bau erster Kloster. In deren Umfeld entstanden zahlreiche
verschiedene Regeln, die das Klosterleben in allen Bereichen
bestimmten. Dazu gehorten auch ein rigider, tiglich viele
Stunden umfassender Zeitplan fiir Meditation und Arbeit,
der Gehorsam gegeniiber élteren Schiilern und Einzelbegeg-
nungen mit dem Lehrer. Ublich fiir das Koan-Studium war
ein tdgliches Einzelgesprach mit ihm, gelegentlich auch bis zu
viermal am Tag.

Wie sieht unser Ubungsweg im Westen aus? Es ist ein
Irrtum zu glauben, dass nicht auch wir heute, so wie die da-
mals in China und Japan Praktizierenden, viel Zeit brauchen
und noch brauchen werden, um ein Ubungssystem zu entwi-
ckeln. Tatsdchlich stehen wir erst am Anfang der Entfaltung
unseres Weges. Trotzdem zeichnet sich schon jetzt einiges
deutlich ab.

Die iiberwiegende Mehrheit der Menschen, die ernsthaft
Zen praktizieren, iibt zu Hause und nicht in Klostern. Das
heif’t, die meisten Zen-Priester*innen und Zen-Lehrer*innen
(Priester wie Laien) erfiillen ihre Aufgaben als Lehrende und
fir den Tempeldienst, wihrend sie zugleich Familie haben,
in Partnerschaften oder auch allein leben und vielfach einem
Beruf nachgehen. Sie fithren ein reiches, erfiilltes Leben mit

vielen Verpflichtungen und miissen im Beruf und in ihren so-

15



zialen Beziehungen oft vielen verschiedenen Anforderungen
gerecht werden. Meistens leben und arbeiten sie nicht mit
anderen Praktizierenden zusammen und sind froh, wenn sie
es einmal in der Woche ins Zendo schaffen. Welches Ubungs-
system wire hier geeignet? An welchen Koans beifSen diese
Menschen sich die Zdhne aus?

Die klassischen Zen-Koans sind aus dem Klosterleben her-
vorgegangen: aus der Arbeit im Garten, in der Kiiche und auf
dem Feld, dem Putzen des Klosters, Meditations-Retreats und
Einzelgesprachen mit dem Lehrer. Manche entstanden auch
durch den Austausch unter den Ménchen oder mit Meistern,
die sich als Einsiedler in die Berge zuriickgezogen hatten.

Die in diesem Buch von uns vorgestellten Koans stam-
men von Menschen aus vier verschiedenen Landern, die zu
Hause praktizieren. Hier geht es um Liebe, Familie (vor al-
lem Kindergrof3ziehen), Beziehungen zu Freund*innen und
Nachbar*innen, Hetze und Hektik bei der Arbeit, die Bezie-
hungen zwischen Minnern und Frauen, die Versorgung der
Alten und Kranken und die Vorbereitung auf den Tod.

Die von uns verfassten Kommentare zeigen, wie du mit ent-
sprechenden Situationen als Koan arbeiten kannst. Wir heben
fiir jedes Koan den wichtigen Punkt (oder die Punkte) hervor,
der in ihm angesprochen wird, und legen dabei mehrere Din-
ge zugrunde, vor allem die Frage, was uns an der jeweiligen
Geschichte hat wach werden lassen. Manchmal zeichnen sich
diese Aspekte klar ab, manchmal scheinen sie im Verborgenen
zu liegen, verleugnet oder ignoriert zu werden. Wenn wir den

wichtigsten Punkt oder die wichtigsten Punkte eines Koans

16



herausgefunden haben, lassen wir den persénlichen Kontext
der Person, die es beigesteuert hat, beiseite und machen die
Geschichte zu unserer eigenen. Im Weiteren gehen wir vor wie
mit klassischen Koans: Wir versenken uns in die verschiede-
nen Aspekte, ringen damit und werden selbst zu dem Koan.
Je mehr wir uns fiir bestimmte Facetten eines Koans offnen,
desto besser konnen wir uns damit in unserem Alltagsleben
anfreunden, und das gilt auch fiir die Koans, mit denen wir
anfangs glaubten, gar nichts anfangen zu kénnen. So wird das
Koan zu einem Tor, dessen Durchschreiten uns wach macht
fiir die reiche Fiille menschlicher Erfahrungen.

Wahrscheinlich wiirde sich eine andere Person anderen
Elementen der Geschichte zuwenden, um damit zu ringen.
Ein Koan gleicht einem Zimmer im Haus: Wie du damit arbei-
test, hangt davon ab, wo in diesem Zimmer du stehst. Es kann
durchaus sein, dass du das Zimmer als solches wie auch das
ganze Haus, das Grundstiick, auf dem es steht, und die weitere
Umgebung vollig in Frage stellst.

Wie konnen Menschen, die zu Hause praktizieren, die froh
sind, wenn sie einmal in der Woche ihre Lehrerin, ihren Leh-
rer sehen und hin und wieder ein Retreat machen konnen,
mit diesen Koans arbeiten? Wie wandelst du heutige alltagli-
che Situationen in eine Koan-Praxis um - sei es, dass dich ein
Kleinkind mit seinen Koliken Tag und Nacht auf Trab hilt, der
Nachbar iiber dir homophob ist, ein Kind auf tragische Weise
umgekommen ist oder dir gekiindigt worden ist? Gibt es einen
festen Bezugspunkt, zu dem wir von Zeit zu Zeit zurtickkehren

konnen? Konnen wir tiber das, was wir bereits wissen, hinaus-

17



gehen? Konnen wir dem Leben, das uns gegeben ist, vertrau-
en und es bedingungslos annehmen, ohne irgendetwas falsch
oder richtig, gerecht oder ungerecht zu nennen? Kénnen wir
jeden Augenblick einer Situation, der wir uns zuwenden, in
seiner Einzigartigkeit ergriinden als Segen, den wir schliellich
sogar zu schétzen wissen?
»Verwirkliche dein Leben als Koan, hat Taizan Maezumi
gesagt.
Worauf wartest du noch? Spring!
Eve Myonen Marko
Wendy Egyoku Nakao



ZUHAUSE



Ensho:
Der Kreis schliefSt sich

Mutter, Mutter, wo bist du?
Mein ganzes Leben sehne ich mich nach dir.
Wie kann ich mich jemals vollstindig fiihlen?

Bitte, bitte, sag mir, was ich tun soll.
Koan

Enshos Mutter starb, als er keine zwei Jahre alt war. Dieser
Verlust prégte sein ganzes Leben — als scharfer Schmerz der
Sehnsucht nach der Mutter, die er nie wirklich kennengelernt
hatte. Siebzig Jahre nach dem Tod der Mutter bekam die Fa-
milie eines Tages ihre Asche zuriick. Ensho hielt die Asche in
den Hinden und verstreute sie dann behutsam auf dem Bo-
den. Jetzt kenne ich dich! Dann lie3 er seinen Korper in tiefer
Verneigung auf die Erde sinken, dreimal.

Warum verbeugte sich Ensho?
Betrachtung

Wihrend seines Heranwachsens spiirte Ensho tief in seinem
Inneren, dass ihm etwas Kostbares und Grundlegendes fehlte.
Sein Leben lang hatte er die Mutter, die er niemals kennenge-
lernt hatte, schmerzlich vermisst. Er versuchte vieles, um die-
sen Schmerz zu heilen: Er meditierte, doch dabei begann er

am ganzen Koérper zu zittern. Er machte ohne nennenswerte

20



Ergebnisse diverse Therapien und experimentierte auch mit
alternativen Korpertherapien, was ihm jedoch nur voriiber-
gehend Erleichterung brachte. Als er tief in einer spirituellen
Krise steckte, begegnete er eines Tages seinem Zen-Lehrer.

Den Namen EnSho erhielt er, als er formal Zuflucht zum
buddhistischen Weg nahm. Mit diesem Namen, der Kreis der
Vollkommenheit bedeutet, wies der Lehrer ihn auf die spirituel-
le Wahrheit hin, dass Ensho selbst ein Kreis der Vollkommen-
heit war, der alles enthielt, was sein Leben ausmachte, auch den
Tod seiner Mutter und das damit verbundene Leid. Wie lebt
ein Mensch diese Vollkommenheit, wenn er ein unbewdltigtes
Leid versptirt?

Spirituelle Lehrerinnen und Lehrer sagen uns, wir seien so,
wie wir sind, vollstindig und ganz. Und doch scheint etwas
zu fehlen — und der Schmerz, dass da etwas fehlt, kann zum
starken Antrieb fiir die spirituelle Suche nach Vollkommenheit
werden.

Was heifit es, ein Kreis der Vollkommenheit zu sein? Zen-
Meister*innen lieben es, Kreise der Vollkommenheit zu zeich-
nen, die auf eine grundlegende Wahrheit hinweisen: Das Le-
ben als solches ist leer. Geburt und Tod sind ein solcher Kreis
- nicht im Sinne eines Vakuums, sondern sie sind ohne jeden
festen Bezugspunkt in der grofien Runde des Lebens. Die
grundlegende Natur des Lebens ist flielend und trotzdem ist
alles, wie es ist, und kann nicht anders sein. Kannst du das ak-
zeptieren?

Zen-Meister Dogen sagt, Leben und Tod seien das Leben
des Buddha.* Simtliche Aktivititen und Umstande unseres Le-

21



bens - wie schmerzlich sie auch sein mégen - sind das Leben
des Buddha. Es schmerzt, wenn wir die Dinge anders haben
wollen, als sie sind, und auch dieser Schmerz ist ein Kreis der
Vollkommenheit. Kannst du authéren, die Dinge anders haben
zu wollen, als sie sind, und alles so sein lassen, wie es ist?

Eines Tages kam, wie ein Blitz aus heiterem Himmel, mit
der unerwarteten Riickkehr der Asche seiner Mutter die Ver-
gangenheit zu Ensho zuriick - siebzig Jahre nach ihrem Tod.
Der Kreis der Vollkommenheit schldgt mysteriose Wege ein.
Doch vielleicht kommt uns das auch nur so vor, weil wir nicht
sehen konnen, wie vielschichtig und zeitlos er wirkt. Zen-
Meister Unmon hat gesagt: »Die ganze Welt ist Medizin.«

So kehrte die Mutter auf geheimnisvolle Weise zu Ensho
zuriick, und ihr Sohn kehrte zu ihr zuriick, wenn auch nicht in
der Form, wie wir es erwarten und uns vorstellen wiirden. Die
Resonanz, die Ensho in diesem Augenblick verspiirte, erfasste
sein ganzes Wesen: Jetzt kenne ich dich! Sag mir, was hat Ensho
erkannt? Er fand einen wunderschénen Ort im Wald, wo er
das Hiufchen Asche eine Weile in den Hédnden hielt und dann
behutsam verstreute. Er lief$ sich auf den Boden nieder, erst auf
die Knie, dann auf die Ellenbogen, bis seine Stirn die warme
Erde beriihrte. So verbeugte er sich dreimal.

Als sein Lehrer das spiter erfuhr, sagte er: »Ich verbeuge

mich neunmal.«

Unmon hat gesagt: »Die ganze Welt ist Medizin.« Wie verstehst

du das? Wie wirst du es nutzen?

22



Yakushi:
Die Frau, die ich liebe

Im Diamant-Sutra heif3t es:

»Alle zusammengesetzten Dinge sind wie ein Traum,
ein Phantom, ein Tautropfen, ein Blitz.

So meditiert man iiber sie,

so betrachtet man sie.«®
Oh je! Wen lieben wir dann?
Koan

Yakushi ist seit vielen Jahren mit derselben Frau verheiratet.
Sie teilen vieles: eine grof3e Familie, ein Zuhause, einen Me-
ditationsraum und eine Meditationspraxis. AuSerdem helfen
sie Gefliichteten, die sich in der Stadt, in der sie leben, nie-
dergelassen haben. Yakushi war bewusst, dass viele Menschen
ihn um seine Ehe beneideten. Trotzdem lautet das Koan, mit

dem er seit vielen Jahren arbeitet: Warum hasse ich die Frau,
die ich liebe?

Betrachtung

Ist es nicht erstaunlich, wie eng Liebe und Hass miteinander
verbunden sind? Es fiihlt sich so an, als verliefe zwischen bei-
den nur eine haarfeine Trennungslinie. Wie sonst sollen wir

uns erkldren, dass wir einen Menschen den einen Tag innig

23



lieben und dieselbe Person am ndchsten Tag und manchmal
schon eine Stunde spater hassen?

Ganz gleich, wie liebevoll wir miteinander umgehen, ganz
gleich, wie stark die Anziehung zwischen uns ist, unsere Bezie-
hung braucht einen Garten jenseits von richtig und falsch, von
ich liebe dich / ich hasse dich, das ist grofiartig / das ist schreck-
lich. Es geht hier nicht um Gegensitze, sondern um Offenheit
und Neugier, sodass wir nicht nur den Raum zwischen uns

spuren, sondern den Raum, der wir sind.

Heute Nacht auf dem Berg

begegnen sich der Vollmond

und die volle Sonne -

genau das konnte der Augenblick sein,
in dem wir zerbrechen

oder ganz werden.®

Ganz werden ist gut. Zerbrechen mag auch gut sein. Wenn wir
zerbrechen, wirkt sich das auch auf die mentalen und emotio-
nalen Konstrukte aus, die bestimmen, wie wir die Welt erleben.
Ist dir schon einmal aufgefallen, wie oft du, wenn du jemanden
ansiehst, nach etwas Bestimmtem Ausschau haltst? Wie beim
Blick aus dem Fenster, um zu sehen, wie das Wetter ist. Viel-
leicht priifst du den Himmel, die Wolken und das Licht. Oder
dir fallt plotzlich etwas ganz anderes ein, doch wenn du nach et-
was Bestimmtem Ausschau haltst, entgeht dir fast alles andere.
Wenn wir also sagen, dass wir einen geliebten Menschen

anschauen, sehen wir dann tatsiachlich diese Person, oder sind

24



wir auf etwas anderes aus wie Zuwendung, Liebe oder Aner-
kennung? Schenkt er mir wirklich seine Aufmerksamkeit? Hort
sie mir wirklich zu oder ist sie in Gedanken ganz woanders? Ist
das wirklich die Frau, die ich liebe? Wenn wir finden, wonach
wir Ausschau halten, lieben wir unseren Mann oder unse-
re Frau dann? Und hassen wir diese Person, wenn wir nicht
finden, was wir bei ihr suchen? Wann hast du deinen Partner
zuletzt vollig ohne Erwartungen angeschaut und dich ganz auf
ihn eingelassen, so wie er ist, statt insgeheim danach zu su-
chen, was du zu brauchen glaubst?

Ob wir nun seit einer Woche oder 50 Jahren zusammen-
leben, wir brauchen diesen Raum der Neugier und Offenheit,
wo wir die Person, die uns gegeniibersitzt, anschauen und uns
zum tausendsten Mal fragen: Wer bist du eigentlich?

Und dann warte einfach. Versuch nicht, sofort neue Be-
zeichnungen oder Etiketten fiir dein Gegeniiber zu finden.
Kannst du dieser Person deine Aufmerksamkeit schenken,
ohne etwas Bestimmtes zu suchen, entspannt und kritiklos,
voller Offenheit und Neugier? Kannst du zulassen, dass du ge-
sehen wirst, statt dass du den geliebten Menschen siehst?

Im Johannesevangelium sagt Jesus: »Und wer mich sieht,
sieht den, der mich gesandt hat.«”

Was fiir ein Sehen ist das?

Wenn du den Menschen anschaust, den du liebst, wonach schaust
du dann wirklich? Was geschieht, wenn du es findest oder nicht
findest? Was geschieht, wenn du endlich aufhorst, nach Schétzen

zu suchen?

25



Laurie:
Das. Ist. Es!

Wenn dich spitze Dornen stechen, geh einfach weiter.

Wenn du riicksichtslos herumgeschubst wirst, geh einfach
weiter.

Wenn deine Partnerin dich nicht versteht, geh einfach weiter.

Wenn du an eine Kreuzung kommst, beschreite sie!
Koan

Laurie und Cathy waren beide Rentnerinnen. Cathy machte
keinen Hehl aus ihrem Arger dariiber, dass Laurie so viel Zeit
im Zen-Zentrum verbrachte. Jedes Mal, wenn Laurie das Haus
verliel, brummelte Cathy in ihrer Sofaecke: »Jetzt geht sie da
schon wieder hin.«

Eines Freitagabends kam Laurie, beladen mit ihrem Rei-
segepéck, zur Haustiir herein. Cathy, die wieder auf dem Sofa
safi, fragte: »Na, Laurie, hast du den Sinn des Lebens endlich
gefunden?«

Ohne zu z6gern antwortete Laurie: »Ja, Cathy: Das. Ist. Esl«

Cathy schwieg.
Betrachtung
Der Weg des Zen ist tatsichlich mysterios und die Praxis noch
mysterioser, vor allem fiir Menschen, die keinerlei Neigung

verspiiren, ihn zu gehen. Hast du jemals vergeblich versucht,

26



jemandem zu erklédren, warum du Zen oder eine andere Form
von Meditation praktizierst, und hattest dabei das Geftihl,
noch selbstbezogener zu wirken als sonst? Fiir deine Partnerin
oder deinen Partner kann es eine grofSe Herausforderung sein,
wenn sie oder er mitbekommt, dass dein Herz auf der Suche
ist. Und das bleibt wahrscheinlich auch so, bis deine Praxis
Waurzeln schldgt und du eine bessere Partnerin wirst.

Ein berithmtes Koan erzihlt von einer alten Frau, die am
Weg zum Berg Wutai, dem Sitz des Bodhisattva Manjushri,
welcher die hochste Weisheit verkorpert, Tee verkaufte. Immer
wenn ein Monch an ihrem Stand Halt machte, um Tee zu trin-
ken, fragte er die alte Frau: »Welches ist der Weg zum Berg
Wautai?«, und sie antwortete jedem: »Geh einfach immer ge-
radeaus.« Wenn der Monch nur wenige Schritte entfernt war,
gab sie so laut, dass er es horen konnte, ihren Kommentar ab:
»Ein feiner junger Monch ist das, aber auch er schlagt wieder
diesen Weg ein.«*

Wer ist »die alte Frau« in deinem Leben? Lassen wir einmal
beiseite, ob du diese alte Frau fiir erleuchtet haltst oder nicht.
Die »alte Frau« zu Hause bei Laurie stichelte stindig: »Ach,
da geht sie schon wieder in ihr Zen-Zentrum.« Wie viele von
euch kennen solche Bemerkungen von ihrer Partnerin oder
ihrem Partner? Ach, da zieht er wieder ab, und ich, na klar, ich
bleibe zu Hause und kiimmere mich um die Kinder, erledige
die Gartenarbeit und wasche seine Hemden oder ihre Blusen.

Was suchte Laurie? Was suchst du? Man konnte denken,
dass Laurie, die als Rentnerin ein gutes Einkommen hatte und

ein eigenes Haus besafi, nach nichts mehr suchen miisste. Je-

27



denfalls dachte das ihre Partnerin. Was also bewegt die eine,
stundenlang auf einem Meditationskissen zu sitzen, wiahrend
die andere den ganzen Tag auf dem Sofa sitzt? Welche von bei-
den bist du? Wie bist du so geworden, wie du bist?

Das Zusammenleben von zwei Menschen als Paar ist ein
stindiger Tanz. Jeder ist ein einzigartiges Individuum, und
doch sind die beiden eng miteinander verbunden und bewilti-
gen zusammen ihren Alltag. Im Klosterleben verzichten Mén-
che und Nonnen auf Paarbeziehungen. Wer hingegen als Laie
zu Hause praktiziert, lebt meistens in einer Ehe oder Zweier-
beziehung mit einem anderen Menschen, eingebettet in einen
Familien- und Freundeskreis.

Wir wissen nicht, wie unser Leben sich entfalten wird. Es
gibt keine Gewissheiten aufler denen von Geburt, Alterwer-
den, Krankheit und Tod. Selbst die besten Pline gehen schief.
Lauries suchendes Herz machte sich erst bemerkbar, als sie sich
aus einem Beruf zuriickzog, den sie vierzig Jahre lang ausgetibt
hatte. Wenn sich das suchende Herz regt, sind wir gezwungen,
ihm zu folgen - ohne anderen dazu Erkldrungen abzugeben.
Ignorieren wir es, wichst unser Unbehagen. Natiirlich wéchst
unser Unbehagen auch, wenn wir unserem Herzen folgen,
denn wir kénnen dem Ruf nach der Erfiillung unserer tiefs-
ten Sehnsucht, ein Zuhause in uns selbst zu finden, nun nicht
mehr entkommen.

Wie verhiltst du dich in deinen Beziehungen, wenn sich der
den Weg suchende Geist innerlich so stark bemerkbar macht?
Die alte Frau sagte: »Geh einfach geradeaus.« Doch was heif3t

»geradeaus« in unseren Beziehungen? Kannst du dir deinen

28



Weg durch das Dickicht von Erwartungen, Zu- und Abneigun-
gen bahnen und dich trotzdem den Bediirfnissen deines Part-
ners, deiner Partnerin zuwenden und deiner Beziehung geben,
was sie braucht? Kannst du inmitten der Vielschichtigkeit des
Lebens, das du lebst, deinen Weg in das Herz des Lebens fin-
den, dorthin, wo das allumfassende Herz des Bodhisattva der
nicht geteilten Weisheit wohnt?

Wihrend sie tiefer in die Meditation eintauchte, lernte
Laurie, das Dickicht dessen, was sie war, zu durchdringen und
Frieden in sich zu finden. Man konnte sagen, dass ihre innere
alte Frau zufriedengestellt war. Doch da es zu Hause nicht we-
niger anstrengend wurde, musste sie mit der »alten Frau« auf
ihrem Sofa ringen. Schliellich schwanden ihre Abwehrhaltung
und ihr Arger betrichtlich und sie fand sich in einer heilsamen
Aktzeptanz wieder, die ihre Partnerin und ihre gemeinsame
Situation einschloss. Und so kam es, dass Laurie eines Abends,
als sie die Schwelle ihrer gemeinsamen Bleibe tiberschritt und
die »alte Frau« wieder fragte: »Na, Laurie, hast du den wahren
Sinn des Lebens endlich gefunden?«, ihr aus den Tiefen dieses
Mysteriums antwortete: »Ja! Das. Ist. Es.«

Das. Ist. Es.

Kannst auch du so zuversichtlich antworten?

Welche Rolle spielt deine Partnerin oder dein Partner in deiner
Praxis? Es heifst, dass die augenblicklichen Umstinde deines Le-
bens das perfekte Umfeld fiir deine Praxis sind. Wie siehst du
das?

29



