
11

EINLEITUNG

Die Mutter gibt Anweisungen. 

Der Junge tänzelt herum und schaut dabei auf seine Schuhe. 

Die Mutter wiederholt ihre Anweisungen.

Der Junge schaut in die Luft und trippelt weiter durchs Zimmer.

Die Mutter gibt ihre Anweisungen zum dritten Mal und wird 

dabei, frustriert wie sie ist, lauter.

Der Junge trippelt von ihr weg und sagt: »Mutter, warum bist 

du bloß so eine Zicke?«

Das letzte Wort erreicht die Mutter wie kein anderes. Müde 

und überarbeitet wie sie ist, hätte sie sehr wohl ausrasten 

können, als ihr Sohn sie »Zicke« nannte. Stattdessen bewirkte 

das Wort, dass sie innehielt. Ihre Gedanken und Gefühle, ihr 

Ärger und ihre Frustration kamen plötzlich zum Stillstand. 

Was blieb? Zicke. Also versenkte sie sich in Zicke, ihr Alltags-

Koan. 

Zen-Koans entstanden im 7. Jahrhundert während der 

Tang-Dynastie in China in Form von spontanen Dialogen 

zwischen Lehrern und Schülern, damals fast ausschließlich 

Mönche. Später, während der Song-Dynastie, wurden sie zu 

schriftlichen Sammlungen zusammengestellt und in eine li-

terarische Form gebracht. Mit Hinweisen, Kommentaren, 

Versen und Kommentaren zu den Versen versehen, wurden 



12

Koans zum literarischen Lehrmittel, und die Koan-Literatur 

war fast so umfassend und ausführlich wie die Literatur zur 

Rechtsprechung.1

Tatsächlich bedeutet der Name Koan oder kung-an, wie 

es im Chinesischen heißt, »öffentlicher Aushang«, was dar-

auf hinweist, dass man Zen-Lehrer mit Richtern verglich, die 

in diesem Fall definierten, was Täuschungen sind, wer ihnen 

unterliegt und wie man daraus erwachen kann. Damals bezog 

man sich auf Koans sogar ähnlich, wie wir uns heute auf juris-

tische Präzedenzfälle oder Rechtsurteile beziehen. So konnte 

ein Koan zum Beispiel mit den Worten beginnen »In der An-

gelegenheit, welche Nahrung der Dharmakaya zu sich nimmt 

…«, und dabei in ähnlicher Weise an ein früheres Koan oder 

einen Dialog zwischen Lehrer und Schüler anknüpfen, wie 

man sich in heutigen Gerichtsverhandlungen auf frühere Fälle 

beruft, zum Beispiel: »In der Rechtsangelegenheit Roe gegen 

Wade« oder »Im Fall der Citizens United gegen die Federal 

Election Commission«.2 

Weiter reichen die Parallelen jedoch nicht. Wenn wir mit 

Koans arbeiten, indem wir mit Hilfe unseres rationalen Ver-

standes oder unseres üblichen Denkens nach einer Antwort 

oder Lösung suchen, bringt uns das keinen Schritt weiter. Ko-

ans fordern uns auf, uns tief auf Weisen des Schauens und Ant-

wortens einzulassen, die nichts mit Analysieren oder gedankli-

cher Erforschung zu tun haben, sondern viel mit Spontaneität, 

Verspieltheit, Geduld und – am wichtigsten – einem radikalen 

Annehmen des Lebens, so wie es ist. 



13

Was macht ein Koan aus? Es ist heute ziemlich verbreitet, 

schwierige Situationen oder Grenzfälle mit Koans zu verglei-

chen. Unsere Antwort auf diese Frage lautet: Das hängt davon 

ab, wie du damit arbeitest. Du kannst Situationen, die dich he-

rausfordern, durchdenken, analysieren und aufschreiben und 

die auf diesem Weg gefundenen Lösungen wiederholt anwen-

den, sodass sie schließlich zu einem neuen Dogma werden. 

Tatsächlich geschah genau das in chinesischen und japani-

schen Klöstern, nachdem die ersten Koan-Sammlungen zu-

sammengestellt worden waren. Die einzelnen Klöster hielten 

an ihren jeweiligen Antworten fest, die Mönche lernten diese 

auswendig und Generationen von Lehrern gaben sie an Gene-

rationen von Schülern weiter. 

Um diese Koan-Praxis geht es uns hier nicht.

Eine Lebenssituation wird dann zu einem Koan, wenn sie 

deine Denkgewohnheiten erschüttert und dich aus dem du-

alistischen Modus von Beobachter*in und Beobachtetem, an 

den wir uns so gewöhnt haben, herauskatapultiert. Sie wird 

dann zur Koan-Praxis, wenn du über die Situation nicht län-

ger nachdenkst, sondern stattdessen die Kluft zwischen Sub-

jekt und Objekt und damit zwischen dir und dem, womit du 

konfrontiert bist, schließt.

Statt die Umstände deines Lebens zu betrachten, tauchst 

du ein in dessen Klang, Geruch, Geschmack und spürst, wie 

es sich anfühlt. Du bleibst auch dann dabei, wenn die Versu-

chung groß ist, dich in die Sicherheitszone des Beobachtens 

und Kommentierens zu flüchten. Dabei können dich anfangs, 

wie auch beim Meditieren, viele Geschichten und Gefühle 



14

überfluten, doch mit der Zeit sowie mit Geduld und Beharr-

lichkeit zeichnet sich eine andere Form von Erkenntnis ab, die 

aus dem Mark der Dinge entsteht und nicht aus oberflächli-

chem Denken. 

Was sind die grundlegenden Zutaten unseres Lebens? 

Veränderung, wechselseitige Abhängigkeit, Ursache und Wir-

kung und die fließende Natur alles Existierenden, die wir als 

Leerheit bezeichnen. Es handelt sich hier nicht nur um zeit-

lose buddhistische Prinzipien. Vielmehr beruht darauf unse-

re Existenz als menschliche Wesen, Tag für Tag, Stunde für 

Stunde. Alles, was wir erleben, ist davon durchdrungen: Mein 

Sohn ist drogenabhängig, was soll ich tun? Ich werde immer äl-

ter, fühle mich einsam und habe Angst vor der Zukunft. Wenn 

wir an solche Lebensumstände als Koans herangehen, sind wir 

aufgefordert, unser subjektives Leben einschließlich aller An-

haftungen und Wunschvorstellungen in Einklang zu bringen 

mit dem Leben, so wie es ist und sich ständig weiter entfaltet. 

Das heißt, hier tut sich eine Lücke auf, und wenn wir uns in 

diese Lücke hineinbegeben, kommen wir in spürbare Berüh-

rung mit Unbeständigkeit, Karma, Nicht-Ich und der Verbun-

denheit allen Lebens. 

Statt auf unseren Vorstellungen davon, wie die Dinge sein 

sollten, zu beharren, lernen wir auf der Grundlage dessen, was 

ist, weise zu unterscheiden. »Schließe die Kluft zwischen Selbst 

und dir selbst«, hat Taizan Maezumi, Begründer des Zen-Cen-

ter von Los Angeles, gesagt.3 Wenn du bei dir selbst ankommst, 

wächst und reift deine Fähigkeit, zu lieben und mit Leid – dei-

nem wie dem von anderen – umzugehen. 



15

So wie wir im Zen unterschiedliche Übungswege kennen, 

gibt es verschiedene Wege, mit Koans zu praktizieren. Das galt 

auch für China und Japan. Die Entwicklung der hier verbrei-

teten Formen der Praxis brauchte Hunderte von Jahren, von 

der Veränderung durch wandernde Bettelmönche bis zum 

Bau erster Klöster. In deren Umfeld entstanden zahlreiche 

verschiedene Regeln, die das Klosterleben in allen Bereichen 

bestimmten. Dazu gehörten auch ein rigider, täglich viele 

Stunden umfassender Zeitplan für Meditation und Arbeit, 

der Gehorsam gegenüber älteren Schülern und Einzelbegeg-

nungen mit dem Lehrer. Üblich für das Koan-Studium war 

ein tägliches Einzelgespräch mit ihm, gelegentlich auch bis zu 

viermal am Tag. 

Wie sieht unser Übungsweg im Westen aus? Es ist ein 

Irrtum zu glauben, dass nicht auch wir heute, so wie die da-

mals in China und Japan Praktizierenden, viel Zeit brauchen 

und noch brauchen werden, um ein Übungssystem zu entwi-

ckeln. Tatsächlich stehen wir erst am Anfang der Entfaltung 

unseres Weges. Trotzdem zeichnet sich schon jetzt einiges 

deutlich ab. 

Die überwiegende Mehrheit der Menschen, die ernsthaft 

Zen praktizieren, übt zu Hause und nicht in Klöstern. Das 

heißt, die meisten Zen-Priester*innen und Zen-Lehrer*innen 

(Priester wie Laien) erfüllen ihre Aufgaben als Lehrende und 

für den Tempeldienst, während sie zugleich Familie haben, 

in Partnerschaften oder auch allein leben und vielfach einem 

Beruf nachgehen. Sie führen ein reiches, erfülltes Leben mit 

vielen Verpflichtungen und müssen im Beruf und in ihren so-



16

zialen Beziehungen oft vielen verschiedenen Anforderungen 

gerecht werden. Meistens leben und arbeiten sie nicht mit 

anderen Praktizierenden zusammen und sind froh, wenn sie 

es einmal in der Woche ins Zendo schaffen. Welches Übungs-

system wäre hier geeignet? An welchen Koans beißen diese 

Menschen sich die Zähne aus?

Die klassischen Zen-Koans sind aus dem Klosterleben her-

vorgegangen: aus der Arbeit im Garten, in der Küche und auf 

dem Feld, dem Putzen des Klosters, Meditations-Retreats und 

Einzelgesprächen mit dem Lehrer. Manche entstanden auch 

durch den Austausch unter den Mönchen oder mit Meistern, 

die sich als Einsiedler in die Berge zurückgezogen hatten. 

Die in diesem Buch von uns vorgestellten Koans stam-

men von Menschen aus vier verschiedenen Ländern, die zu 

Hause praktizieren. Hier geht es um Liebe, Familie (vor al-

lem Kindergroßziehen), Beziehungen zu Freund*innen und 

Nachbar*innen, Hetze und Hektik bei der Arbeit, die Bezie-

hungen zwischen Männern und Frauen, die Versorgung der 

Alten und Kranken und die Vorbereitung auf den Tod. 

Die von uns verfassten Kommentare zeigen, wie du mit ent-

sprechenden Situationen als Koan arbeiten kannst. Wir heben 

für jedes Koan den wichtigen Punkt (oder die Punkte) hervor, 

der in ihm angesprochen wird, und legen dabei mehrere Din-

ge zugrunde, vor allem die Frage, was uns an der jeweiligen 

Geschichte hat wach werden lassen. Manchmal zeichnen sich 

diese Aspekte klar ab, manchmal scheinen sie im Verborgenen 

zu liegen, verleugnet oder ignoriert zu werden. Wenn wir den 

wichtigsten Punkt oder die wichtigsten Punkte eines Koans 



17

herausgefunden haben, lassen wir den persönlichen Kontext 

der Person, die es beigesteuert hat, beiseite und machen die 

Geschichte zu unserer eigenen. Im Weiteren gehen wir vor wie 

mit klassischen Koans: Wir versenken uns in die verschiede-

nen Aspekte, ringen damit und werden selbst zu dem Koan. 

Je mehr wir uns für bestimmte Facetten eines Koans öffnen, 

desto besser können wir uns damit in unserem Alltagsleben 

anfreunden, und das gilt auch für die Koans, mit denen wir 

anfangs glaubten, gar nichts anfangen zu können. So wird das 

Koan zu einem Tor, dessen Durchschreiten uns wach macht 

für die reiche Fülle menschlicher Erfahrungen. 

Wahrscheinlich würde sich eine andere Person anderen 

Elementen der Geschichte zuwenden, um damit zu ringen. 

Ein Koan gleicht einem Zimmer im Haus: Wie du damit arbei-

test, hängt davon ab, wo in diesem Zimmer du stehst. Es kann 

durchaus sein, dass du das Zimmer als solches wie auch das 

ganze Haus, das Grundstück, auf dem es steht, und die weitere 

Umgebung völlig in Frage stellst. 

Wie können Menschen, die zu Hause praktizieren, die froh 

sind, wenn sie einmal in der Woche ihre Lehrerin, ihren Leh-

rer sehen und hin und wieder ein Retreat machen können, 

mit diesen Koans arbeiten? Wie wandelst du heutige alltägli-

che Situationen in eine Koan-Praxis um – sei es, dass dich ein 

Kleinkind mit seinen Koliken Tag und Nacht auf Trab hält, der 

Nachbar über dir homophob ist, ein Kind auf tragische Weise 

umgekommen ist oder dir gekündigt worden ist? Gibt es einen 

festen Bezugspunkt, zu dem wir von Zeit zu Zeit zurückkehren 

können? Können wir über das, was wir bereits wissen, hinaus-



18

gehen? Können wir dem Leben, das uns gegeben ist, vertrau-

en und es bedingungslos annehmen, ohne irgendetwas falsch 

oder richtig, gerecht oder ungerecht zu nennen? Können wir 

jeden Augenblick einer Situation, der wir uns zuwenden, in 

seiner Einzigartigkeit ergründen als Segen, den wir schließlich 

sogar zu schätzen wissen?

»Verwirkliche dein Leben als Koan«, hat Taizan Maezumi 

gesagt. 

Worauf wartest du noch? Spring!

Eve Myonen Marko

Wendy Egyoku Nakao



ZUHAUSE



20

Ensho:

Der Kreis schließt sich

Mutter, Mutter, wo bist du?

Mein ganzes Leben sehne ich mich nach dir. 

Wie kann ich mich jemals vollständig fühlen? 

Bitte, bitte, sag mir, was ich tun soll. 

Koan

Enshos Mutter starb, als er keine zwei Jahre alt war. Dieser 

Verlust prägte sein ganzes Leben – als scharfer Schmerz der 

Sehnsucht nach der Mutter, die er nie wirklich kennengelernt 

hatte. Siebzig Jahre nach dem Tod der Mutter bekam die Fa-

milie eines Tages ihre Asche zurück. Ensho hielt die Asche in 

den Händen und verstreute sie dann behutsam auf dem Bo-

den. Jetzt kenne ich dich! Dann ließ er seinen Körper in tiefer 

Verneigung auf die Erde sinken, dreimal.

Warum verbeugte sich Ensho? 

Betrachtung

Während seines Heranwachsens spürte Ensho tief in seinem 

Inneren, dass ihm etwas Kostbares und Grundlegendes fehlte. 

Sein Leben lang hatte er die Mutter, die er niemals kennenge-

lernt hatte, schmerzlich vermisst. Er versuchte vieles, um die-

sen Schmerz zu heilen: Er meditierte, doch dabei begann er 

am ganzen Körper zu zittern. Er machte ohne nennenswerte 



21

Ergebnisse diverse Therapien und experimentierte auch mit 

alternativen Körpertherapien, was ihm jedoch nur vorüber-

gehend Erleichterung brachte. Als er tief in einer spirituellen 

Krise steckte, begegnete er eines Tages seinem Zen-Lehrer. 

Den Namen EnSho erhielt er, als er formal Zuflucht zum 

buddhistischen Weg nahm. Mit diesem Namen, der Kreis der 

Vollkommenheit bedeutet, wies der Lehrer ihn auf die spirituel-

le Wahrheit hin, dass Ensho selbst ein Kreis der Vollkommen-

heit war, der alles enthielt, was sein Leben ausmachte, auch den 

Tod seiner Mutter und das damit verbundene Leid. Wie lebt 

ein Mensch diese Vollkommenheit, wenn er ein unbewältigtes 

Leid verspürt? 

Spirituelle Lehrerinnen und Lehrer sagen uns, wir seien so, 

wie wir sind, vollständig und ganz. Und doch scheint etwas 

zu fehlen – und der Schmerz, dass da etwas fehlt, kann zum 

starken Antrieb für die spirituelle Suche nach Vollkommenheit 

werden. 

Was heißt es, ein Kreis der Vollkommenheit zu sein? Zen-

Meister*innen lieben es, Kreise der Vollkommenheit zu zeich-

nen, die auf eine grundlegende Wahrheit hinweisen: Das Le-

ben als solches ist leer. Geburt und Tod sind ein solcher Kreis 

– nicht im Sinne eines Vakuums, sondern sie sind ohne jeden 

festen Bezugspunkt in der großen Runde des Lebens. Die 

grundlegende Natur des Lebens ist fließend und trotzdem ist 

alles, wie es ist, und kann nicht anders sein. Kannst du das ak-

zeptieren?

Zen-Meister Dogen sagt, Leben und Tod seien das Leben 

des Buddha.4 Sämtliche Aktivitäten und Umstände unseres Le-



22

bens – wie schmerzlich sie auch sein mögen – sind das Leben 

des Buddha. Es schmerzt, wenn wir die Dinge anders haben 

wollen, als sie sind, und auch dieser Schmerz ist ein Kreis der 

Vollkommenheit. Kannst du aufhören, die Dinge anders haben 

zu wollen, als sie sind, und alles so sein lassen, wie es ist?

Eines Tages kam, wie ein Blitz aus heiterem Himmel, mit 

der unerwarteten Rückkehr der Asche seiner Mutter die Ver-

gangenheit zu Ensho zurück – siebzig Jahre nach ihrem Tod. 

Der Kreis der Vollkommenheit schlägt mysteriöse Wege ein. 

Doch vielleicht kommt uns das auch nur so vor, weil wir nicht 

sehen können, wie vielschichtig und zeitlos er wirkt. Zen-

Meister Unmon hat gesagt: »Die ganze Welt ist Medizin.« 

So kehrte die Mutter auf geheimnisvolle Weise zu Ensho 

zurück, und ihr Sohn kehrte zu ihr zurück, wenn auch nicht in 

der Form, wie wir es erwarten und uns vorstellen würden. Die 

Resonanz, die Ensho in diesem Augenblick verspürte, erfasste 

sein ganzes Wesen: Jetzt kenne ich dich! Sag mir, was hat Ensho 

erkannt? Er fand einen wunderschönen Ort im Wald, wo er 

das Häufchen Asche eine Weile in den Händen hielt und dann 

behutsam verstreute. Er ließ sich auf den Boden nieder, erst auf 

die Knie, dann auf die Ellenbögen, bis seine Stirn die warme 

Erde berührte. So verbeugte er sich dreimal. 

Als sein Lehrer das später erfuhr, sagte er: »Ich verbeuge 

mich neunmal.«

Unmon hat gesagt: »Die ganze Welt ist Medizin.« Wie verstehst 

du das? Wie wirst du es nutzen? 



23

Yakushi:

Die Frau, die ich liebe

Im Diamant-Sutra heißt es: 

»Alle zusammengesetzten Dinge sind wie ein Traum,

ein Phantom, ein Tautropfen, ein Blitz.

So meditiert man über sie, 

so betrachtet man sie.«5

Oh je! Wen lieben wir dann?

Koan

Yakushi ist seit vielen Jahren mit derselben Frau verheiratet. 

Sie teilen vieles: eine große Familie, ein Zuhause, einen Me-

ditationsraum und eine Meditationspraxis. Außerdem helfen 

sie Geflüchteten, die sich in der Stadt, in der sie leben, nie-

dergelassen haben. Yakushi war bewusst, dass viele Menschen 

ihn um seine Ehe beneideten. Trotzdem lautet das Koan, mit 

dem er seit vielen Jahren arbeitet: Warum hasse ich die Frau, 

die ich liebe?

Betrachtung

Ist es nicht erstaunlich, wie eng Liebe und Hass miteinander 

verbunden sind? Es fühlt sich so an, als verliefe zwischen bei-

den nur eine haarfeine Trennungslinie. Wie sonst sollen wir 

uns erklären, dass wir einen Menschen den einen Tag innig 



24

lieben und dieselbe Person am nächsten Tag und manchmal 

schon eine Stunde später hassen?

Ganz gleich, wie liebevoll wir miteinander umgehen, ganz 

gleich, wie stark die Anziehung zwischen uns ist, unsere Bezie-

hung braucht einen Garten jenseits von richtig und falsch, von 

ich liebe dich / ich hasse dich, das ist großartig / das ist schreck-

lich. Es geht hier nicht um Gegensätze, sondern um Offenheit 

und Neugier, sodass wir nicht nur den Raum zwischen uns 

spüren, sondern den Raum, der wir sind. 

Heute Nacht auf dem Berg

begegnen sich der Vollmond 

und die volle Sonne – 

genau das könnte der Augenblick sein, 

in dem wir zerbrechen

oder ganz werden.6

Ganz werden ist gut. Zerbrechen mag auch gut sein. Wenn wir 

zerbrechen, wirkt sich das auch auf die mentalen und emotio-

nalen Konstrukte aus, die bestimmen, wie wir die Welt erleben. 

Ist dir schon einmal aufgefallen, wie oft du, wenn du jemanden 

ansiehst, nach etwas Bestimmtem Ausschau hältst? Wie beim 

Blick aus dem Fenster, um zu sehen, wie das Wetter ist. Viel-

leicht prüfst du den Himmel, die Wolken und das Licht. Oder 

dir fällt plötzlich etwas ganz anderes ein, doch wenn du nach et-

was Bestimmtem Ausschau hältst, entgeht dir fast alles andere. 

Wenn wir also sagen, dass wir einen geliebten Menschen 

anschauen, sehen wir dann tatsächlich diese Person, oder sind 



25

wir auf etwas anderes aus wie Zuwendung, Liebe oder Aner-

kennung? Schenkt er mir wirklich seine Aufmerksamkeit? Hört 

sie mir wirklich zu oder ist sie in Gedanken ganz woanders? Ist 

das wirklich die Frau, die ich liebe? Wenn wir finden, wonach 

wir Ausschau halten, lieben wir unseren Mann oder unse-

re Frau dann? Und hassen wir diese Person, wenn wir nicht 

finden, was wir bei ihr suchen? Wann hast du deinen Partner 

zuletzt völlig ohne Erwartungen angeschaut und dich ganz auf 

ihn eingelassen, so wie er ist, statt insgeheim danach zu su-

chen, was du zu brauchen glaubst?

Ob wir nun seit einer Woche oder 50 Jahren zusammen-

leben, wir brauchen diesen Raum der Neugier und Offenheit, 

wo wir die Person, die uns gegenübersitzt, anschauen und uns 

zum tausendsten Mal fragen: Wer bist du eigentlich?

Und dann warte einfach. Versuch nicht, sofort neue Be-

zeichnungen oder Etiketten für dein Gegenüber zu finden. 

Kannst du dieser Person deine Aufmerksamkeit schenken, 

ohne etwas Bestimmtes zu suchen, entspannt und kritiklos, 

voller Offenheit und Neugier? Kannst du zulassen, dass du ge-

sehen wirst, statt dass du den geliebten Menschen siehst?

Im Johannesevangelium sagt Jesus: »Und wer mich sieht, 

sieht den, der mich gesandt hat.«7 

Was für ein Sehen ist das?

Wenn du den Menschen anschaust, den du liebst, wonach schaust 

du dann wirklich? Was geschieht, wenn du es findest oder nicht 

findest? Was geschieht, wenn du endlich aufhörst, nach Schätzen 

zu suchen?



26

Laurie:

Das. Ist. Es!

Wenn dich spitze Dornen stechen, geh einfach weiter.

Wenn du rücksichtslos herumgeschubst wirst, geh einfach 

weiter.

Wenn deine Partnerin dich nicht versteht, geh einfach weiter.

Wenn du an eine Kreuzung kommst, beschreite sie!

Koan

Laurie und Cathy waren beide Rentnerinnen. Cathy machte 

keinen Hehl aus ihrem Ärger darüber, dass Laurie so viel Zeit 

im Zen-Zentrum verbrachte. Jedes Mal, wenn Laurie das Haus 

verließ, brummelte Cathy in ihrer Sofaecke: »Jetzt geht sie da 

schon wieder hin.«

Eines Freitagabends kam Laurie, beladen mit ihrem Rei-

segepäck, zur Haustür herein. Cathy, die wieder auf dem Sofa 

saß, fragte: »Na, Laurie, hast du den Sinn des Lebens endlich 

gefunden?«

Ohne zu zögern antwortete Laurie: »Ja, Cathy: Das. Ist. Es!«

Cathy schwieg. 

Betrachtung 

Der Weg des Zen ist tatsächlich mysteriös und die Praxis noch 

mysteriöser, vor allem für Menschen, die keinerlei Neigung 

verspüren, ihn zu gehen. Hast du jemals vergeblich versucht, 



27

jemandem zu erklären, warum du Zen oder eine andere Form 

von Meditation praktizierst, und hattest dabei das Gefühl, 

noch selbstbezogener zu wirken als sonst? Für deine Partnerin 

oder deinen Partner kann es eine große Herausforderung sein, 

wenn sie oder er mitbekommt, dass dein Herz auf der Suche 

ist. Und das bleibt wahrscheinlich auch so, bis deine Praxis 

Wurzeln schlägt und du eine bessere Partnerin wirst. 

Ein berühmtes Koan erzählt von einer alten Frau, die am 

Weg zum Berg Wutai, dem Sitz des Bodhisattva Manjushri, 

welcher die höchste Weisheit verkörpert, Tee verkaufte. Immer 

wenn ein Mönch an ihrem Stand Halt machte, um Tee zu trin-

ken, fragte er die alte Frau: »Welches ist der Weg zum Berg 

Wutai?«, und sie antwortete jedem: »Geh einfach immer ge-

radeaus.« Wenn der Mönch nur wenige Schritte entfernt war, 

gab sie so laut, dass er es hören konnte, ihren Kommentar ab: 

»Ein feiner junger Mönch ist das, aber auch er schlägt wieder 

diesen Weg ein.«8 

Wer ist »die alte Frau« in deinem Leben? Lassen wir einmal 

beiseite, ob du diese alte Frau für erleuchtet hältst oder nicht. 

Die »alte Frau« zu Hause bei Laurie stichelte ständig: »Ach, 

da geht sie schon wieder in ihr Zen-Zentrum.« Wie viele von 

euch kennen solche Bemerkungen von ihrer Partnerin oder 

ihrem Partner? Ach, da zieht er wieder ab, und ich, na klar, ich 

bleibe zu Hause und kümmere mich um die Kinder, erledige 

die Gartenarbeit und wasche seine Hemden oder ihre Blusen. 

Was suchte Laurie? Was suchst du? Man könnte denken, 

dass Laurie, die als Rentnerin ein gutes Einkommen hatte und 

ein eigenes Haus besaß, nach nichts mehr suchen müsste. Je-



28

denfalls dachte das ihre Partnerin. Was also bewegt die eine, 

stundenlang auf einem Meditationskissen zu sitzen, während 

die andere den ganzen Tag auf dem Sofa sitzt? Welche von bei-

den bist du? Wie bist du so geworden, wie du bist?

Das Zusammenleben von zwei Menschen als Paar ist ein 

ständiger Tanz. Jeder ist ein einzigartiges Individuum, und 

doch sind die beiden eng miteinander verbunden und bewälti-

gen zusammen ihren Alltag. Im Klosterleben verzichten Mön-

che und Nonnen auf Paarbeziehungen. Wer hingegen als Laie 

zu Hause praktiziert, lebt meistens in einer Ehe oder Zweier-

beziehung mit einem anderen Menschen, eingebettet in einen 

Familien- und Freundeskreis.

Wir wissen nicht, wie unser Leben sich entfalten wird. Es 

gibt keine Gewissheiten außer denen von Geburt, Älterwer-

den, Krankheit und Tod. Selbst die besten Pläne gehen schief. 

Lauries suchendes Herz machte sich erst bemerkbar, als sie sich 

aus einem Beruf zurückzog, den sie vierzig Jahre lang ausgeübt 

hatte. Wenn sich das suchende Herz regt, sind wir gezwungen, 

ihm zu folgen – ohne anderen dazu Erklärungen abzugeben. 

Ignorieren wir es, wächst unser Unbehagen. Natürlich wächst 

unser Unbehagen auch, wenn wir unserem Herzen folgen, 

denn wir können dem Ruf nach der Erfüllung unserer tiefs-

ten Sehnsucht, ein Zuhause in uns selbst zu finden, nun nicht 

mehr entkommen. 

Wie verhältst du dich in deinen Beziehungen, wenn sich der 

den Weg suchende Geist innerlich so stark bemerkbar macht? 

Die alte Frau sagte: »Geh einfach geradeaus.« Doch was heißt 

»geradeaus« in unseren Beziehungen? Kannst du dir deinen 



29

Weg durch das Dickicht von Erwartungen, Zu- und Abneigun-

gen bahnen und dich trotzdem den Bedürfnissen deines Part-

ners, deiner Partnerin zuwenden und deiner Beziehung geben, 

was sie braucht? Kannst du inmitten der Vielschichtigkeit des 

Lebens, das du lebst, deinen Weg in das Herz des Lebens fin-

den, dorthin, wo das allumfassende Herz des Bodhisattva der 

nicht geteilten Weisheit wohnt? 

Während sie tiefer in die Meditation eintauchte, lernte 

Laurie, das Dickicht dessen, was sie war, zu durchdringen und 

Frieden in sich zu finden. Man könnte sagen, dass ihre innere 

alte Frau zufriedengestellt war. Doch da es zu Hause nicht we-

niger anstrengend wurde, musste sie mit der »alten Frau« auf 

ihrem Sofa ringen. Schließlich schwanden ihre Abwehrhaltung 

und ihr Ärger beträchtlich und sie fand sich in einer heilsamen 

Aktzeptanz wieder, die ihre Partnerin und ihre gemeinsame 

Situation einschloss. Und so kam es, dass Laurie eines Abends, 

als sie die Schwelle ihrer gemeinsamen Bleibe überschritt und 

die »alte Frau« wieder fragte: »Na, Laurie, hast du den wahren 

Sinn des Lebens endlich gefunden?«, ihr aus den Tiefen dieses 

Mysteriums antwortete: »Ja! Das. Ist. Es.«

Das. Ist. Es.

Kannst auch du so zuversichtlich antworten?

Welche Rolle spielt deine Partnerin oder dein Partner in deiner 

Praxis? Es heißt, dass die augenblicklichen Umstände deines Le-

bens das perfekte Umfeld für deine Praxis sind. Wie siehst du 

das?


