Stephan Wahle | Meinrad Walter

Im Klangraum der Messe

Wie Musik und Glaube sich inspirieren

/4
/£

HERDER =~

=
FREIBURG - BASEL - WIEN



MIX

Paper from
responsible sources

Ewlsc o FSC® C004378

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021

Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: Gaechinger Cantorey unter Leitung von Hans-Christoph
Rademann in St. Wenzel, Naumburg. Fotograf: Holger Schneider
www.hildebrandt-orgel.de

Satz: dtp studio eckart | Jorg Eckart

Herstellung: PBtisk a.s., Pfibram

Printed in the Czech Republic

ISBN 978-3-451-39140-8



Inhalt

Vorwort: Musik im Dialog mit der Messe | 7
| Er6ffnung | 1

Osterliche Orgel-Einstimmung | 13
Jean Langlais: Incantation pour un jour Saint

Ehre sei Gott in der Héhe | 25
Georg Friedrich Hindel: Romisches Gloria und Glory to God aus
dem Oratorium Messias

Il Klange am Tisch des Wortes | 41

Psalm aus dem synagogalen Gottesdienst | 44
Louis Lewandowski: Der Herr ist mein Hirte (Psalm 23)

Ruf vor dem Evangelium | 53
Wolfgang Amadé Mozart: Halleluja aus der Solomotette
Exsultate, jubilate

Auslegung als Predigt in Ténen | 61
Heinrich Schiitz: Der Gerechten Seelen sind in Gottes Hand aus
den Musikalischen Exequien (Begrabnis-Missa)

Bekenntnis des Glaubens | 74
Leonard Bernstein: I believe in one God aus Mass. A Theatre Piece
for Singers, Players and Dancers

Beten und Bitten | 84
Felix Mendelssohn Bartholdy: Komponierte Gebete im
Oratorium Elias



Il Musik zur Feier des Mahles | 93

Die Gabenbereitung | 97
Raymund Weber / Andrew Lloyd Webber: Nimm, o Gott,
die Gaben, die wir bringen

Heilig, heilig, heilig | 111
Johann Sebastian Bach: Sanctus aus der Messe h-Moll

Das groRRe Lob- und Dankgebet | 123
Ludwig van Beethoven: Priludium und Benedictus aus der
Missa solemnis

Das Gebet des Herrn | 136
Arvo Part: Vaterunser im Himmel

Lamm Gottes, du nimmst hinweg die Siinde der Welt | 147
Gioachino Rossini: Agnus Dei aus der Petite Messe solennelle

Die Kommunion | 160
Frank Martin: Image de la Chambre haute aus Polyptyque fiir
Solovioline und zwei Streichorchester

IV Ausklang | 173

Dank und Sendung | 176
Okumenisches Kirchenlied: Gott sei gelobet und gebenedeiet

Von der gefeierten zur gelebten Eucharistie | 188

Inhalt

Olivier Messiaen: Offrande et Alleluia final aus dem Orgelzyklus

Livre du Saint Sacrement

Anhang | 203

Literaturverzeichnis sowie Hinweise auf Notenausgaben und

musikalische Einspielungen der besprochenen Werke auf
Tontrigern (CD, DVD) und im Internet

Bildnachweis | 224



VYorwort

Musik im Dialog mit der Messe

Der Messfeier kann man sich unter ganz verschiedenen ,Vorzei-
chen” nihern: biblisch und historisch, praktisch und kateche-
tisch, kulturell und asthetisch, theologisch und geistlich. Die-
ses Buch widmet sich der Messe als Klangraum — ein ergiebiges
Thema mit Musik aus vielen Epochen und Stilrichtungen. Kom-
positionen, die fiir den Gottesdienst geschaffen wurden, stehen
neben konzertanten Werken der geistlichen Musik, die von Wor-
ten, Themen und Gesten der Messe mitsamt deren biblischen
Urspriingen inspiriert sind. Beispiele gibt es in groBer Fiille.
SchlieRlich wire die Musikgeschichte ohne die wichtige Gattung
Messe ja um einige Kapitel kiirzer! Deshalb war eine Auswahl zu
treffen, um moglichst viele Aspekte der Thematik zur Geltung
zu bringen.

Uns interessiert, wie Komponisten in ihrer jeweiligen Mu-
sik-Sprache die Gesinge und Riten der Messe interpretie-
ren, etwa wenn Georg Friedrich Hindel im Messias, dem ,Ora-
torium aller Oratorien®, die weihnachtliche Gloria-Szene mit
dem ,Ehre sei Gott in der Hohe (Lk 2,14) aus dem Mund der
himmlischen Engel vertont oder wenn der franzésische Kom-
ponist Jean Langlais um 1950 mit dem Orgelwerk Incantation pour
un jour Saint an die ,Verwurzelung“ des Sonntags im osterlichen
Ruf ,Lumen Christi“ erinnert. Im Halleluja-Finale der Motette
Exsultate, jubilate zieht Mozart alle Register der ekstatischen Mu-
sik, um den fiir die Messe wichtigen Gestus des Transzendierens
alles Irdischen in Musik zu setzen, wohingegen Leonard Bern-
stein mit seiner musicalartigen Mass (1971), einem ,Theatre Piece
for Singers, Players and Dancers®, die Messfeier sogar auf die
Bithne bringt, um beim Credo dessen traditionelle Gehalte mit
den heutigen Schwierigkeiten des religiésen Glaubens zu kon-



8 Vorwort

frontieren. Auch die Instrumentalmusik spielt ,im Klangraum
der Messe“ eine groBe Rolle, wenn etwa der Schweizer Kompo-
nist Frank Martin in La Chambre haute fiir Solovioline und zwei
Streichorchester der ,Stimmung” der Abschiedsreden Jesu und
des Letzten Abendmahls nachspiirt.

Inspirierend wirkt es, wenn wir Blick und Ohr tber die kon-
fessionellen und religiésen Grenzen hinaus richten. Der typisch
protestantische Akzent der Bibelauslegung erschlieSt sich im
Bedenken der musikalischen Predigt des Dresdner Hofkapell-
meisters Heinrich Schiitz anhand seiner dramatischen Deutung
des Bibelverses ,,Der Gerechten Seelen sind in Gottes Hand“ in
den Musikalischen Exequien, einer einzigartigen ,Begribnis-Missa®“.
Und warum soll nicht Louis Lewandowskis fiir den synagoga-
len Gesang bestimmte Vertonung des 23. Psalms Der Herr ist mein
Hirte dazu anregen, neu iiber den Antwortpsalm als Teil der Ver-
kiindigung des Wortes Gottes in der Messe nachzudenken? Das
Hochgebet als Hohepunkt der eucharistischen Liturgie fithrt uns
zu Johann Sebastian Bachs mehrchérigem Sanctus aus der Messe
h-Moll und zu Ludwig van Beethovens Benedictus aus der Missa
solemnis, dem ein Prdludium als orchestrale Begleitmusik zu den
vom Priester leise gesprochenen Worten vorausgeht. Als emo-
tional-dramatische Auslegung des Glaubens mit den Mitteln der
opernhaften Musik wihlen wir das Agnus Dei aus Gioachino Ros-
sinis keineswegs kleiner Petite Messe solennelle, die erstmals 1864
zur Einweihung einer Privatkapelle in Paris erklungen ist und
deren musikalischer und spiritueller Gehalt seither viele Hore-
rinnen und Hoérer fasziniert. Bei der Gabenbereitung und dem
Dank nach der Kommunion geht es mit Nimm, o Gott, die Gaben,
die wir bringen und Gott sei gelobet und gebenedeiet jeweils um ein
theologisch und 6kumenisch aussagekriftiges Gemeindelied.

In diesem Buch wollen wir zeigen, wie wichtig die unter-
schiedlichen Klangwelten fiir die Messfeier sind und welche In-
spirationen Komponisten gerade von dieser Gottesdienstform
empfangen haben. Knappe historische und liturgietheologische
Informationen fithren jeweils in die Grundstrukturen sowie in
das geistliche Geschehen der Messe ein. Wie ein Kontrapunkt
wirkt zudem ein komplementirer Aspekt. Wir fragen auch da-
nach, welche theologischen und spirituellen Impulse von got-



Musik im Dialog mit der Messe 9

tesdienstlicher und konzertanter Musik ausgehen kénnen: fir
ein verstehendes und vertieftes Mitfeiern der Messe ebenso wie
fir deren durchdachte liturgische und musikalische Gestaltung.

Auf weitlaufige fachliche Diskussionen, die theologisch wie
musikwissenschaftlich zu fihren waren, verzichten wir in die-
sem Buch. Deshalb sind die wenigen Zitate aus der wissenschaft-
lichen Literatur direkt im Text jeweils in Klammern durch die
Nennung von Autor, Jahr der Verdffentlichung und Seitenzahl
nachgewiesen; diese Angaben beziehen sich auf das Literaturver-
zeichnis (S. 201-203), das auch Notenausgaben der besprochenen
Werke nennt. Als Anregung zum Horen der Musik gibt es meh-
rere Hinweise: Wir nennen CD-Einspielungen sowie QR-Codes
fir Aufnahmen im Internet, die oftmals mit Ton und Bild ver-
fligbar sind. Falls die QR-Codes nach einiger Zeit nicht mehr ak-
tuell sind, kénnen die genauen Werktitel dabei helfen, neuere
Einspielungen auf CD und im Internet aufzufinden.

Die beiden Autoren haben dieses Buch gemeinsam verfasst,
wobei die ersten Entwiirfe zur Liturgie von Stephan Wahle und
die Uberlegungen zur Musik von Meinrad Walter stammen.
Die Abbildungen sollen den Leserinnen und Lesern die Kom-
ponisten und deren Klangwelten niherbringen. Zudem sollen
sie dafur sensibilisieren, wie sehr es im ,Raum der Messe“ auf
viele Dialoge zwischen klanglicher und visueller Gestaltung an-
kommt. Wihrend das Umschlagbild die Einheit der vokalen und
der instrumentalen Klangwelt am Beispiel einer Bachkantaten-
Auffithrung in St. Wenzel Naumburg (2018) mit der Gaechin-
ger Cantorey unter Leitung von Hans-Christoph Rademann dar-
stellt, zeigt die Abbildung von der deutschen Erstauffithrung der
erdwirtsmesse (2011) von Peter Jan Marthé (geb. 1949) in Singen
am Hohentwiel unter Leitung von Bezirkskantor Georg Koch
(S. 10) eine Messvertonung, die ein organisches Zusammenwir-
ken von Gemeindegesang und vokal-instrumentalen Ensembles
ermoglicht (Marthé 2011, 183-211). Altar und Ambo stehen im
Mittelpunkt, wenn die Musik den raumlichen Abstand zwischen
Chorraum und Kirchenschiff tiberbriickt und so das oft erleb-
bare Nebeneinander verschiedener Gestaltungsmoglichkeiten
zum intensiven und dialogischen Miteinander wird.

Als Zeichen des Dankes fiir die langjahrige fruchtbare Zusam-



R 1 Deutsche Erstauffiihrung der
k. | nE g “mm erdwdrtsmesse von Peter Jan Marthé
9 in Singen am Hohentwiel (2011) unter
Leitung von Bezirkskantor Georg
Koch (Foto: Sabine Tesche).

S L et A"

menarbeit widmen wir dieses Buch zwei Freiburger Theologen:
Herrn Prof. Dr. Helmut Hoping, dem anlisslich seines 65. Ge-
burtstags insbesondere Stephan Wahle seine Dankbarkeit fiir
die langjihrige gute Zusammenarbeit am Lehrstuhl fiir Dogma-
tik und Liturgiewissenschaft der Universitit Freiburg zum Aus-
druck bringt, und Herrn Prof. Dr. Reiner Marquard, mit dem vor
allem Meinrad Walter seit der vor zehn Jahren erfolgten Griin-
dung des Instituts fiir Kirchenmusik an der Musikhochschule
Freiburg gemeinsame Seminare im Rahmen der ,Okumenischen
Stunde” durchfiithrt. Den beiden uns freundschaftlich verbunde-
nen Kollegen sowie allen Leserinnen und Lesern, die einen ver-
tieften Zugang zur Messfeier iiber die Musik finden wollen, wiin-
schen wir viele neue Inspirationen beim Lesen und Bedenken
sowie beim Hoéren und Feiern ,im Klangraum der Messe®.

Freiburg im Breisgau, im Sommer 2021
Stephan Wahle | Meinrad Walter



| Eroffnung



12 Er6ffnung

Jede Messfeier beginnt mit einem Aufbruch zur Gemeinschaft.
»Populo congregato” heil3t es im Messbuch — die Gemeinde ver-
sammelt sich. Was bedeutet das? Immer dann, wenn Menschen
sich aus ihrem personlichen Lebensumfeld herausrufen lassen
und sich aufmachen, um gemeinsam vor Gott zu treten, ereignet
sich ,Kirche® als Versammlung derer, die sich vom ,Kyrios” als
ihrem Herrn rufen lassen. Kirche ist in ihrem innersten Kern
die im Heiligen Geist vereinte Gemeinde, die zur Feier des Got-
tesdienstes zusammenkommt. Ob in physischer Gemeinschaft
im Kirchenraum oder in virtueller Verbundenheit durch die di-
gitalen Medien: Immer, wenn sonntags Eucharistie gefeiert wird,
ist es der Gekreuzigte und Auferstandene selbst, der Gemein-
schaft (communio) stiften und Begegnung erméglichen will, als
Begegnung mit ihm, Begegnung mit anderen Menschen, Begeg-
nung des Einzelnen mit sich selbst.

Es geht um ein Fest, ja um die Fiille! So wie der Auferstan-
dene am dritten Tag nach seinem Tod, dem ersten Tag der neuen
Woche, seinen Jiingerinnen und Jiingern sichtbar erschienen ist,
so will er an ,seinem Tag“ Anteil geben an der Fiille des Lebens.
Die osterliche Erfahrung der Auferstehungszeugen — ,Der Herr
ist auferstanden, er ist nicht tot, er lebt!“ — setzt sich in der eu-
charistischen Erfahrung fort. Und sie kniipft an die zentrale Ver-
heiung Jesu an: ,Wo zwei oder drei in meinem Namen versam-
melt sind, da bin ich mitten unter ihnen.” (Mt 18,20)

Und die Musik? Sie gehoért ganz selbstverstindlich zum Fei-
ern, also auch zum Gottesdienst. Denn Klinge eignen sich be-
sonders dafur, die Versammelten ,einzustimmen® und innerlich
zu sammeln. Das gelingt im Héren wie im gemeinsamen Singen
und nicht zuletzt, wenn Musik ,die heiligen Riten mit gro3erer
Feierlichkeit bereichert” (SC 112,3), zum Beispiel als schreitende
Musik zum Einzug, der ohne solche Klinge ja eine Art Schwei-
gemarsch wire. Die musikalischen Moglichkeiten sind tiberaus
»polyphon®, wie wir in diesem Buch anhand etlicher Beispiele
im Einzelnen sehen und héren werden. Fiir die Er6ffnungsriten
wahlen wir ein festliches Orgelstiick aus dem 20. Jahrhundert
(Langlais) und zwei spatbarocke Gloria-Versionen (Handel) aus.



Osterliche Orgel-
Einstimmung

Jean Langlais: Incantation pour un jour Saint

Irdisches Fest und himmlische Liturgie

Der feierliche Einzug des Vorstehers und der liturgischen
Dienste schlie3t das individuelle Zusammenkommen der Gliu-
bigen ab. In ritualisierter Weise wird nochmals fiir alle sichtbar
eine Schwelle tiberschritten: aus der Alltagszeit in die Festzeit,
in die unter Wort und Zeichen gefeierte Gegenwart des Gottes-
reiches, den eigentlichen Raum der Eucharistie in der Liebes-
beziehung des dreifaltigen Gottes. Das Kreuzzeichen zu Beginn
der Messfeier markiert sprachlich diesen Ubergang. Im Zeichen
des Kreuzes und mit den Worten ,,Im Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes” vergewissern sich die Versam-
melten ihrer Taufe und damit ihrer Wiirde, ,in der Freiheit der
Kinder Gottes zu leben®, wie es in der Taufliturgie und bei der Er-
neuerung des Taufversprechens in der Osternacht heif3t. In ge-
meinsam geteilter Verantwortung erfiillen wir so den Auftrag
Jesu: ,Tut dies zu meinem Gedichtnis.” (Lk 22,19; 1 Kor 11,24f))
All dies geschieht vorzugsweise am Sonntag, dem ,ersten
Tag der Woche als den Tag, an dem Christus von den Toten er-
standen ist“ (eucharistisches Hochgebet). Seit der Auferstehung
Christi ist der Sonntag nicht mehr irgendein Tag. Als erster und
zugleich ,achter” Tag der Woche ist er zu einem 6sterlichen Sym-
bol, zu einem Zeit-Zeichen fiir eine neue Zeit geworden, fir die
in Christus angebrochene Zeit des Reiches Gottes. ,Dieser Tag
ist Christus eigen®, heif3t es in einem Gotteslob-Lied (GL 103).
Wo eine Gemeinde sonntaglich Eucharistie feiert, da ,vollzieht
sich an uns das Werk der Erlésung” (Gabengebet am Griindon-



14 Osterliche Orgel-Einstimmung

nerstag). Im Akt des Sich-Versammelns wird Zukunft erfahrbar,
denn es bricht zeichenhaft schon hier und jetzt die endzeitli-
che Sammlung der Kirche im Reich Gottes an. Musikalisch aus-
gedriickt: Der in Raum und Zeit spielende Gottesdienst mitsamt
seiner Musik ist bereits ein , Priludium” der himmlischen Litur-
gie mit dem ,Neuen Lied“ um Gottes Thron.

Ein fulminanter Orgel-Beginn!

Von dieser Erfahrung tont das knapp sechsminiitige Orgelstiick
Incantation pour un jour Saint von Jean Langlais (1907-1991), das vor
iber 70 Jahren entstand und zu den bekanntesten geistlichen
Orgelwerken des 20. Jahrhunderts zidhlt. Versetzen wir uns in
die Urauffithrung. Erstmals offentlich erklungen ist das Werk,
gespielt vom Komponisten, in der Amerikanischen Kathedrale
von Paris am 5. Mirz 1950. Entstanden war es bereits im Feb-
ruar 1949. Wer die ersten Klinge erlebt, erfihrt zugleich etwas
tiber die Messfeier! Ohne dass ein Ton gesungen wird, stehen
liturgische Worte im Klangraum. Vier kraftvolle Orgelklinge zi-
tieren den Ruf ,Lumen Christi® aus der Osternacht. Damit ist in
der Sprache der Musik Wichtiges gesagt: Weil sie selbst auf 6s-
terlichem Fundament steht, macht die Messe jeden Sonn- und
Feiertag zu einem ,jour Saint“! Nicht zuletzt der Musik obliegt
es, dies mit ihren besonderen Mitteln in Erinnerung zu rufen,
ja sogar zu ,beschworen®. Deshalb wohl der ungewdhnliche Titel
»Incantation®, dessen Bedeutung zwischen Gesang (vom lateini-
schen cantare abgeleitet), Beschworung und Zauberformel chan-
gieren kann und der uns gleich noch beschiftigen wird.

,Jour Saint“ — heiliger Tag — bedeutet etwas Besonderes und
Unverfiigbares. Viele anthropologische und soziale Argumente
lieBen sich zur Begriindung eines arbeitsfreien Tages in der Wo-
che anfiihren, den es seit genau 1700 Jahren gibt. Aber letztlich
geht es um den Kern des Glaubens. Was wir an den drei hochs-
ten Tagen des Kirchenjahres, dem ,Triduum sacrum®, feiern, soll
auf jeden Sonn- und Feiertag so ausstrahlen, dass er zum ,jour
Saint“ wird. Hauptthema ist das ,Pascha-Mysterium®, die Feier
von Leiden, Tod, Auferstehung und Erh6éhung Jesu Christi, die



J. Langlais: Incantation pour un jour Saint 15

im Ruf ,Lumen Christi“ und der Antwort ,Deo gratias“ auf den
Punkt gebracht wird. Sowohl das gesamte Kirchenjahr als auch
die Messfeier und die Tagzeitenliturgie entfalten, variieren und
yorchestrieren“ dieses Osterliche Grundthema.

Das musikalische Initialmotiv des Orgelstiickes ist denk-
bar kurz. Nur die sogenannte ,Rufterz” erklingt. Doch versetzen
wir uns an einen Orgelspieltisch, wenn das 6sterlich-sonntag-
liche Stiick von Jean Langlais auf dem Pult liegt. Die Organis-
tin oder der Organist sehen links vor den Noten zuerst die Tem-
poangabe ,Lento” — ein breites Tempo, fast so, wie wenn man
in einem leeren Kirchenraum singt und sich am Nachhall er-
freut — mitsamt der geforderten enormen Lautstirke forte-fortis-
simo (fff). Dem entspricht, iiber den Noten abgedruckt, die Re-
gistrieranweisung fiir einen besonders majestitischen Klang mit
kraftvollen Prinzipalregistern, Mixturen und Zungenstimmen.
Strahlend darf hier das ,volle Werk” der Orgel erklingen, das in
Frankreich ,,Grand Choeur” heif3t.

Wer war der Komponist Jean Langlais?

Rechts iiber den Noten steht der Name des Komponisten mit-
samt dem Zusatz ,Organiste du Grand-Orgue de la Basilique
Sainte-Clotilde®. Jean Langlais (1907-1991), der bereits mit drei
Jahren erblindet ist und kaum wahrnehmen konnte, ob er sich
in einem hellen oder dunklen Raum befand, studierte in jun-
gen Jahren zundchst an der Pariser Blindenschule ,Institution
Nationale des Jeunes Aveugles” und dann am dortigen Conser-
vatoire als Schiiler von Marcel Dupré (Orgelspiel) und Paul Du-
kas (Komposition). Ein weiterer prigender Lehrer war fiir ihn
Charles Tournemire, der gern iiber gregorianische Themen im-
provisierte und dem Langlais als Titularorganist an der Orgel
von St. Clotilde nachfolgte.

Das typisch franzoésische Amt des ,Titularorganisten® hatte
Langlais an dieser Basilika 42 Jahre lang inne, und zwar von 1945
bis 1987. Viele geistliche und weltliche Kompositionen stam-
men aus seiner Feder. Insgesamt sind es laut Werkverzeichnis
254 Werke. Zudem war Langlais ein international gefragter Kon-



-' ﬁ. zertorganist und erfolgreicher Padagoge.
* | Er wirkte an verschiedenen Institutionen,
unter anderem 40 Jahre an der bereits er-
wahnten Blindenschule, die er selbst be-
sucht hatte, und von 1962 bis 1976 an der
Pariser Schola Cantorum. In deren Verlag
erschien im Jahr 1954 die Incantation pour un
jour Saint.

— Worte ohne Gesang:
il ,Lumen Christi - Deo gratias”

2 Jean Langlais an der Orgel . )
der Wiener Augustinerkirche ~Wenden wir uns noch genauer der Musik zu.

Was sich sogleich einprigt, ist ihre rhyth-
mische Gestalt. Einstimmig, jedoch in Oktaven, spielen die bei-
den Hinde den viersilbigen Ruf des Diakons ,,Lumen Christi“ mit
einer natiirlichen Betonung auf der ersten Silbe des Christusna-
mens. Die Fiile iibernehmen, in Oktaven mittels Doppelpedal,
die fiinfsilbige Antwort der Gemeinde ,Deo gratias®. Hier steht
tiber jeder Note zusitzlich ein sogenannter ,Tenuto-Strich® Die
repetierten Tone sind nicht, wie meistens tiblich, zu kiirzen, son-
dern angemessen lang auszuhalten. Uberdies diirfen die jeweili-
gen Interpreten entscheiden, ob die erste Silbe von ,Déo” und von
,gratias” ein besonderes Gewicht erhalten soll, damit — wie beim
Singen!— der Unterschied zwischen Haupt- und Nebensilben zur
Geltung kommt. In jedem Fall sind die Worte beim Spielen mit-
zudenken. Auch beim Horen dringen sie sich ja geradezu auf.

Was in der Osternacht eine gesteigerte Feierlichkeit bewirkt,
nimlich die dreifach ,gestaffelte® Tonhohe, wird im Orgelstiick
weiter intensiviert. Indem die Orgel den liturgischen Gesang
aufgreift, zeigt sie, was sie iliberdies noch vermag! Zum Beispiel
kann sie die auf den Manualen und dem Pedal zu spielende Ge-
meindeantwort ,Deo gratias“ mit immer neuen Harmonien ,be-
leuchten®. So héren wir am Ende von ,gratias” zunichst nur eine
»leere Quinte” tiber dem letzten Ton, nimlich d-a und dis-ais. Das
wirkt archaisch und bleibt nah am unbegleiteten Gesang. Beim
dritten Mal erwarten unsere Ohren wiederum diesen Klang



J. Langlais: Incantation pour un jour Saint 17

,jenseits“ von Dur und Moll. Wenn nun aber in der Mitte des
Rahmenintervalls e-h auch noch die Durterz gis erklingt, so er-
zeugt dies — zusammen mit dem ,rallentando” als allmdhlichem
Langsamer-Werden — eine geradezu majestitische Wirkung.

»Incantation® zwischen Anrufung, Zauberformel und
Erkennungsmelodie

Jean Langlais zitiert den osterlichen Ruf ,Lumen Christi“ mit-
samt der Gemeindeantwort ,Deo gratias“. Was aber bedeutet ,, Zi-
tieren“ in der Musik? Wichtig ist, dass ein Zitat im Sinne des
Grundsatzes ,pars pro toto“ fiir etwas Umfassenderes steht. Was
aber ist dieses Ganze, an das Langlais erinnern, ja das er mit Or-
gelmusik ,besingen” und geradezu ,beschworen” will? Letztlich
geht es wohl um alles Osterliche, um die ganze ,Welt“ der Os-
ternacht mit Dunkel und Licht, Zeit und Ewigkeit, Passion und
Auferstehung. Es geht um Worte und Musik, Feuer und Oster-
kerze, Bibelwort und Taufe, Versammlung und Prozession, Dia-
kon und Gemeinde ... Alles ist prisent, wenn dieser Ruf zitat-
haft erklingt!

Obwohl der Ruf keine magische Zauberformel ist, vergegen-
wirtigt Langlais mit dem , Lumen Christi“ den Zauber der Oster-
nacht, wobei die Bereiche des Sinnlichen und des Sinnvollen zu-
sammenspielen, wie — hoffentlich — bei jedem Gottesdienst. Das
unverfiigbare Heilige lisst sich nicht herbeizwingen, aber viel-
leicht ,locken” im Wechselspiel sinnlicher Eindriicke und sinn-
voller Gedanken. Musikalisch steht das sinnliche Erlebnis am
Beginn: in der Geste des Beschworens, die vielleicht heute oft-
mals liturgisch in den Hintergrund getreten ist, weil Versuche
des Erlauterns und Erklirens sie tiberlagern. Langlais meint wohl
am ehesten den ,Kern® von Beschworen, der besagt: Diese Kerze
ist mehr als nur eine Kerze. Wir griilen und achten sie als Sym-
bol, in dem Christus uns begegnen will. Ja mehr noch: Mit der
Kerze verbinden sich all die groRen Nichte des Heils aus der lan-
gen Geschichte Gottes mit seinem Volk Israel, denn die ,uralten
Wunder leuchten noch in unseren Tagen® (Gebet nach der Exo-
dus-Lesung in der Osternacht) — und zwar ,bis der Morgenstern



3 Feier der Osternacht in der Kirche Maria Geburt, Aschaffenburg.

erscheint, jener wahre Morgenstern, der in Ewigkeit nicht unter-
geht” (Exsultet). Das lasst sich kaum ,objektiv® beweisen. Es aber
nur ,subjektiv® zu beteuern, das wire entschieden zu wenig. Fir
den Glauben und fiir die Musik als Sprache des Glaubens ist das
Bezeugen entscheidend. Im liturgischen Vorgang des Bezeugens
gewinnt und entfaltet die Osterkerze ihre Bedeutung, was der
Ruf ,Lumen Christi“ wie eine ,0sterliche Erkennungsmelodie®
musikalisch klangvoll unterstreicht.

Ein heiliger Moment ist diese Proklamation ,Christus, das
Licht® mit der Antwort ,Dank sei Gott“. Alles ist sinnlich er-
fahrbar und sinnvoll deutbar. Und doch bleibt es ein ,,Geheimnis
des Glaubens®, auf das wir spiter in der Messfeier mit den Wor-
ten der Akklamation antworten: ,Deinen Tod, o Herr, verkun-
den wir, und deine Auferstehung preisen wir, bis du kommst in
Herrlichkeit.” Im Titel ,Incantation” klingt vieles an: die Einheit
der Zeit im Verkiinden des Vergangenen, im Preisen der gegen-
wartigen Auferstehung und im Hoffen auf das zukiinftig-herrli-
che Kommen. Immer wenn Eucharistie gefeiert wird, ereignet
sich zeichenhaft die Vollendung von Welt und Geschichte. Ge-
nau darin liegt der Anlass fiir die sonntagliche Versammlung:
Im Gedichtnis des Pascha-Mysteriums schon jetzt im Hier und
Heute Zukunft, biblisch gesprochen das ,Reich Gottes, zu erfah-
ren, die Begegnung mit dem wiederkommenden Christus inmit-
ten der Osterlich gestimmten Versammlung.



