
Stephan Wahle | Meinrad Walter

Im Klangraum der Messe
Wie Musik und Glaube sich inspirieren



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Gaechinger Cantorey unter Leitung von Hans-Christoph 
Rademann in St. Wenzel, Naumburg. Fotograf: Holger Schneider 
www.hildebrandt-orgel.de
Satz: dtp studio eckart | Jörg Eckart
Herstellung: PBtisk a.s., Příbram
Printed in the Czech Republic
ISBN 978-3-451-39140-8



Inhalt

Vorwort: Musik im Dialog mit der Messe | 7

I Eröffnung | 11

Österliche Orgel-Einstimmung | 13
Jean Langlais: Incantation pour un jour Saint

Ehre sei Gott in der Höhe | 25
Georg Friedrich Händel: Römisches Gloria und Glory to God aus 
dem Oratorium Messias 

II Klänge am Tisch des Wortes | 41

Psalm aus dem synagogalen Gottesdienst | 44
Louis Lewandowski: Der Herr ist mein Hirte (Psalm 23)

Ruf vor dem Evangelium | 53
Wolfgang Amadé Mozart: Halleluja aus der Solomotette 
Exsultate, jubilate

Auslegung als Predigt in Tönen | 61
Heinrich Schütz: Der Gerechten Seelen sind in Gottes Hand aus 
den Musikalischen Exequien (Begräbnis-Missa)

Bekenntnis des Glaubens | 74
Leonard Bernstein: I believe in one God aus Mass. A Theatre Piece 

for Singers, Players and Dancers

Beten und Bitten | 84
Felix Mendelssohn Bartholdy: Komponierte Gebete im 
Oratorium Elias



6 Inhalt

III Musik zur Feier des Mahles | 93

Die Gabenbereitung | 97
Raymund Weber / Andrew Lloyd Webber: Nimm, o Gott, 

die Gaben, die wir bringen

Heilig, heilig, heilig | 111
Johann Sebastian Bach: Sanctus aus der Messe h-Moll

Das große Lob- und Dankgebet | 123
Ludwig van Beethoven: Präludium und Benedictus aus der 
Missa solemnis

Das Gebet des Herrn | 136
Arvo Pärt: Vaterunser im Himmel

Lamm Gottes, du nimmst hinweg die Sünde der Welt | 147
Gioachino Rossini: Agnus Dei aus der Petite Messe solennelle

Die Kommunion | 160
Frank Martin: Image de la Chambre haute aus Polyptyque für 
Solovioline und zwei Streichorchester

IV Ausklang | 173

Dank und Sendung | 176
Ökumenisches Kirchenlied: Gott sei gelobet und gebenedeiet

Von der gefeierten zur gelebten Eucharistie | 188
Olivier Messiaen: Offrande et Alleluia final aus dem Orgelzyklus 
Livre du Saint Sacrement

Anhang | 203
Literaturverzeichnis sowie Hinweise auf Notenausgaben und 
musikalische Einspielungen der besprochenen Werke auf 
Tonträgern (CD, DVD) und im Internet

Bildnachweis | 224



Vorwort
Musik im Dialog mit der Messe

Der Messfeier kann man sich unter ganz verschiedenen „Vorzei-
chen“ nähern: biblisch und historisch, praktisch und kateche-
tisch, kulturell und ästhetisch, theologisch und geistlich. Die-
ses Buch widmet sich der Messe als Klangraum – ein ergiebiges 
Thema mit Musik aus vielen Epochen und Stilrichtungen. Kom-
positionen, die für den Gottesdienst geschaffen wurden, stehen 
neben konzertanten Werken der geistlichen Musik, die von Wor-
ten, Themen und Gesten der Messe mitsamt deren biblischen 
Ursprüngen inspiriert sind. Beispiele gibt es in großer Fülle. 
Schließlich wäre die Musikgeschichte ohne die wichtige Gattung 
Messe ja um einige Kapitel kürzer! Deshalb war eine Auswahl zu 
treffen, um möglichst viele Aspekte der Thematik zur Geltung 
zu bringen.

Uns interessiert, wie Komponisten in ihrer jeweiligen Mu-
sik-Sprache die Gesänge und Riten der Messe interpretie-
ren, etwa wenn Georg Friedrich Händel im Messias, dem „Ora-
torium aller Oratorien“, die weihnachtliche Gloria-Szene mit 
dem „Ehre sei Gott in der Höhe“ (Lk 2,14) aus dem Mund der 
himmlischen Engel vertont oder wenn der französische Kom-
ponist Jean Langlais um 1950 mit dem Orgelwerk Incantation pour 

un jour Saint an die „Verwurzelung“ des Sonntags im österlichen 
Ruf „Lumen Christi“ erinnert. Im Halleluja-Finale der Motette 
Exsultate, jubilate zieht Mozart alle Register der ekstatischen Mu-
sik, um den für die Messe wichtigen Gestus des Transzendierens 
alles Irdischen in Musik zu setzen, wohingegen Leonard Bern-
stein mit seiner musicalartigen Mass (1971), einem „Theatre Piece 
for Singers, Players and Dancers“, die Messfeier sogar auf die 
Bühne bringt, um beim Credo dessen traditionelle Gehalte mit 
den heutigen Schwierigkeiten des religiösen Glaubens zu kon-



8 Vorwort

frontieren. Auch die Instrumentalmusik spielt „im Klangraum 
der Messe“ eine große Rolle, wenn etwa der Schweizer Kompo-
nist Frank Martin in La Chambre haute für Solovioline und zwei 
Streichorchester der „Stimmung“ der Abschiedsreden Jesu und 
des Letzten Abendmahls nachspürt.

Inspirierend wirkt es, wenn wir Blick und Ohr über die kon-
fessionellen und religiösen Grenzen hinaus richten. Der typisch 
protestantische Akzent der Bibelauslegung erschließt sich im 
Bedenken der musikalischen Predigt des Dresdner Hofkapell-
meisters Heinrich Schütz anhand seiner dramatischen Deutung 
des Bibelverses „Der Gerechten Seelen sind in Gottes Hand“ in 
den Musikalischen Exequien, einer einzigartigen „Begräbnis-Missa“. 
Und warum soll nicht Louis Lewandowskis für den synagoga-
len Gesang bestimmte Vertonung des 23. Psalms Der Herr ist mein 

Hirte dazu anregen, neu über den Antwortpsalm als Teil der Ver-
kündigung des Wortes Gottes in der Messe nachzudenken? Das 
Hochgebet als Höhepunkt der eucharistischen Liturgie führt uns 
zu Johann Sebastian Bachs mehrchörigem Sanctus aus der Messe 

h-Moll und zu Ludwig van Beethovens Benedictus aus der Missa 

solemnis, dem ein Präludium als orchestrale Begleitmusik zu den 
vom Priester leise gesprochenen Worten vorausgeht. Als emo-
tional-dramatische Auslegung des Glaubens mit den Mitteln der 
opernhaften Musik wählen wir das Agnus Dei aus Gioachino Ros-
sinis keineswegs kleiner Petite Messe solennelle, die erstmals 1864 
zur Einweihung einer Privatkapelle in Paris erklungen ist und 
deren musikalischer und spiritueller Gehalt seither viele Höre-
rinnen und Hörer fasziniert. Bei der Gabenbereitung und dem 
Dank nach der Kommunion geht es mit Nimm, o Gott, die Gaben, 

die wir bringen und Gott sei gelobet und gebenedeiet jeweils um ein 
theologisch und ökumenisch aussagekräftiges Gemeindelied.

In diesem Buch wollen wir zeigen, wie wichtig die unter-
schiedlichen Klangwelten für die Messfeier sind und welche In-
spirationen Komponisten gerade von dieser Gottesdienstform 
empfangen haben. Knappe historische und liturgietheologische 
Informationen führen jeweils in die Grundstrukturen sowie in 
das geistliche Geschehen der Messe ein. Wie ein Kontrapunkt 
wirkt zudem ein komplementärer Aspekt. Wir fragen auch da-
nach, welche theologischen und spirituellen Impulse von got-



Musik im Dialog mit der Messe 9

tesdienstlicher und konzertanter Musik ausgehen können: für 
ein verstehendes und vertieftes Mitfeiern der Messe ebenso wie 
für deren durchdachte liturgische und musikalische Gestaltung.

Auf weitläufige fachliche Diskussionen, die theologisch wie 
musikwissenschaftlich zu führen wären, verzichten wir in die-
sem Buch. Deshalb sind die wenigen Zitate aus der wissenschaft-
lichen Literatur direkt im Text jeweils in Klammern durch die 
Nennung von Autor, Jahr der Veröffentlichung und Seitenzahl 
nachgewiesen; diese Angaben beziehen sich auf das Literaturver-
zeichnis (S. 201–203), das auch Notenausgaben der besprochenen 
Werke nennt. Als Anregung zum Hören der Musik gibt es meh-
rere Hinweise: Wir nennen CD-Einspielungen sowie QR-Codes 
für Aufnahmen im Internet, die oftmals mit Ton und Bild ver-
fügbar sind. Falls die QR-Codes nach einiger Zeit nicht mehr ak-
tuell sind, können die genauen Werktitel dabei helfen, neuere 
Einspielungen auf CD und im Internet aufzufinden.

Die beiden Autoren haben dieses Buch gemeinsam verfasst, 
wobei die ersten Entwürfe zur Liturgie von Stephan Wahle und 
die Überlegungen zur Musik von Meinrad Walter stammen. 
Die Abbildungen sollen den Leserinnen und Lesern die Kom-
ponisten und deren Klangwelten näherbringen. Zudem sollen 
sie dafür sensibilisieren, wie sehr es im „Raum der Messe“ auf 
viele Dialoge zwischen klanglicher und visueller Gestaltung an-
kommt. Während das Umschlagbild die Einheit der vokalen und 
der instrumentalen Klangwelt am Beispiel einer Bachkantaten-
Aufführung in St. Wenzel Naumburg (2018) mit der Gaechin-
ger Cantorey unter Leitung von Hans-Christoph Rademann dar-
stellt, zeigt die Abbildung von der deutschen Erstaufführung der 
erdwärtsmesse (2011) von Peter Jan Marthé (geb. 1949) in Singen 
am Hohentwiel unter Leitung von Bezirkskantor Georg Koch 
(S. 10) eine Messvertonung, die ein organisches Zusammenwir-
ken von Gemeindegesang und vokal-instrumentalen Ensembles 
ermöglicht (Marthé 2011, 183–211). Altar und Ambo stehen im 
Mittelpunkt, wenn die Musik den räumlichen Abstand zwischen 
Chorraum und Kirchenschiff überbrückt und so das oft erleb-
bare Nebeneinander verschiedener Gestaltungsmöglichkeiten 
zum intensiven und dialogischen Miteinander wird.
Als Zeichen des Dankes für die langjährige fruchtbare Zusam-



menarbeit widmen wir dieses Buch zwei Freiburger Theologen: 
Herrn Prof. Dr. Helmut Hoping, dem anlässlich seines 65. Ge-
burtstags insbesondere Stephan Wahle seine Dankbarkeit für 
die langjährige gute Zusammenarbeit am Lehrstuhl für Dogma-
tik und Liturgiewissenschaft der Universität Freiburg zum Aus-
druck bringt, und Herrn Prof. Dr. Reiner Marquard, mit dem vor 
allem Meinrad Walter seit der vor zehn Jahren erfolgten Grün-
dung des Instituts für Kirchenmusik an der Musikhochschule 
Freiburg gemeinsame Seminare im Rahmen der „Ökumenischen 
Stunde“ durchführt. Den beiden uns freundschaftlich verbunde-
nen Kollegen sowie allen Leserinnen und Lesern, die einen ver-
tieften Zugang zur Messfeier über die Musik finden wollen, wün-
schen wir viele neue Inspirationen beim Lesen und Bedenken 
sowie beim Hören und Feiern „im Klangraum der Messe“.

Freiburg im Breisgau, im Sommer 2021
Stephan Wahle | Meinrad Walter

1 Deutsche Erstaufführung der 

erdwärtsmesse von Peter Jan Marthé 

in Singen am Hohentwiel (2011) unter 

Leitung von Bezirkskantor Georg 

Koch (Foto: Sabine Tesche).



I Eröffnung



12 Eröffnung

Jede Messfeier beginnt mit einem Aufbruch zur Gemeinschaft. 
„Populo congregato“ heißt es im Messbuch – die Gemeinde ver-
sammelt sich. Was bedeutet das? Immer dann, wenn Menschen 
sich aus ihrem persönlichen Lebensumfeld herausrufen lassen 
und sich aufmachen, um gemeinsam vor Gott zu treten, ereignet 
sich „Kirche“ als Versammlung derer, die sich vom „Kyrios“ als 
ihrem Herrn rufen lassen. Kirche ist in ihrem innersten Kern 
die im Heiligen Geist vereinte Gemeinde, die zur Feier des Got-
tesdienstes zusammenkommt. Ob in physischer Gemeinschaft 
im Kirchenraum oder in virtueller Verbundenheit durch die di-
gitalen Medien: Immer, wenn sonntags Eucharistie gefeiert wird, 
ist es der Gekreuzigte und Auferstandene selbst, der Gemein-
schaft (communio) stiften und Begegnung ermöglichen will, als 
Begegnung mit ihm, Begegnung mit anderen Menschen, Begeg-
nung des Einzelnen mit sich selbst. 

Es geht um ein Fest, ja um die Fülle! So wie der Auferstan-
dene am dritten Tag nach seinem Tod, dem ersten Tag der neuen 
Woche, seinen Jüngerinnen und Jüngern sichtbar erschienen ist, 
so will er an „seinem Tag“ Anteil geben an der Fülle des Lebens. 
Die österliche Erfahrung der Auferstehungszeugen – „Der Herr 
ist auferstanden, er ist nicht tot, er lebt!“ – setzt sich in der eu-
charistischen Erfahrung fort. Und sie knüpft an die zentrale Ver-
heißung Jesu an: „Wo zwei oder drei in meinem Namen versam-
melt sind, da bin ich mitten unter ihnen.“ (Mt 18,20)

Und die Musik? Sie gehört ganz selbstverständlich zum Fei-
ern, also auch zum Gottesdienst. Denn Klänge eignen sich be-
sonders dafür, die Versammelten „einzustimmen“ und innerlich 
zu sammeln. Das gelingt im Hören wie im gemeinsamen Singen 
und nicht zuletzt, wenn Musik „die heiligen Riten mit größerer 
Feierlichkeit bereichert“ (SC 112,3), zum Beispiel als schreitende 
Musik zum Einzug, der ohne solche Klänge ja eine Art Schwei-
gemarsch wäre. Die musikalischen Möglichkeiten sind überaus 
„polyphon“, wie wir in diesem Buch anhand etlicher Beispiele 
im Einzelnen sehen und hören werden. Für die Eröffnungsriten 
wählen wir ein festliches Orgelstück aus dem 20. Jahrhundert 
(Langlais) und zwei spätbarocke Gloria-Versionen (Händel) aus.



Österliche Orgel- 
Einstimmung
Jean Langlais: Incantation pour un jour Saint

Irdisches Fest und himmlische Liturgie

Der feierliche Einzug des Vorstehers und der liturgischen 
Dienste schließt das individuelle Zusammenkommen der Gläu-
bigen ab. In ritualisierter Weise wird nochmals für alle sichtbar 
eine Schwelle überschritten: aus der Alltagszeit in die Festzeit, 
in die unter Wort und Zeichen gefeierte Gegenwart des Gottes-
reiches, den eigentlichen Raum der Eucharistie in der Liebes-
beziehung des dreifaltigen Gottes. Das Kreuzzeichen zu Beginn 
der Messfeier markiert sprachlich diesen Übergang. Im Zeichen 
des Kreuzes und mit den Worten „Im Namen des Vaters und des 
Sohnes und des Heiligen Geistes“ vergewissern sich die Versam-
melten ihrer Taufe und damit ihrer Würde, „in der Freiheit der 
Kinder Gottes zu leben“, wie es in der Taufliturgie und bei der Er-
neuerung des Taufversprechens in der Osternacht heißt. In ge-
meinsam geteilter Verantwortung erfüllen wir so den Auftrag 
Jesu: „Tut dies zu meinem Gedächtnis.“ (Lk 22,19; 1 Kor 11,24f.) 

All dies geschieht vorzugsweise am Sonntag, dem „ersten 
Tag der Woche als den Tag, an dem Christus von den Toten er-
standen ist“ (eucharistisches Hochgebet). Seit der Auferstehung 
Christi ist der Sonntag nicht mehr irgendein Tag. Als erster und 
zugleich „achter“ Tag der Woche ist er zu einem österlichen Sym-
bol, zu einem Zeit-Zeichen für eine neue Zeit geworden, für die 
in Christus angebrochene Zeit des Reiches Gottes. „Dieser Tag 
ist Christus eigen“, heißt es in einem Gotteslob-Lied (GL 103). 
Wo eine Gemeinde sonntäglich Eucharistie feiert, da „vollzieht 
sich an uns das Werk der Erlösung“ (Gabengebet am Gründon-



14 Österliche Orgel-Einstimmung 

nerstag). Im Akt des Sich-Versammelns wird Zukunft erfahrbar, 
denn es bricht zeichenhaft schon hier und jetzt die endzeitli-
che Sammlung der Kirche im Reich Gottes an. Musikalisch aus-
gedrückt: Der in Raum und Zeit spielende Gottesdienst mitsamt 
seiner Musik ist bereits ein „Präludium“ der himmlischen Litur-
gie mit dem „Neuen Lied“ um Gottes Thron.

Ein fulminanter Orgel-Beginn!

Von dieser Erfahrung tönt das knapp sechsminütige Orgelstück 
Incantation pour un jour Saint von Jean Langlais (1907−1991), das vor 
über 70 Jahren entstand und zu den bekanntesten geistlichen 
Orgelwerken des 20. Jahrhunderts zählt. Versetzen wir uns in 
die Uraufführung. Erstmals öffentlich erklungen ist das Werk, 
gespielt vom Komponisten, in der Amerikanischen Kathedrale 
von Paris am 5. März 1950. Entstanden war es bereits im Feb-
ruar 1949. Wer die ersten Klänge erlebt, erfährt zugleich etwas 
über die Messfeier! Ohne dass ein Ton gesungen wird, stehen 
 liturgische Worte im Klangraum. Vier kraftvolle Orgelklänge zi-
tieren den Ruf „Lumen Christi“ aus der Osternacht. Damit ist in 
der Sprache der Musik Wichtiges gesagt: Weil sie selbst auf ös-
terlichem Fundament steht, macht die Messe jeden Sonn- und 
Feiertag zu einem „jour Saint“! Nicht zuletzt der Musik obliegt 
es, dies mit ihren besonderen Mitteln in Erinnerung zu rufen, 
ja sogar zu „beschwören“. Deshalb wohl der ungewöhnliche Titel 
„Incantation“, dessen Bedeutung zwischen Gesang (vom lateini-
schen cantare abgeleitet), Beschwörung und Zauberformel chan-
gieren kann und der uns gleich noch beschäftigen wird.

„Jour Saint“ – heiliger Tag – bedeutet etwas Besonderes und 
Unverfügbares. Viele anthropologische und soziale Argumente 
ließen sich zur Begründung eines arbeitsfreien Tages in der Wo-
che anführen, den es seit genau 1700 Jahren gibt. Aber letztlich 
geht es um den Kern des Glaubens. Was wir an den drei höchs-
ten Tagen des Kirchenjahres, dem „Triduum sacrum“, feiern, soll 
auf jeden Sonn- und Feiertag so ausstrahlen, dass er zum „jour 
Saint“ wird. Hauptthema ist das „Pascha-Mysterium“, die Feier 
von Leiden, Tod, Auferstehung und Erhöhung Jesu Christi, die 



J. Langlais: Incantation pour un jour Saint 15

im Ruf „Lumen Christi“ und der Antwort „Deo gratias“ auf den 
Punkt gebracht wird. Sowohl das gesamte Kirchenjahr als auch 
die Messfeier und die Tagzeitenliturgie entfalten, variieren und 
„orchestrieren“ dieses österliche Grundthema.

Das musikalische Initialmotiv des Orgelstückes ist denk-
bar kurz. Nur die sogenannte „Rufterz“ erklingt. Doch versetzen 
wir uns an einen Orgelspieltisch, wenn das österlich-sonntäg-
liche Stück von Jean Langlais auf dem Pult liegt. Die Organis-
tin oder der Organist sehen links vor den Noten zuerst die Tem-
poangabe „Lento“ – ein breites Tempo, fast so, wie wenn man 
in einem leeren Kirchenraum singt und sich am Nachhall er-
freut – mitsamt der geforderten enormen Lautstärke forte-fortis-
simo (fff). Dem entspricht, über den Noten abgedruckt, die Re-
gistrieranweisung für einen besonders majestätischen Klang mit 
kraftvollen Prinzipalregistern, Mixturen und Zungenstimmen. 
Strahlend darf hier das „volle Werk“ der Orgel erklingen, das in 
Frankreich „Grand Chœur“ heißt.

Wer war der Komponist Jean Langlais?

Rechts über den Noten steht der Name des Komponisten mit-
samt dem Zusatz „Organiste du Grand-Orgue de la Basilique 
Sainte-Clotilde“. Jean Langlais (1907–1991), der bereits mit drei 
Jahren erblindet ist und kaum wahrnehmen konnte, ob er sich 
in einem hellen oder dunklen Raum befand, studierte in jun-
gen Jahren zunächst an der Pariser Blindenschule „Institution 
Nationale des Jeunes Aveugles“ und dann am dortigen Conser-
vatoire als Schüler von Marcel Dupré (Orgelspiel) und Paul Du-
kas (Komposition). Ein weiterer prägender Lehrer war für ihn 
Charles Tournemire, der gern über gregorianische Themen im-
provisierte und dem Langlais als Titularorganist an der Orgel 
von St. Clotilde nachfolgte.

Das typisch französische Amt des „Titularorganisten“ hatte 
Langlais an dieser Basilika 42 Jahre lang inne, und zwar von 1945 
bis 1987. Viele geistliche und weltliche Kompositionen stam-
men aus seiner Feder. Insgesamt sind es laut Werkverzeichnis 
254 Werke. Zudem war Langlais ein international gefragter Kon-



zertorganist und erfolgreicher Pädagoge. 
Er wirkte an verschiedenen Institutionen, 
unter anderem 40 Jahre an der bereits er-
wähnten Blindenschule, die er selbst be-
sucht hatte, und von 1962 bis 1976 an der 
Pariser Schola Cantorum. In deren Verlag 
erschien im Jahr 1954 die Incantation pour un 

jour Saint. 

Worte ohne Gesang: 
„Lumen Christi – Deo gratias“

Wenden wir uns noch genauer der Musik zu. 
Was sich sogleich einprägt, ist ihre rhyth-

mische Gestalt. Einstimmig, jedoch in Oktaven, spielen die bei-
den Hände den viersilbigen Ruf des Diakons „Lumen Christi“ mit 
einer natürlichen Betonung auf der ersten Silbe des Christusna-
mens. Die Füße übernehmen, in Oktaven mittels Doppelpedal, 
die fünfsilbige Antwort der Gemeinde „Deo gratias“. Hier steht 
über jeder Note zusätzlich ein sogenannter „Tenuto-Strich“: Die 
repetierten Töne sind nicht, wie meistens üblich, zu kürzen, son-
dern angemessen lang auszuhalten. Überdies dürfen die jeweili-
gen Interpreten entscheiden, ob die erste Silbe von „Déo“ und von 
„grátias“ ein besonderes Gewicht erhalten soll, damit – wie beim 
Singen! – der Unterschied zwischen Haupt- und Nebensilben zur 
Geltung kommt. In jedem Fall sind die Worte beim Spielen mit-
zudenken. Auch beim Hören drängen sie sich ja  geradezu auf.

Was in der Osternacht eine gesteigerte Feierlichkeit bewirkt, 
nämlich die dreifach „gestaffelte“ Tonhöhe, wird im Orgelstück 
weiter intensiviert. Indem die Orgel den liturgischen Gesang 
aufgreift, zeigt sie, was sie überdies noch vermag! Zum Beispiel 
kann sie die auf den Manualen und dem Pedal zu spielende Ge-
meindeantwort „Deo gratias“ mit immer neuen Harmonien „be-
leuchten“. So hören wir am Ende von „gratias“ zunächst nur eine 
„leere Quinte“ über dem letzten Ton, nämlich d-a und dis-ais. Das 
wirkt archaisch und bleibt nah am unbegleiteten Gesang. Beim 
dritten Mal erwarten unsere Ohren wiederum diesen Klang 

2 Jean Langlais an der Orgel 

der Wiener Augustinerkirche



J. Langlais: Incantation pour un jour Saint 17

„jenseits“ von Dur und Moll. Wenn nun aber in der Mitte des 
Rahmenintervalls e-h auch noch die Durterz gis erklingt, so er-
zeugt dies – zusammen mit dem „rallentando“ als allmählichem 
Langsamer-Werden – eine geradezu majestätische Wirkung.

„Incantation“ zwischen Anrufung, Zauberformel und 
Erkennungsmelodie

Jean Langlais zitiert den österlichen Ruf „Lumen Christi“ mit-
samt der Gemeindeantwort „Deo gratias“. Was aber bedeutet „Zi-
tieren“ in der Musik? Wichtig ist, dass ein Zitat im Sinne des 
Grundsatzes „pars pro toto“ für etwas Umfassenderes steht. Was 
aber ist dieses Ganze, an das Langlais erinnern, ja das er mit Or-
gelmusik „besingen“ und geradezu „beschwören“ will? Letztlich 
geht es wohl um alles Österliche, um die ganze „Welt“ der Os-
ternacht mit Dunkel und Licht, Zeit und Ewigkeit, Passion und 
Auferstehung. Es geht um Worte und Musik, Feuer und Oster-
kerze, Bibelwort und Taufe, Versammlung und Prozession, Dia-
kon und Gemeinde … Alles ist präsent, wenn dieser Ruf zitat-
haft erklingt!

Obwohl der Ruf keine magische Zauberformel ist, vergegen-
wärtigt Langlais mit dem „Lumen Christi“ den Zauber der Oster-
nacht, wobei die Bereiche des Sinnlichen und des Sinnvollen zu-
sammenspielen, wie – hoffentlich – bei jedem Gottesdienst. Das 
unverfügbare Heilige lässt sich nicht herbeizwingen, aber viel-
leicht „locken“ im Wechselspiel sinnlicher Eindrücke und sinn-
voller Gedanken. Musikalisch steht das sinnliche Erlebnis am 
Beginn: in der Geste des Beschwörens, die vielleicht heute oft-
mals liturgisch in den Hintergrund getreten ist, weil Versuche 
des Erläuterns und Erklärens sie überlagern. Langlais meint wohl 
am ehesten den „Kern“ von Beschwören, der besagt: Diese Kerze 
ist mehr als nur eine Kerze. Wir grüßen und achten sie als Sym-
bol, in dem Christus uns begegnen will. Ja mehr noch: Mit der 
Kerze verbinden sich all die großen Nächte des Heils aus der lan-
gen Geschichte Gottes mit seinem Volk Israel, denn die „uralten 
Wunder leuchten noch in unseren Tagen“ (Gebet nach der Exo-
dus-Lesung in der Osternacht) – und zwar „bis der Morgenstern 



erscheint, jener wahre Morgenstern, der in Ewigkeit nicht unter-
geht“ (Exsultet). Das lässt sich kaum „objektiv“ beweisen. Es aber 
nur „subjektiv“ zu beteuern, das wäre entschieden zu wenig. Für 
den Glauben und für die Musik als Sprache des Glaubens ist das 
Bezeugen entscheidend. Im liturgischen Vorgang des Bezeugens 
gewinnt und entfaltet die Osterkerze ihre Bedeutung, was der 
Ruf „Lumen Christi“ wie eine „österliche Erkennungsmelodie“ 
musikalisch klangvoll unterstreicht.

Ein heiliger Moment ist diese Proklamation „Christus, das 
Licht“ mit der Antwort „Dank sei Gott“. Alles ist sinnlich er-
fahrbar und sinnvoll deutbar. Und doch bleibt es ein „Geheimnis 
des Glaubens“, auf das wir später in der Messfeier mit den Wor-
ten der Akklamation antworten: „Deinen Tod, o Herr, verkün-
den wir, und deine Auferstehung preisen wir, bis du kommst in 
Herrlichkeit.“ Im Titel „Incantation“ klingt vieles an: die Einheit 
der Zeit im Verkünden des Vergangenen, im Preisen der gegen-
wärtigen Auferstehung und im Hoffen auf das zukünftig-herrli-
che Kommen. Immer wenn Eucharistie gefeiert wird, ereignet 
sich zeichenhaft die Vollendung von Welt und Geschichte. Ge-
nau darin liegt der Anlass für die sonntägliche Versammlung: 
Im Gedächtnis des Pascha-Mysteriums schon jetzt im Hier und 
Heute Zukunft, biblisch gesprochen das „Reich Gottes“, zu erfah-
ren, die Begegnung mit dem wiederkommenden Christus inmit-
ten der österlich gestimmten Versammlung.

3  Feier der Osternacht in der Kirche Maria Geburt, Aschaffenburg.


