1 Einleitung

Seelsorge ist ein aus der Antike stammender Begriff. Er findet sich zuerst bei
Platon in den Dialogen des Sokrates. Im Laufe der Jahrhunderte lagen und
liegen ihm bis heute verschiedene Bedeutungen von Seele und von Sorge
zugrunde. Als Begriff ist er nicht geschiitzt. In Europa gibt es allerdings eine
lange Tradition, ihn fiir die in und von den Kirchen ausgeiibte Begegnung
und Begleitung von Christenmenschen zu benutzen. Er wird aber zuneh-
mend auch aufSerhalb der Kirchen gebraucht.

Seelsorge stellt ein komplexes und heterogenes Arbeitsgebiet dar, fir das
die dort hauptberuflich und ehrenamtlich Tatigen nicht nur eine qualifi-
zierte Ausbildung brauchen, sondern auch die Méglichkeit, sich im Laufe
ihrer Berufsjahre weiterzubilden und entsprechend ihrer Arbeitsgebiete
Schwerpunkte zu setzen. Supervision fir Seelsorgende gibt diesen die
Gelegenbheit, ihre Erfahrungen zu reflektieren und die Qualitit ihrer Arbeit
zu sichern. Seelsorge findet in vielen Bereichen face-to-face und im
Zweierkontakt, sozusagen im Verborgenen statt. Supervision ist daher
nicht nur zu Aus- und Fortbildungszwecken notwendig, sondern vor allem
wollen Seelsorgende einen anderen, dritten Blick auf die eigene Arbeit
erhalten, etwas zu deren kontrollierter Qualitat tun, kurzum sich weiter
professionalisieren. Supervision in der Seelsorge ist daher seit den 1970er
Jahren in den deutschen Kirchen ein gingiges Format, sei es im Rahmen
von pastoralpsychologischen Fortbildungen, wie in diesem Band geschil-
dert, oder im Rahmen von Fallbesprechungen in der Gruppen- oder
Einzelsupervision.

Christliche Seelsorge wird im Alltagsgeschehen der Gemeinde ausgetibt
oder in nicht gemeindlichen Aufgabenfeldern im Auftrag der Kirche.
Seelsorge findet Uberwiegend in der Gebstruktur statt als aufsuchende
Seelsorge, d. h. die Seelsorgenden sind diejenigen, die den Seelsorgekontake



1 Einleitung

anbahnen. Das gilt fir das Arbeitsfeld Gemeinde, in den Arbeitsfeldern
Krankenhaus und Altenheim und in der Notfallseelsorge. Daneben gibt es
auch Kontakte, die in der Kommstruktur stattfinden, sie sind in der
Telefonseelsorge und in den totalen Institutionen (Militir, Gefiangnis,
Psychiatrie) die Regel, seltener auch in den anderen Arbeitsfeldern, in der
Gemeinde z.B. wenn Menschen eine Taufe, Trauung oder Beerdigung
winschen. Schon die Gehstruktur verlangt eine prizise Reflexion dieser
Kontaktaufnahme und der Absichten aller Beteiligten. Seelsorge in der
Gehstruktur ist ein Angebot, das immer auch abgelehnt werden kann. Sie
ist gekennzeichnet durch »prinzipielle Kontraktlosigkeit« (Drechsel, 2015),
die sich in einem offenen Angebot zeigt. Es geht darum, sich situations-
gebunden auf das einzustellen, was das Gegeniiber in der Seelsorge jetzt
gerade einbringt, oft in zunidchst ungeordneten Settings, d.h. beim
Verabschieden an der Kirchentiir, am Rande von Veranstaltungen, in der
Pause auf dem Schulhof, am Krankenbett im Krankenhaus oder zu Hause,
am Gartenzaun oder an der Supermarktkasse.

Christliche Seelsorge ist eine spezifische Form der religiésen Kommu-
nikation. Das bedeutet nicht, dass Seelsorgegesprache immer oder regel-
mafig religiose Inhalte hitten. Das Religidse wird stattdessen einerseits
durch den Kontext bestimmt: In Deutschland wird Seelsorge immer noch
weitgehend als typisch kirchliche Form der Kommunikation wahrgenom-
men und diejenigen, die sie ausiiben, sind zumeist von den Kirchen
angestellt oder ehrenamtlich tatig. Dadurch reprasentieren die Seelsorgen-
den ein religiéses Umfeld und/oder einen Transzendenzbezug, sie werden
sozusagen als »Gottes Bodenpersonal« wahr- und als solches auch in
Anspruch genommen. Andererseits dufert sich das Christlich-Religiose der
Seelsorge in einer Haltung bedingungsloser Zuwendung der Seelsorgen-
den zu Menschen, die um ihrer selbst willen — als geliebte Kinder Gottes —
wahrgenommen und begleitet werden. Im Gegensatz zu missionarischen
Aktivititen bringen Seelsorgende eine funktionale Zweck- und Absichts-
losigkeit mit, die es dem Seelsorge-Gegeniiber erlaubt, dass er oder sie die
eigenen Ziele, Absichten, Bedirfnisse und Inhalte ins Gesprich bringen
kann, seien diese nun religioser Natur oder nicht.

Seelsorgegespriache sind ein niedrigschwelliges Angebot, die meisten
sind Einmalgespriche, manche werden zu langerfristigen Begleitungen, oft
sind sie Gesprache mit Menschen, zu denen die Seelsorgenden auch sonst

10



1 Einleitung

am Wohnort Kontakt haben. Sie konnen problemlos im Alltag angebahnt
oder wahrgenommen werden. Seelsorgekontakte sind manchmal Alltags-
gespriche, manchmal Trostgespriche in schweren Lebenslagen, manchmal
Beratungsgespriache vor Entscheidungen, manchmal unterhaltende Ge-
sprache. Thre Qualititen reichen vom Smalltalk bis zum therapeutischen
Gesprich. Zu Beginn eines Gesprichs liegt nicht fest, welche Art von
Begegnung sich entwickeln wird. Die Lebenssituationen, in denen sie
stattfinden, sind vielfiltig. So ist es fiir Seelsorgende wichtig, mit dieser
Uberkomplexitit professionell umgehen zu lernen. Daher spielen in der
Supervision Fallbesprechungen und Ubungen eine grof8e Rolle, die dazu
beitragen, dieser Disparatheit und den Erwartungen der Menschen in ihren
unterschiedlichen Lebenslagen gerecht zu werden. Die emotional bean-
spruchende Arbeit liegt oft darin, mit dem Unabanderlichen und Unver-
fiigbaren des Lebens umzugehen und Paradoxien und Ambivalenzen aus-
und offenzuhalten. Seelsorge hat z.B. nicht die Aufgabe, auf jeden Fall
einen Sinn zu suchen, gar ihn zu behaupten, sondern wird auch dem
Gefiihl und der Wahrnehmung, etwas sei sinnlos, Raum geben, so dass sich
Sinn dann vielleicht wiedereinstellen kann. Ahnliches gilt fiir die Trost-
perspektive: Trost kann daraus erwachsen, wenn jemand die Verzweiflung
wahrnimmt, die Klage hort und damit das subjektive Ausmafl des Elends
wiirdigt. »In Klage und Verzweiflung liegt mehr ehrliche Hoffnung als in
der Beteuerung von Sinn und Lebensgewissheit. Die Trauer halt die Treue
zum Anderen, zum Besseren, zum Ende des Leidens, den die Affirmation
des Daseins langst verraten hat« (Henning Luther, 1998, S. 170).

Seelsorgende haben aufferdem nach biblischem Auftrag nicht nur die
Aufgabe, mit den »Weinenden zu weinen, sondern auch, sich mit den
»Frohlichen zu freuen« (Brief des Paulus an die Gemeinde in Rom 12,15).
Daher findet Seelsorge schlieflich auch bei Festen und Feiern und zur
Begleitung bei grolen Lebenstibergingen statt.

Insgesamt lasst sich sagen, dass Seelsorge ein niedrigschwelliges Begeg-
nungs- und Beratungsformat religiéser Kommunikation ist, das Menschen
die Gelegenheit bietet, sich ihres Lebens in seinen Hohen und Tiefen zu
vergewissern.

Die Supervision, die fiir die Aus- und Fortbildung und die Qualitétssi-
cherung der professionell Tatigen in der Seelsorge sorgt, entspricht im
besten Fall diesem breitem Anforderungsprofil und wird damit den

11



1 Einleitung

verschiedenen oft berraschenden Settings eher gerecht, wenn sie sich
dabei supervisorischer Verfahren verschiedener Provenienz bedient, also
integrativ arbeitet.

Der vorliegende Band zeigt die historische Entwicklung und derzeitige
Praxis einer solchen supervisorischen Arbeit und macht deutlich, was unter
pastoralpsychologischer Supervision verstanden werden kann (> Kap. 2).
Weiter finden sich spezifische Dynamiken und Themen, die derzeit die
supervisorische Arbeit in den pastoralen Arbeitsfeldern bestimmen
(»Kap. 3.). Im mittleren Teil des Bandes (»Kap.4.1) werden die drei
verschiedenen Supervisionsansitze dargestellt, in denen die Autor*innen
dieses Bandes qualifiziert sind und die sie bei ihrer gemeinsamen Arbeit in
der Seelsorgefortbildung integrativ verwenden. Die Unterschiede der
Verfahren zeigen sich am deutlichsten in den ihnen zugrunde liegenden
anthropologischen Setzungen (» Kap. 4.2).

An die Darstellung der historischen Entwicklung des integrativen
Konzepts der Pastoralpsychologischen Fortbildung in Seelsorge (PPFS) in
der Evangelischen Landeskirche in Baden (»Kap. 5.2) schliefSt sich eine
exemplarische integrative Fallbearbeitung an, die wiederum aus den drei
vorgestellten Perspektiven kommentiert wird (» Kap. 5.3). Das Verstindnis
von Integration, wie es die Autor*innen verwenden, wird im Abschnitt
tiber die Metatheorie (»Kap.5.1) und in der Reflexion des integrativen
Prozesses der Fallarbeit (» Kap. 5.3.3) deutlich.

Hinweise zur Intersektionellen Diskussion innerhalb der Deutschen
Gesellschaft fiir Pastoralpsychologie (» Kap. 5.4) und zur Berufsstindischen
Ethik (»Kap.5.5) bilden den Abschluss des inhaltlichen Teils. Die Au-
tor*innen beschliefen ihren Band mit einem offenen Dialog.

Namentlich sind nur diejenigen ihrer Beitrage gekennzeichnet, in denen
die Autor*innen ihre konzeptionell unterschiedlichen Zuginge erldutern.
Sie legen Wert auf inklusive Sprache und verwenden in ihren Texten
deshalb tberwiegend den Genderstern.

Traditionell leben Seelsorge und Supervision besonders vom direkten,
analogen Kontakt. Die letzten Wochen der Arbeit an diesem Band fielen
zusammen mit den ersten Wochen der Corona Pandemie. Diese fordert zu
einer Auseinandersetzung mit und einer Neujustierung von Nihe und
Distanz heraus. Wohin sich dieser Prozess entwickeln wird, ist noch offen.

12



1 Einleitung

Es entstehen jetzt bereits kreative Ideen und neue Formate, die Supervision
und Seelsorge verandern.

Der Dank der Autor*innen gilt all denen, von und mit denen sie gelernt
haben, den Teilnehmenden der PPPS, besonders denjenigen, die ihre
Praxiserfahrungen fiir die Demonstrationen in diesem Band zur Verfiigung
gestellt haben und dem Zentrum fiir Seelsorge der Evangelischen Landes-
kirche in Baden. AufSerdem danken sie namentlich fiir ihre Unterstiitzung:
Markus Binder, Prof. Dr. Martin Ferel, Dr. Giinther Emlein, Sr. Ingeborg-
Marie Halbach, Sibylle Ratsch, PD Dr. Heike Springhart, Michael Kreit-
zscheck, Annette Roser-Koepff, Petra, Lisa und Julia Hasenkamp, Chris-
toph Wenzel und Sabine Kast-Streib.

Den beiden Herausgebern der Reihe Supervision im Dialog, Andreas
Hamburger und Wolfgang Mertens, und der Lektorin des Kohlhammer
Verlags, Kathrin Kastl, dankt das Autorenteam fiir die freundliche und
kompetente Begleitung und Unterstiitzung.

13



2 Geschichte der Supervision in den
pastoralen Arbeitsfeldern

2.1  So kam die Supervision in die Kirchen: die
Seelsorgebewegung

Das Erlernen von Seelsorge mit begleitender Supervision hat in den
Kirchen eine inzwischen hundert Jahre alte Tradition. Supervision in der
Kirche war und ist zunichst Aus- und Fortbildungssupervision. In den
amerikanischen Kirchen ist seit 1925 und in den deutschen seit ca. 1969 die
Tatigkeit des Supervisors, der Seelsorgelernende begleitet, fest etabliert.
Zwei Amerikaner, der Theologe Anton Boisen und der Psychiater
Richard Cabot konzipierten 1925 ein Ausbildungsmodell fiir Theologen,
die nicht linger nur die biblischen Geschichten studieren sollten, sondern
die Lebensldufe lebendiger Menschen, zunichst vor allem psychisch
kranker Menschen und dann bald allgemeiner Geschichten von Menschen,
deren Leben auf irgendeine Weise eingeschrinkt war. Als ein Ort solcher
Einschriankung galt besonders die Psychiatrie, dann bald auch Allgemein-
krankenhauser, Erziehungsheime, Gefingnisse, Besserungsanstalten etc.
Theologen wurden fiir lingere Zeitraume in diese Einrichtungen geschick,
um sich um die dort lebenden Menschen zu kiimmern, diese »living human
documents« (Boisen, 1936, S. 248 f.) zu studieren und ihnen méglichst in
irgendeiner Weise durch das Evangelium Erleichterung zu verschaffen.
Boisen verstand Lebenskrisen immer auch als religiése Krisen und ihm war
deshalb daran gelegen, dass Theologen sich mit diesen befassten.
Zunichst erarbeitete er mit Cabot einen an die medizinische Ausbil-
dung angelehnten Plan, d.h. die in die Klinik geschickten Theologen
sollten wie Mediziner bei der Anamnese so viele Informationen wie
moglich von den Patienten sammeln und auch aufzeichnen und dieses

14



2.1 So kam die Supervision in die Kirchen: die Seelsorgebewegung

Material fir eine Diagnose verwenden. Am Ende des Tages wurden diese
Aufzeichnungen in der Gruppe besprochen, z. T. interdisziplinir mit den
Medizinern gemeinsam, um die (weitere) Behandlung fiir die Patient*in-
nen zu besprechen. Ein Interview in der Boston Post vom 27.12.1908 mit
Richard Cabot trug folgende Uberschrift: »Physician and Minister Must
Work Together To Cure The Sick« und enthielt folgende Passage: »Die
Arbeit, einem Patienten zu helfen, ist nicht nur Sache des Doktors. (...) Ein
Arzt spezialisiert sich auf den Korper und der Pfarrer spezialisiert sich auf
die menschliche Seele. Die beiden sollten zusammenarbeiten. Es sollte eine
Ausbildungsstitte geben, die sich sorgfiltig um diese Sache bemiiht und
Pfarrer sollten dort ausgebildet werden« (Ubersetzung D.K.). Ab 1925
wurde diese Idee am Massachusetts General Hospital umgesetzt.

Jeder Theologe im Clinical Pastoral Training (CPT) hatte aber auch
personliche Supervisionsgesprache mit seinem Supervisor. Der Supervisor
war in der Regel ein langjihriger Pfarrerskollege mit viel Berufserfahrung
und bald auch psychologischer oder therapeutischer Qualifikation. Zwei-
erlei wurde hier bereits festlegt: die gemeinsame Besprechung »einzelner
Fille« (case studies) und das Arbeiten in der Lerngemeinschaft einer
beruflichen Peergroup.

In den frihen 1930er-Jahren entwickelte der Theologe Russell Dicks, der
ebenfalls mit Cabot zusammenarbeitete, die Form des Verbatims. Verbatim
(lat. fir wort-wortlich) bezeichnet die Aufzeichnung eines Gedéachtnispro-
tokolls zeitnah nach dem Gesprich, das die Gesprachsbeitrige aller, die am
Gesprich teilhatten, moglichst wortlich im Wechsel wiedergibt. Dabei wird
aufler den Redebeitrigen wie in einem dramatischen Text oder Drehbuch in
Klammern oder gesperrt gedruckt vermerkt, was sonst die Szene ausmacht
und beeinflusst: z. B. Krankenschwester kommt dazu, im Zimmer ist es kalt
und zugig, peri- und-nonverbale Auferungen des Patienten: der Patient
macht lange Pausen oder hustet, auch innere Regungen des Verfassers
(Gefiihle des Seelsorgers, eigene Korperempfindungen u. a.).

Schon Dicks beschrieb die supervisorischen Absichten des Erstellens von
Gesprichsprotokollen: Es ging ihm nicht um eine objektive Darstellung des
Gesprichs, sondern um eine neue Form der Selbstreflexion. »Wenn wir ein
Gesprich schriftlich wiedergeben, eine Arbeitsbeziechung, dann zeichnen
wir sie nicht einfach nur auf, wir denken sie neu und entwickeln so ihre
Bedeutung, nicht wihrend wir den Patienten sehen, sondern so bald wie

15



2 Geschichte der Supervision in den pastoralen Arbeitsfeldern

moglich hinterher... Es ist eine Uberpriifung der eigenen Arbeit; es ist ein
klarender und sich entwickelnder Prozess; es entlastet den Schreiber von
emotionalem Stress. .. und ist ein Nachweis der eigenen Arbeit.... Es ist eine
neue Schopfung von Ideen, die die Mingel offenbart, bei dem, was wir
getan haben. Es fragt nach den Implikationen von dem, was wir gesehen
und gehort haben... es ist Selbstkritik, es ist Selbstauswertung. Es ist die
Vorbereitung dafiir, uns selbst zu verbessern.« (Cabot & Dicks, 1944,
S. 244-248). Die supervisorische Arbeit in der Klinischen Seelsorgeausbil-
dung geschah seitdem in Form der Besprechung solcher Verbatims, die
auch heute noch zu Aus- und Fortbildungszwecken verwendet werden.

Aus demselben Zeitraum in Amerika ist noch eine andere Entstehungs-
linie zu nennen. Am Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts hat
dort kirchliche Supervision dieselben Wurzeln, wie sie fiir die Sozialarbeit
allgemein beschrieben werden, haufiger allerdings mit »Volunteer«Hin-
tergrund als mit einem Ausbildungshintergrund. Hauptberufliche »Social
Workers« supervidierten ehrenamtliche Volunteers in diakonischen Pro-
jekten (»Kap. 3.1.1).

In Deutschland fasste das Modell der »klinischeng, d. h. in der Praxis und
durch die Reflexion der Praxis erworbenen Seelsorgeausbildung erst am
Ende der 1960er Jahre Fuf8. Ab 1969 wurden in Deutschland Institute fir
die Klinische Seelsorgeausbildung gegriindet, in Bethel, Hannover, Stutt-
gart, Halle und an weiteren Orten. Die Bezeichnung »klinisch« fiir
praxisbezogen wurde dabei beibehalten, obwohl sich die Praxisfelder bald
erweiterten und die anderen pastoralen Arbeitsfelder miteinbezogen.
Damit nahm die sogenannte »Seelsorgebewegung« ihren Lauf und be-
stimmte fiir die nachsten 20 Jahre nicht nur die Seelsorgeausbildung,
sondern die praktische Theologie und die Theologie tberhaupt. Das
entsprach auch ihrem Anspruch, der einen Paradigmenwechsel vorsah, dass
eben Theologie iiberhaupt erfahrungsbezogen betrieben werden sollte. Es
lasst sich sagen, dass die »Seelsorgebewegung einen wichtigen Anteil an den
Verinderungen innerhalb der Kirche im Prozess der Anpassung an die
Erfordernisse einer hochindustrialisierten, sakularen Gesellschaft« hat,
nicht zuletzt durch »Aufbau und Ausbau institutioneller Einrichtungen fir
Beratungsarbeit im kirchlichen Raum« (Jochheim, 1993, S. 493).

Die Griindung der Fachgesellschaft Deutsche Gesellschaft fir Pastoral-
psychologie 1972 war eine Griindung von Theologen mit psychotherapeu-

16



2.2 Was zeichnet pastoralpsychologische Supervision aus?

tischer Zusatzqualifizierung, die in den verschiedenen Sektionen dieser
Gesellschaft anfingen, Standards fiir die seelsorgliche und dann auch fir
ihre eigene supervisorische Ausbildung und Arbeit festzulegen. Dabei
spielten inzwischen die verschiedenen psychologischen Traditionen eine
Rolle, so sammelten sich in der Sektion T (=Tiefenpsychologie) die durch
eine Lehranalyse gegangenen Pfarrer und Gemeindepidagogen, in der
Sektion KSA diejenigen, die das »Learning by doing«Konzept fir die
Seelsorge bevorzugten und sich dabei meist die klientenzentrierte Ge-
sprachsfihrung Rogers zunutze machten, eine Sektion vereinigte die
Sozialpsychologen und die Gruppendynamiker und die vierte schliefSlich
die Kommunikations- und Verhaltenspsychologen. Inzwischen gibt es fiinf
Sektionen. Die Griindungsmitglieder waren ihrem Selbstverstindnis nach
noch keine »Supervisoren«, auch wenn sie supervisorische Aufgaben in der
Ausbildung wahrnahmen, sie nannten sich Pastoralpsychologen, um ihre
Verbindung der Pastoralen Praxis mit den Erkenntnissen der Human- und
Sozialwissenschaften, speziell der Psychologie, anzuzeigen (zur Deutschen
Gesellschaft fir Pastoralpsychologie s. Aktuelles auf deren Homepage und
» Kap. 5.4).

2.2  Was zeichnet pastoralpsychologische
Supervision aus?

Pastoralpsychologische Supervision ist zunéchst gekennzeichnet durch eine
Mebrfachqualifikation derer, die sie austiben. Mitglied in der Deutschen
Gesellschaft fiir Pastoralpsychologie kann nur werden, wer ein theologisches
Studium absolviert hat und damit hauptberuflich titig ist oder war. Alle
Mitglieder der DGP sind im Grundberuf Pfarrer*innen, Pastoralreferent*in-
nen oder Religionspadagog*innen und dann auch noch Supervisor*innen.
Dazu haben diese Supervisorinnen eine therapeutische Zusatzqualifikation
erworben, sei diese analytisch-tiefenpsychologisch, humanistisch-psycholo-
gisch oder systemisch geprigt. Eine integrative, die Schulentrennung
tiberwindende supervisorische Arbeit und eine Mitgliedschaft in der DG{P

17



2 Geschichte der Supervision in den pastoralen Arbeitsfeldern

ohne Zugehdrigkeit zu einer bestimmten Sektion wird aktuell diskutiert,
letztere ist seit kurzem moglich (» Kap. 5.4).

Die Doppelqualifikation fithrt dazu, dass die Supervisor*innen in ihren
Grundberufen nicht nur mit einem theologischen, sondern auch mit
einem aus den Human- und Sozialwissenschaften getibten Blick unterwegs
sind. Sie nutzen die Erkenntnisse aus Psychologie, Kommunikationswis-
senschaft, Soziologie etc. fir ihre kirchliche Arbeit und behalten bei der
Austibung von Supervision auch ihren theologischen Blick bei. Dieser
interdisziplinare Blick und das interdisziplinire Arbeiten werden nicht
immer konfliktfrei erlebt, neben gegenseitiger Bereicherung gibt es hier
auch gegenseitiges Befremden zwischen den verschiedenen Wissenschaf-
ten. Das zeigt sich besonders in der Menschenbildfrage (» Kap. 4.2).

Was alle Supervisor*innen mitbringen ist die Feldkompetenz in kirchli-
chen, besonders seelsorglichen Arbeitsfeldern, in denen sie in der Regel
jahrelang gearbeitet haben, auch wenn einige ihre Berufstatigkeit gerade
tiber die Supervisionstitigkeit in die Freiberuflichkeit hinein erweitern. Die
Diskussion tiber sogenannte interne oder externe Supervision kann hier
nicht gefiihrt werden, beide bringen fiir die Supervisand*innen Vor- und
Nachteile.

Pastoralpsycholog*innen arbeiten in der Anthropologie und im Wertesys-
tem mit christlichen Vorannahmen, Deutungen und Haltungen. Diese
bestimmen ihr supervisorisches Handeln immer mit. Dabei geht es ihnen
nicht um ein normatives »christliches Menschenbild«, das die Pastoralpsy-
chologie kennzeichnet, stattdessen kdnnte man vielleicht sagen, dass auf
der erkenntnistheoretischen Ebene, also auf der Ebene der Metatheorie
(Schreyogg, 2010, S. 66) das spezifisch Christliche immer ein Element im
hermeneutischen Zirkel ist oder eine Determinante beim (De)Konstruie-
ren, gleichzeitig muss das, was »spezifisch christlich« genannt wird, selbst
stets neu verstanden, neu konstruiert und dekonstruiert werden.

Auf der Ebene der Theorie verfiigen Pastoralpsycholog*innen idealer-
weise Uber spezifische hermeneutische Kompetenzen, die sie im Theologie-
studium trainiert haben. Sie lernen bei der Auslegung von Texten, nicht nur
auf den Inhalt, sondern auch auf die Form zu achten, den »Sitz im Lebenc,
d. h. den Kontext zu berticksichtigen sowie die Uberlieferungsgeschichte;
sie sind Expert*innen fiir Ubersetzungsprozesse und getibt im Umgang mit
symbolisierender Kommunikation. Sie wissen, dass Sprecher und Horer,

18





