
Nicole Seifert

FRAUEN
LITERATUR

Abgewertet,  
vergessen,  
wiederentdeckt

Kiepenheuer & Witsch



Aus Verantwortung für die Umwelt hat sich der 
Verlag Kiepenheuer & Witsch zu einer nachhaltigen Buchproduktion 

verpflichtet. Der bewusste Umgang mit unseren Ressourcen, 
der Schutz unseres Klimas und der Natur gehören 

zu unseren obersten Unternehmenszielen. 

Gemeinsam mit unseren Partnern und Lieferanten setzen wir uns 
für eine klimaneutrale Buchproduktion ein, die den Erwerb von 

Klimazertifikaten zur Kompensation des CO2-Ausstoßes einschließt.

Weitere Informationen finden Sie unter:  
www.klimaneutralerverlag.de

Verlag Kiepenheuer & Witsch, FSC® N001512 

1. Auflage 2021 

© 2021, Verlag Kiepenheuer & Witsch, Köln
Alle Rechte vorbehalten

Covergestaltung  FAVORITBUERO, München
Foto der Autorin © Sabrina Adeline Nagel
Gesetzt aus der Bely von Roxane Gataud 

und der Hurme Geometric Sans No.1 von Toni Hurme
Satz  Buch-Werkstatt GmbH, Bad Aibling

Druck und Bindung  CPI books GmbH, Leck
ISBN 978-3-462-00236-2



Meinem Vater



FRAUEN 
LITERATUR – �ÜBER 

DIESES 
BUCH





11

Den Begriff »Frauenliteratur« mag eigentlich niemand. 
Aber benutzt wird er ständig, wenn über Bücher geredet 
wird – im Buchhandel, in den Medien und im Privaten. Er 
scheint also irgendwie notwendig oder wichtig zu sein. Da-
bei muss das Etikett für ganz Unterschiedliches herhalten. 
Mal sind Unterhaltungsromane gemeint, mal Romane, 
als deren Zielgruppe man hauptsächlich Frauen ansieht. 
Es können Romane über die Beziehung zwischen den 
Geschlechtern gemeint sein, und in den Siebzigerjahren 
meinte der Begriff außerdem feministische Propaganda-
romane. Margaret Atwood wurde bei früheren Lesungen 
so oft gefragt, ob sie »Frauenromane« schreibe, dass sie ir-
gendwann zurückfragte, was damit eigentlich gemeint sei. 
»Ist Krieg und Frieden ein Frauenroman?«, fragt sie in einem 
Essay zum Thema. »Oder Vom Winde verweht, obwohl da-
rin auch ein Krieg vorkommt? Und Middlemarch, obwohl 
darin noch die Conditio humana vorkommt? Könnte es 
sein«, vermutet sie schließlich, »dass Frauen furchtlos 
Bücher lesen, die unter Umständen als ›Männerromane‹ 
gelten könnten, während Männer immer noch glauben, 
ihnen fiele etwas ab, wenn sie ein paar Sekunden zu lange 
auf bestimmte, von Frauen sicher hinterlistig miteinander 
kombinierte Wörter blicken«?

Bezeichnend ist, dass es das Äquivalent »Männer
literatur« gar nicht gibt. Wobei: Entsprechende Literatur 



12

gibt es wohl, aber nicht den Begriff. Als Gegenstück zu 
»Frauenliteratur« gilt ganz einfach »Literatur«. Heißt das, 
was Frauen schreiben, fällt automatisch aus dem Bereich 
Literatur heraus? Dabei gibt es natürlich auch Unter
haltungsliteratur, die von Männern geschrieben wird und 
manchmal sogar Männer als Zielgruppe definiert. Ver-
steht es sich nicht von selbst, dass alle Menschen, unge-
achtet ihres Geschlechts, sämtliche Stilhöhen bedienen, 
hohe Literatur wie Kitsch schreiben und alles dazwischen, 
egal, um welches Thema es geht? All diese Versuche, zu 
rechtfertigen, warum das eine einen abweichenden Be-
griff braucht, während das andere das Allgemeine ist, er-
geben keinen Sinn. Der Begriff »Frauenliteratur« kann 
eigentlich weg – deshalb ist FRAUEN auf dem Cover die-
ses Buches durchgestrichen. 

Elena Ferrante hat in einem Interview mal gesagt, sie 
hätte »hoch gebildete, sehr reflektierte Bekannte, die 
dazu neigen, das ganze Schaffen der Frauen, ob Philoso-
phie, Literatur oder anderes, zu ignorieren oder mit höf-
licher Ironie kleinzureden«. Diese Bekannten haben wir 
wohl alle, und wenn nicht, dann kennen wir diese Stim-
men aus den Medien. Dass diese Abwertung von Autorin-
nen systematisch geschieht, hat die US-Amerikanerin Jo-
anna Russ in ihrem Buch How to Suppress Women’s Writing 
gezeigt, das 1983 erschien, aber leider nie ins Deutsche 
übersetzt wurde. Darin untersucht sie anhand zahlrei-
cher Beispiele, wie Literatur von Autorinnen quer durch 
die Geschichte abgewertet und unterdrückt wurde. Sie 
zeigt, dass Frauen in ihrem Schreiben praktisch behindert 
wurden. Dass ihre Fähigkeit, zu schreiben, infrage gestellt 
wurde. Dass Schriftstellerinnen abgesprochen wurde, ihre 



13

Texte selbst geschrieben zu haben. Dass sie dafür, über-
haupt zu schreiben, lächerlich und verächtlich gemacht 
wurden. Dass die Gegenstände weiblichen Schreibens 
als uninteressant und wertlos dargestellt wurden. Dass 
die Werke von Autorinnen minder gewerteten Arten 
und Gattungen von Literatur zugeordnet wurden. Dass, 
wenn überhaupt, nur einzelne Titel oder Teilaspekte ihres 
Schaffens gewürdigt wurden, nicht ihr Werk als Ganzes. 
Und dass die Autorinnen, die es in den Kanon schafften, 
als Ausnahmen markiert wurden. Was dazu führt, dass 
weibliche Traditionslinien in der Literaturgeschichte 
übersehen wurden. Autorinnen wurden aus Kanon und 
Curriculum getilgt – auch deshalb ist FRAUEN auf dem 
Cover durchgestrichen. 

Vierzig Jahre nach Joanna Russ’ Analyse gibt es immer 
noch neue Beispiele für das, was sie beschrieb. Rebecca 
Solnit beginnt ihren 2015 erschienenen Essay Wie Männer 
mir die Welt erklären mit der Beschreibung einer realen Be-
gegnung: Auf einer Dinnerparty wird ihr von einem Mann 
ungefragt ihr eigenes Buch erklärt, der es nicht für möglich 
hält, dass sie die Autorin dieses in seinen Augen so wichti-
gen Sachbuchs ist. Auch nach dreimaligem Hinweis dringt 
diese Tatsache noch nicht zu ihm durch. Elena Ferrante, 
die unter Pseudonym schreibt und sich sämtlichen Ver-
marktungsritualen des Betriebs konsequent entzieht, wird 
von vielen für einen Mann gehalten, manche glauben 
sogar, hinter dem Pseudonym verberge sich eine ganze 
Gruppe von Männern. »Haben Sie heutzutage je die Frage 
gehört, ob ein von einem Mann unterzeichnetes Buch in 
Wirklichkeit von einer Frau oder einer Gruppe von Frauen 
geschrieben wurde?«, fragt Ferrante die Interviewerin, 



14

die sie mit dieser Vermutung konfrontiert. Siri Hustvedt 
berichtet von einem Journalisten, der ihr unterstellte, ihr 
erster Roman sei in Wirklichkeit von ihrem Mann Paul 
Auster geschrieben worden.

In Rezensionen wird bis heute regelmäßig infrage ge-
stellt, dass Autorinnen ihre Texte bewusst so geschrieben 
haben, wie sie sie geschrieben haben. Und genauso regel-
mäßig dienen Themen, die immer noch für ausschließ-
lich weiblich gehalten werden, Kritiker*innen dazu, einen 
Text als trivial abzutun. Ich wollte deshalb genauer wissen: 
Treffen die Beobachtungen von Joanna Russ immer noch 
zu? Wie stellt sich das in Bezug auf die deutschsprachige 
Literatur dar? Behandeln Verlage Autorinnen anders als 
Autoren? Werden sie von Feuilleton und Medien anders 
besprochen? Welche Auswirkungen hat das darauf, was 
wir lesen? Und schreiben Frauen nun eigentlich irgend-
wie anders? Ist es nicht eine schlechte Idee, da überhaupt 
Unterschiede feststellen zu wollen, sind wir über diese 
Geschlechterzuschreibungen nicht längst hinaus? Oder 
könnte es auch eine gute Idee sein, Unterschiede festzu-
stellen, das männliche Schreiben nicht als Norm zu beti-
teln, sondern eben als das, was es ist? Diesen und anderen 
Fragen gehe ich in diesem Buch nach, Fragen zum Thema 
FRAUEN und LITERATUR, denn so lässt sich der Titel 
auch verstehen. 



KLEINE  
                   PERSÖNLICHE  

LESEHISTORIE





17

Als ich zwölf war, fing ich an, ein Büchertagebuch zu füh-
ren, in dem ich aufschrieb, was ich las. Auf die Idee brachte 
mich mein Vater, der im gleichen Alter damit begonnen 
und bis auf wenige Unterbrechungen auch nicht mehr da-
mit aufgehört hatte. Sein Büchertagebuch liegt jetzt vor mir, 
neben meinem. Anfangs habe ich genau imitiert, wie er es 
gemacht hat. Beides sind schwarze DIN-A5-Ringbücher, in 
denen zu Beginn sehr akkurat mit blauer Tinte unter der 
ersten Jahreszahl – 1957 bei ihm, 1984 bei mir – durchnum-
meriert Autor*in, Titel und Seitenzahl stehen, daneben eine 
Bewertung in Form einer Schulnote. Wie mein Vater auf die 
Idee gekommen war, weiß ich nicht, und leider kann ich ihn 
nicht mehr fragen, aber er führte über vieles Listen, und ich 
weiß, dass ihm neben dem Überblick und der Möglichkeit, 
später nachschlagen zu können, auch der sportliche Aspekt 
an diesen Aufstellungen gefiel. Denn am Ende jedes Jahres 
gab es immer eine Zusammenfassung: Wie viele Bücher wa-
ren es in diesem Jahr? Wie viele Seiten? Mehr als im letzten? 
Und welche Bücher waren die besten? 

Ein Verdacht

Zu den Lieblingsbüchern meines Vaters gehörten 1957 
Winnetou I und Astrid Lindgrens Kalle Blomquist und Rasmus, 
zu meinen 1984 Dolly von Enid Blyton, Erich Kästners 



18

Der kleine Mann und die kleine Miss, Damals war es Friedrich 
von Hans Peter Richter, ein vom Dachboden meiner Oma 
mitgenommenes Buch von Berte Bratt und Das Buch Otto. 
In späteren Jahren schrieb ich manchmal etwas mehr dazu, 
wie mir die Bücher gefallen haben, und in Phasen, in de-
nen ich für Studium oder Beruf sehr viel nur in Auszügen 
las, setzte ich mit dem Aufschreiben auch mal aus. Mit der 
größte Gewinn dieser Art Buchhaltung ist heute für mich, 
dass ich noch nachvollziehen kann, wie ich als jugendli-
che Leserin von Hanni und Nanni über die Jugendromane 
der dtv-pocket-Reihe zu Christiane F. und Anne Frank 
kam und dann mit Umwegen über Dornenvögel und Sidney 
Sheldon zu den Buddenbrooks und Sylvia Plaths Die Glas-
glocke. 

Viele der Bücher, die in meinem Büchertagebuch vor-
kommen, sehe ich noch vor mir, und ich weiß auch noch, 
woher ich sie hatte. Bis zur sechsten Klasse war ich sehr 
viel in die Bücherei gegangen. Danach zogen wir um, und 
am neuen Wohnort ging ich aus irgendwelchen Gründen 
nicht mehr in die Bücherei, sondern trug Taschengeld und 
Selbstverdientes in die Buchhandlung. Außerdem nahm 
ich mir auch immer öfter etwas aus dem Regal meines Va-
ters. Dort stand die Literatur seiner Zeit: Heinrich Böll und 
Günter Grass, Siegfried Lenz und Martin Walser, Christa 
Wolf und Uwe Johnson, Bertolt Brecht und Max Frisch, 
Albert Camus und Jean-Paul Sartre. Außerdem Klassiker 
wie Thomas Mann und Thornton Wilder, Leo Tolstoi und 
Fjodor Dostojewski. Suchte ich mir in der Buchhandlung 
selbst etwas aus, kam ich mit den Büchern zurück, die wir 
zu Hause eben nicht hatten: mit Sylvia Plaths Briefe nach 
Hause, mit Simone de Beauvoirs Memoiren einer Tochter 



19

aus gutem Hause, mit Fay Weldon, Alice Walker, Brigitte 
Reimann und Virginia Woolf. Die sehr klare Geschlechter-
aufteilung – Männer in der väterlichen Bibliothek, Frauen 
bei den selbst gekauften Büchern – kam mir damals, falls 
sie mir überhaupt auffiel, jedenfalls nicht komisch vor. 

Auch die Tatsache, dass wir in der Schule praktisch 
ausschließlich männliche Autoren lasen, kam mir nicht 
verdächtig vor. Es schien normal, dass wir in acht Jahren 
Gymnasium inklusive Deutsch-Leistungskurs in den spä-
ten Achtziger- und frühen Neunzigerjahren Friedrich 
Schiller, Friedrich Dürrenmatt, Theodor Fontane und 
William Golding lasen, Bertolt Brecht, George Orwell, 
Gerhart Hauptmann und Gottfried Keller, Max Frisch, 
Wolfgang Borchert, Aldous Huxley und Carl Zuckmayer, 
Heinrich von Kleist, Heinrich Böll, Stefan Zweig, J. M. R. 
Lenz, Alfred Andersch, Peter Härtling und gleich mehrere 
Titel von Johann Wolfgang Goethe – aber mit Annette von 
Droste-Hülshoff nur eine einzige Autorin. Ich hätte da-
mals aber auch nicht nachfragen können, warum wir nicht 
wenigstens einen der Herren durch eine Autorin, zum Bei-
spiel Anna Seghers oder Ingeborg Bachmann, ersetzten. 
Da fehlte mir als Schülerin noch der literaturgeschicht
liche Überblick. 

Ein tatsächliches Bewusstsein für diese Schieflage kam 
erst viel später. Als eine Freundin in den Neunzigerjahren 
Wert darauf legte, dass wir in unserem Literaturkreis auch 
regelmäßig Bücher von Autorinnen lasen, fand ich die-
sen Fokus etwas seltsam und übertrieben, hatte aber auch 
nichts dagegen. Schon weil ich mich eigentlich immer be-
sonders für Autorinnen interessiert hatte, für ihre Themen, 
die mich oft anders betrafen und ansprachen. Deshalb war 



20

ich auch sicher: Wenn ich nachgucken würde, womit ich 
mich dann in meinem Literaturwissenschaftsstudium be-
schäftigt hatte, würde das Verhältnis von Autoren und Au-
torinnen einigermaßen ausgewogen sein. Nicht, weil ich 
explizit darauf geachtet hätte, sondern weil ich nach Nei-
gung gegangen war. Schließlich konnte man im Studium 
innerhalb gewisser Grenzen selbst entscheiden, mit wel-
chen Texten und Autor*innen man sich beschäftigte. Ich 
suchte also raus, was ich an Unterlagen aus dem Studium 
noch hatte. Die Vorlesungsverzeichnisse gehörten nicht 
dazu, aber in welchen Seminaren ich Scheine gemacht 
hatte, ließ sich noch nachvollziehen. In der Amerikanistik 
schrieb ich meine Hausarbeiten über William Faulkner, 
Henry James, Don DeLillo, Herman Melville, Theodore 
Dreiser, Paul Auster, William Gaddis und Kurt Andersen, 
sowie über Gertrude Stein und Flannery O’Connor. In der 
Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft, 
meinem zweiten Hauptfach, schrieb ich über Marcel 
Proust, Franz Kafka, Gustave Flaubert, Charlotte Brontë, 
Virginia Woolf, Ingeborg Bachmann, Hannah Arendt und 
Rahel Varnhagen. Insgesamt elf Autoren und immerhin 
sieben Autorinnen – ein vergleichsweise gutes Verhältnis, 
das allerdings ganz sicher auf meine Auswahl zurückgeht 
und kaum dem Verhältnis in den Vorlesungsverzeichnis-
sen entsprochen haben dürfte. Und was mir auch erst im 
Nachhinein auffällt: Kein einziges der Seminare, die sich 
dezidiert mit einer Autorin und ihrem Werk befassten, 
wurde von einem Mann angeboten, es waren alles Dozen-
tinnen. Warum war das so? Ist Literatur von Autorinnen 
nichts für Männer?



21

Ein paar Erkenntnisse

Je genauer ich mich mit dem Thema beschäftigte, desto 
häufiger sprach ich auch mit anderen darüber. Eine Buch-
händlerin erzählte mir, dass sie immer wieder mit Kunden 
zu tun habe, die zum Beispiel ein Sachbuch zu einem be-
stimmten Thema suchen und, wenn sie das Buch einer Au-
torin zu genau diesem Thema vorgeschlagen bekommen, 
fragen, ob es nicht auch etwas von einem Mann gebe. Eine 
Freundin, die in der Presseabteilung eines Buchverlags ar-
beitet, erlebt immer wieder, dass Redakteure, ehe sie sich 
von ihr das Buch einer Autorin zur Besprechung schicken 
lassen, abwinken oder gar sagen: »Ist vielleicht was für die 
Kollegin.« Und auch eine eigene Erfahrung gab mir im 
Nachhinein zu denken: Während ich an meiner Magister-
arbeit über die damals frisch erschienene ungekürzte Aus-
gabe der Tagebücher von Sylvia Plath saß, entstand die 
Idee zu einer Doktorarbeit. Mir war aufgefallen, dass die 
Tagebücher von Virginia Woolf, Katherine Mansfield und 
Sylvia Plath nach dem Tod der Autorinnen alle von den je-
weiligen Ehemännern herausgegeben und dabei stark be-
arbeitet worden waren. Alle drei Männer – Leonard Woolf, 
John Middleton Murry und Ted Hughes – hatten massiv 
in die Texte eingegriffen und sie in ihrem Sinne kom-
mentiert. So kreierten sie ein bestimmtes Image von den 
Frauen, das bis heute starke Auswirkungen darauf hat, wie 
über die drei Schriftstellerinnen gesprochen und geschrie-
ben wird. Ich wollte untersuchen, wie Murry, Hughes und 
Woolf genau vorgegangen waren, und der Frage nachgehen, 
welches andere Bild die vollständigen Texte vermittelten, 
alles eingebettet in die entsprechende Literaturtheorie. 



22

Der Professor, bei dem ich bis dahin mehrere wichtige 
Scheine gemacht hatte, entgegnete mir gleich, dass er für 
das Thema nicht der geeignete Betreuer sei, und empfahl 
mich einer Kollegin. 

Damals habe ich mir nichts dabei gedacht. Ich bedauerte 
das zwar, aber ich brannte für mein Thema und war mit 
der Betreuung durch meine Doktormutter dann außerdem 
mehr als zufrieden. Im Nachhinein frage ich mich aber auch 
hier: Sind Autorinnen nichts, womit Männer sich beschäf-
tigen könnten? Warum wird alles, was Frauen schreiben, in 
diese »Frauenecke« geschoben, während von allgemeinem 
Interesse zu sein scheint, was Männer schreiben? Derselbe 
Professor wirkte geradezu schockiert, als ich auf seine Frage, 
wie mir Moby Dick gefallen habe, antwortete, na ja, es sei 
schon ein extrem männliches Buch. Eine durchaus nahe-
liegende Perspektive angesichts eines Romans, in dem die 
rein männliche Besatzung eines Walfangschiffs aufgrund 
der Besessenheit des Kapitäns einen metaphorisch aufgela-
denen weißen Wal jagt, um ihn zu töten. Eine Crew, »deren 
toxische Vorstellung von Maskulinität letztlich ihr Unter-
gang ist«, wie es Kathrin Passig und Esther Seyffarth for-
mulieren. Nichts davon hat mich angesprochen, ich konnte 
das Buch mit all seinen Längen nur literaturgeschichtlich 
lesen. Aber mein Versuch, einen der amerikanischen Ro-
mane in die »Männerecke« zu stellen, so wie Romane zu 
Themen, die sie nicht interessieren, von Kritikern oft ab-
fällig in die »Frauenecke« gestellt werden, konnte natürlich 
nicht aufgehen. In diese Richtung funktioniert es nicht. 

Neulich habe ich in einer Folge des Podcasts »Die Pod-
castin« ein Gespräch zwischen der Schweizer Historike-
rin Regula Staempfli und der schweizerisch-deutschen 



23

Literaturwissenschaftlerin Isabel Rohner gehört. Darin 
erzählt die Historikerin, dass die Berufsberaterinnen an 
den Schweizer Universitäten einen Leitfaden vorliegen 
hätten, dem zufolge sie vor allem jungen Frauen davon 
abraten sollen, frauenspezifische Forschung zu betreiben. 
Wenn überhaupt sollten sie es Genderforschung nennen, 
diesen Aspekt aber möglichst tarnen. Auch sie selbst sei 
an der Uni immer davor gewarnt worden, sich auf Frauen-
themen zu spezialisieren, weil sie so keine akademische 
Karriere machen könne. Die Literaturwissenschaftlerin, 
die sich auf Autorinnen rund um die Frauenbewegung 
konzentriert hat, stimmte zu. Ihre Doktormutter hätte 
diesen Schwerpunkt ein »Stigma« genannt. »Niemand 
würde einen Goethe-Forscher einseitig nennen«, so Isabel 
Rohner, »oder sagen: Du hast ein Stigma, du machst ja nur 
Goethe. Da heißt es dann: Experte.« Mehrere meiner Be-
kannten, die heute an verschiedenen deutschsprachigen 
Universitäten lehren, bestätigten diese Abwertung und 
sprachen davon, dass sie wegen ihres Forschungsschwer-
punkts regelmäßig Spott ausgesetzt seien.

In meinem Dissertationsprojekt ging es nicht nur aus-
schließlich um Autorinnen, sondern auch noch darum, wie 
diese von ihren Ehemännern zensiert wurden. Ich wäre 
nie auf die Idee gekommen, das für ein Nischenthema zu 
halten, auch wenn es natürlich ein spezifisches Interesse 
bedient – aber das haben Dissertationsthemen so an sich. 
Heute drängt sich mir der Verdacht auf: Hätte ich damals 
eine akademische Karriere innerhalb der Anglistik oder 
Amerikanistik angestrebt, dann hätte ich im Berlin der 
Jahrtausendwende über etwas anderes schreiben müs-
sen. Aber woher kommt dieses »Stigma«, von dem Isabel 



24

Rohner spricht, woher so ein Leitfaden, wie ihn Regula 
Staempfli erwähnt? Warum wird die Erforschung von 
Kunst und Geschichte von Frauen so gering geschätzt? 

Eine Antwort habe ich bei der britischen Historikerin 
Mary Beard gefunden, die in ihrem Buch Frauen & Macht 
so knapp wie einleuchtend zeigt, dass die Abwertung des-
sen, was Frauen sagen oder schreiben, seit Jahrtausenden 
Tradition hat. Anhand antiker Mythen und Dramen weist 
sie nach, dass es in der abendländischen Kultur schon 
immer darum ging, Frauen in ihre Schranken zu wei-
sen und zum Schweigen zu bringen, insbesondere, wenn 
sie glauben, sie hätten etwas zu sagen. Io wird in Ovids 
Metamorphosen vom Gott Jupiter in eine Kuh verwandelt 
und kann fortan nicht mehr sprechen, sondern nur noch 
muhen. Die Nymphe Echo wird damit bestraft, dass ihre 
Stimme nicht mehr ihr gehört und sie nur noch die Worte 
anderer wiederholen kann. Der Prinzessin Philomela 
wird von ihrem Vergewaltiger die Zunge abgeschnitten, 
damit sie ihn nicht verraten kann. Mary Beard zeigt, wie 
sich der Ausschluss von Frauen aus der öffentlichen Rede 
über Jahrhunderte durch die klassische Literatur zieht. Sie 
macht deutlich, was da eigentlich erzählt wurde, wie es be-
wertet wurde und wie sich dadurch verfestigte, was auch 
heute noch als normal gilt. Frauen dürfen wohl über die 
ihnen zugewiesenen Themen sprechen – das, was Gerhard 
Schröder später »Gedöns« nannte –, aber nicht über Poli-
tisches. Sie dürfen sich nicht in die öffentliche Sphäre, die 
Domäne der Männer, vorwagen und für diese mitsprechen. 
Andernfalls droht ihnen Verächtlichmachung und Gewalt 
bis hin zum Mord – ebenso innerhalb dieser Werke, wie in 
der Gesellschaft, die sie repräsentieren.



25

Die Abwertung von Frauen geschieht, wie Beard zeigt, 
bis heute mittels uralter Mechanismen. Um Politikerinnen 
abzuwerten, wird beispielsweise traditionell die »schrille«, 
»winselnde« weibliche Stimme diffamiert oder auch die 
Haare. Auch das belegt die Historikerin mit zahlreichen 
Beispielen aus vielen Jahrhunderten, die bis zu Hillary 
Clinton und Angela Merkel reichen. Frauen & Macht ist 
ein Buch, das die Augen öffnet. Weiß man erst um den 
historischen Kontext dieser Verhaltensmuster, erkennt 
man sie in der Politik und im Alltag überall wieder. Und 
man bekommt einen Blick für unsere völlig schiefen Vor-
stellungen von Geschlechternormen, an die wir aber der-
art gewöhnt sind, dass wir sie für richtig und wichtig, für 
normal und unveränderbar halten. Selbst diejenigen, die 
unmittelbar betroffen sind, halten das Problem oft für in-
dividuell und nicht für strukturell. Deshalb ist es auch so 
schwer, die Ungleichbehandlung zu benennen, nachvoll-
ziehbar darzustellen und anzuprangern. Autor*innen und 
Künstler*innen aller Geschlechter unternehmen es trotz-
dem immer wieder. Oft geht es in ihren Werken um eben-
diese Mechanismen, diese Gewalt, dieses Zum-Schweigen-
gebracht-Werden und Verstummen.

Ein Plan

Erst vor wenigen Jahren fragte ich mich, wie eigentlich das 
Geschlechterverhältnis in meinem eigenen Bücherregal 
aussieht. Der Literaturwissenschaftler Tillmann Severin 
hatte in seinem Regal alle Bücher von männlichen Auto-
ren mit dem Rücken nach hinten und dem Schnitt nach 
vorn gestellt, sodass nur noch die Werke von Autorinnen zu 



26

erkennen waren. Das Resultat war ein überwiegend wei-
ßes Regal, als Foto auf Instagram zu sehen. Ich habe den 
Versuch nicht nachgestellt, aber ich habe durchgezählt. Er-
gebnis: gut zwei Drittel Autoren, ein knappes Drittel Au-
torinnen. Wenn das Geschlecht nun beim Verlegen und 
Kaufen von Büchern wirklich keine Rolle spielte, müsste 
das Geschlechterverhältnis in einem Bücherregal, in dem 
vor allem Gegenwartsliteratur steht, dann nicht ausgegli-
chener sein? 

An dieser Stelle kommt meist der Einwand, Frauen 
hätten früher ja nicht so viel geschrieben. Das dachte ich 
auch, bevor ich anfing, mich genauer mit dem Thema 
zu beschäftigen. Was daran stimmt: Es ist noch nicht so 
lange her, dass Frauen nicht dieselbe Bildung zugestanden 
wurde wie Männern. Höhere Mädchenbildung blieb bis 
zum Ende des neunzehnten Jahrhunderts Privatsache, und 
das Frauenstudium setzte sich deutschlandweit erst nach 
dem Ersten Weltkrieg und auch dann nur zögerlich durch. 
Noch in den Fünfzigerjahren war es gang und gäbe, dass 
Familien vielleicht den Sohn aufs Gymnasium schickten, 
nicht aber die Tochter. Hinzu kam: Schreibende »Frauen-
zimmer« waren bis ins zwanzigste Jahrhundert hinein ver-
pönt und wurden gesellschaftlich geschnitten. Außerdem 
wurde und wird von Frauen bis heute erwartet, den Lö-
wenanteil der Sorgearbeit zu leisten, was zu schlechteren 
Einkommensverhältnissen führt; beides ist dem Schreiben 
abträglich. Trotz dieser widrigen Umstände gab es jedoch 
immer Frauen, die Literatur geschaffen haben. Sogar, wenn 
sie kein eigenes Geld und kein eigenes Zimmer hatten  – 
beides von unschätzbarem Vorteil für schreibende Frauen, 
wie Virginia Woolf 1929 in ihrem berühmt gewordenen 



27

Essay Ein eigenes Zimmer schrieb. Sogar, wenn sie dafür 
morgens um fünf aufstehen oder die Nacht durcharbeiten 
mussten, wie es von zahlreichen Autorinnen überliefert ist. 
Dass so vielen Menschen auf Nachfrage kaum Namen von 
Autorinnen einfallen, dass in der Öffentlichkeit der Ein-
druck entsteht, es hätte früher nur zwei, drei bedeutende 
Autorinnen gegeben, hat andere Gründe. 

Die Werke von Frauen geraten in Vergessenheit. Das 
gilt für Schriftstellerinnen genauso wie für Komponis-
tinnen, Malerinnen und alle anderen Künstlerinnen. Sie 
geraten in Vergessenheit, weil so wenig dafür getan wird, 
dass sie in Erinnerung bleiben. Das beginnt mit der Re-
zeption: Autorinnen werden deutlich weniger besprochen, 
auch heute noch. Und: Sie werden anders besprochen. 
Außerliterarische Bewertungen wie das Äußere oder die 
Lebensumstände spielen bei Rezensionen von Büchern 
von Autorinnen eine ungleich größere Rolle als bei den 
männlichen Kollegen – immer noch (ich gehe auf beides 
später noch genauer ein). Diese Art der ungleichen Be-
urteilung legt den Grundstein dafür, dass die Werke von 
Autorinnen auch in Literaturgeschichten, akademischen 
Handbüchern und den Auflistungen wichtiger Bücher 
weniger vorkommen, dass sie also schlechter kontextua-
lisiert und kanonisiert werden. Was wiederum zur Folge 
hat, dass ihre Werke irgendwann nicht mehr aufgelegt 
werden, im schlimmsten Fall auch nicht archiviert und 
digitalisiert. Sie verschwinden. Eine weitere Folge davon: 
Autorinnen werden schlechter erforscht und an den Uni-
versitäten weniger gelehrt. Das wiederum bedeutet, dass 
es für Redaktionen schwierig wird, zum Beispiel anlässlich 
des Todes oder eines Gedenktages Expert*innen zu diesen 



28

Künstlerinnen zu finden. Also wird schlichtweg gar nicht 
über sie berichtet. »Nicht das Erinnern, sondern das Ver-
gessen ist der Normalfall in Kultur und Gesellschaft«, so 
die Kulturwissenschaftlerin Aleida Assmann. »Vergessen 
geschieht lautlos, unspektakulär und allüberall, Erinnern 
ist demgegenüber die unwahrscheinliche Ausnahme, die 
auf bestimmten Voraussetzungen beruht.« Damit Künst-
lerinnen und ihre Werke in Erinnerung bleiben, müsste 
demnach aktiv etwas dafür getan werden.

So, wie es bei den Autoren der Fall ist, deren Bewun-
derer und Epigonen dafür gesorgt haben, dass sie nicht in 
Vergessenheit geraten, indem Männer Männern beharr-
lich Ruhm und Ehre zugeschrieben haben. Unterbleibt 
das – und es unterblieb, weil Literaturkritik und Literatur-
geschichtsschreibung bis heute männerdominiert sind  –, 
entsteht im Laufe der Jahrhunderte der Eindruck, Frauen 
hätten eben nichts Wichtiges geschrieben (oder kompo-
niert oder gemalt). Aber dieser Eindruck könnte irrefüh-
render nicht sein. Es gibt diese Künstlerinnen, diese Au-
torinnen. Sie sind nur in der Versenkung verschwunden. 
Tatsächlich gibt es zahllose Werke einst preisgekrönter er-
folgreicher Autorinnen wiederzuentdecken. 

Je mehr ich mich mit dem Thema befasste, desto klarer 
wurde mir: Ich habe zwar sehr viel gelesen in meinem Le-
ben, aber ich habe auch sehr viel verpasst in all den Jahren, 
in denen ich mich durch die Schullektüren las, durch die 
Bibliothek meines Vaters und die Leselisten der Seminare, 
in denen ich mich nach Literaturpreisen richtete und nach 
den Empfehlungen des Feuilletons und des Literarischen 
Quartetts. Zusammen mit dem Wunsch, wieder mehr über 
Literatur zu schreiben, entstand der Wunsch, nachzuholen, 



29

was ich versäumt hatte, und diese Schieflage auszuglei-
chen. Ich beschloss, bis auf Weiteres nur noch Bücher von 
Autorinnen zu lesen und auf meinem Blog Nacht und Tag 
darüber zu berichten.

Mir fielen auf Anhieb eine ganze Menge Klassiker von 
Autorinnen ein, die ich tatsächlich nie gelesen hatte. Bri-
gitte Reimanns Franziska Linkerhand, Zora Neale Hurstons 
Mit ihren Augen sahen sie Gott, Marlen Haushofers Die 
Wand, Middlemarch von George Eliot alias Mary Anne 
Evans, Mary Shelleys Frankenstein. Neben den Lücken, die 
ich sofort nennen konnte, wollte ich mich auf die Suche 
machen nach den Autorinnen, von denen ich noch gar 
nicht gehört hatte. Begeistert stellte ich bald fest: Ver-
lage wie Edition fünf, Aviva oder Das vergessene Buch wid-
men sich seit Jahren und Jahrzehnten ganz explizit dem 
Werk und der Wiederentdeckung von Autorinnen. Und: 
Das englischsprachige Ausland ist uns weit voraus. Dort 
wird seit Langem und mit großem Erfolg wiederentdeckt 
und neu aufgelegt. Zum Teil wurden diese Bücher auch 
bereits (neu) ins Deutsche übersetzt. Es gab also mehr 
als genug zu lesen. Aber ich wollte nicht nur Altes lesen, 
sondern auch neue, junge Stimmen und auch Autorinnen, 
die mal nicht aus England oder den USA, Frankreich oder 
Deutschland kommen, sondern aus Teilen der Welt, die 
in meiner Bibliothek kaum vorkamen. Genau wie Au-
tor*innen, die nicht weiß, cis und heterosexuell sind, wie 
das Gros meines Bücherregals – um nicht einen blinden 
Fleck durch den nächsten zu ersetzen. Nach Jahrzehnten, 
in denen ich so viel mehr Literatur von Männern gelesen 
hatte, wollte ich nun ganz bewusst nachholen, was mir 
entgangen war. Deshalb beschloss ich, zunächst ein Jahr 



30

lang nur Bücher von Autorinnen zu lesen. Das habe ich 
getan, aus dem einen Jahr wurden inzwischen drei, und 
es waren Lesejahre, die so abwechslungsreich und reich-
haltig waren wie lange keine mehr. 


