
Michael Quisinsky

Marie-Dominique Chenu

Weg – Werk – Wirkung



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: Quelle: Wikimedia Commons
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39224-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83224-6



Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Erster Teil: Weg

1. Verortungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

1.1. Kontextuelle Verortung: Ein Franzose . . . . . . . . . . . . . . . . 19

1.2. Biographische Verortung: Ein Dominikaner . . . . . . . . . . . . 24

1.3. Spirituelle Verortung: Contemplactio der Heilsökonomie . . . . 42

2. Weggefährten: Dominikus und Thomas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Zweiter Teil: Werk

1. Grundlagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

1.1. Glaube als Contemplatio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
1.1.1. Glaube . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65
1.1.2. Glaubenserkenntnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
1.1.3. Glaubensverständnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
1.1.4. Glaubenswissenschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
1.1.5. Wachstumskrisen des Glaubens . . . . . . . . . . . . . . . . 88

1.2. Glaubensdenken und Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
1.2.1. Geschichtsverständnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
1.2.2. Geschichte der Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
1.2.3. Theologische Systeme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107

1.3. Eine Schule der Theologie: Le Saulchoir . . . . . . . . . . . . . . . 109
1.3.1. Eine Programmschrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
1.3.2. Ein Konflikt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

1.4. Wechselseitigkeit von Glaube und Leben . . . . . . . . . . . . . . 123
1.4.1. Loci theologici in actu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123
1.4.2. JOC und Mission de France . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
1.4.3. Theologie der Arbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131
1.4.4. Arbeiterpriester . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

1.5. Wechselseitigkeit von Dogma und Pastoral . . . . . . . . . . . . . 146
1.5.1. „Leutetheologie“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146
1.5.2. Grundlegung der Pastoraltheologie . . . . . . . . . . . . . 148

5



1.5.3. Pastoraltheologie zwischen Mystik und Mission . . . . . 152
1.5.4. Pastoralsoziologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

1.6. Pastoraltheologie und Missionstheologie . . . . . . . . . . . . . . 160
1.6.1. Chrétienté und Mission . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 160
1.6.2. Kirche „im Zustand der Mission“ . . . . . . . . . . . . . . 162
1.6.3. Mission und interreligiöser Dialog . . . . . . . . . . . . . . 166

2. Das II. Vatikanische Konzil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

2.1. Vorbereitungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
2.1.1. Der Ausgangspunkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
2.1.2. Die Phase der Vorbereitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170
2.1.3. Der Konzilsbeginn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
2.1.4. Die Botschaft an die Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181

2.2. Entwicklungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185
2.2.1. Chenu auf dem Konzil: Kontakt und Präsenz . . . . . . 185
2.2.2. Ein pastorales Konzil: programmatische Zwischen-

bilanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191
2.2.3. Ein epochales Pontifikat: Johannes XXIII. . . . . . . . . . 194

2.3. Einwirkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
2.3.1. Messianisches Volk Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
2.3.2. Consecratio mundi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201
2.3.3. Zeichen der Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204
2.3.4. Eine pastorale Konstitution über die Kirche . . . . . . . 207
2.3.5. Eine Probe aufs Exempel: Hirtenbrief zur

wirtschaftlichen Entwicklung . . . . . . . . . . . . . . . . . 213

2.4. Kommentare . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214
2.4.1. Pastoralkonstitution Gaudium et spes . . . . . . . . . . . . 214
2.4.2. Liturgiekonstitution Sacrosanctum Concilium . . . . . . 220
2.4.3. Erklärung über die Religionsfreiheit Dignitatis

humanae . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225

2.5. Konzilshermeneutik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
2.5.1. Das Konzil als geistgewirkte Dynamik . . . . . . . . . . . 226
2.5.2. Das Konzil als Prozess über Buchstabe und Geist

hinaus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 228
2.5.3. Das Konzil und der Dialog als Geschehen der Heils-

geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234

6 Inhalt



3. Die Nachkonzilszeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

3.1. Annäherung: Chenus theologisches Leben und Denken nach
dem Konzil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239
3.1.1. Geistlicher Begleiter geschichtlicher Ereignisse . . . . . . 239
3.1.2. Theologischer Mentor kirchlicher Aufbrüche . . . . . . . 242

3.2. Grundlegung: Volk Gottes in der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . 243
3.2.1. Kirche als Volk Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243
3.2.2. Liturgie des Volkes Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245
3.2.3. Trinitarische Ekklesiologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248

3.3. Durchführung: Volk Gottes in der Geschichte . . . . . . . . . . . 250
3.3.1. Volk Gottes auf dem Weg durch die Zeit . . . . . . . . . 250
3.3.2. Eine neue geschichtliche Situation . . . . . . . . . . . . . . 251
3.3.3. Weltkirche nach dem Konzil . . . . . . . . . . . . . . . . . . 254
3.3.4. Weltkirchliches Crossing-Over: Theologie der

Befreiung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257

3.4. Konkretisierung: Volk Gottes und Leib Christi . . . . . . . . . . 261
3.4.1. Kleine christliche Gemeinschaften . . . . . . . . . . . . . . 261
3.4.2. Amt und Ordination . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267
3.4.3. Volk Gottes und Kirchenrecht . . . . . . . . . . . . . . . . . 271

3.5. Entfaltung: Christliches Leben und Denken nach dem Konzil 273
3.5.1. aggiornamento und Auferstehung . . . . . . . . . . . . . . 273
3.5.2. Grundlegung christlicher Ethik in der Welt von heute . . 275
3.5.3. Christliche Ethik als Prophetie . . . . . . . . . . . . . . . . 277
3.5.4. Realismus christlicher Ethik: die Beispiele Krieg und

Gewaltfreiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279
3.5.5. Heilsökonomie und Ethik: die Beispiele Ehe und

Familie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279

3.6. Reflexion: Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281
3.6.1. Theologie und Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281
3.6.2. Die Unterscheidung zwischen Inhalt und Form des

Glaubens (Johannes XXIII.) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283
3.6.3. Eine „konkrete und historische Theologie, die um die

Heilsgeschichte zentriert ist“ (Paul VI.) . . . . . . . . . . 284
3.6.4. Theologische Vernunft und Wahrheit des Evangeliums 287
3.6.5. Jesus Christus: Universalität und Konkretion der

Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289
3.6.6. Theologische Orte und Ortswechsel der Theologie . . . 290
3.6.7. Theologie in einer Welt im Wandel . . . . . . . . . . . . . 294
3.6.8. Eine neue nouvelle théologie? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297

7Inhalt



3.7. Generationen und Generationenkonflikte . . . . . . . . . . . . . . 300
3.7.1. Von der Konzilsgeneration zu den „1968ern“ . . . . . . . 300
3.7.2. Umbrüche im Dominikanerorden . . . . . . . . . . . . . . 301
3.7.3. Die „katholische Krise“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 303

3.8. Kirchliche Soziallehre im Wandel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308
3.8.1. Heilsökonomie und Ökonomie: Populorum progressio . . 308
3.8.2. Eine ungeschichtliche Soziallehre als Ideologie? . . . . . 310
3.8.3. Eine Meditation der Geschichte der Soziallehre . . . . . 311
3.8.4. Eine Geschichte der Missverständnisse? Christentum

und Sozialismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
3.8.5. Heilsgeschichte und Menschheitsgeschichte . . . . . . . . 315
3.8.6. Rezeption und Diskussion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319

3.9. Rück- und Ausblicke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319
3.9.1. (K)ein zorniger alter Mann? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319
3.9.2. Das Erbe des Konzils: Orthodoxie – Orthopraxie –

Prophetie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 322

3.10. Glaubensbilanz – „Gott ist verliebt in uns“ . . . . . . . . . . . . 325

Dritter Teil: Wirkung

1. Verortungen der Wirkungsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331

1.1. Die äußere Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331

1.2. Die inhaltliche Wirkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 332

1.3. Wirklichkeit und Präsenz: das Verhältnis von Glaube und
Religion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 334

2. Chenu heute und morgen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 341

2.1. Chenus Blick in die Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 341

2.2. Chenu und Papst Franziskus: zwei Seelenverwandte . . . . . . . 348

2.3. Chenu: ein Mystiker . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 348

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 350

Namensregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 377

Inhalt8



Einleitung

Christliches Leben und Denken in der Welt von heute ist immer konkret.
Gerade so verweist es in eine uneinholbare Weite und Fülle. Zwischen „Uni-
versalität“ und „Konkretion“ ist christliches Leben und Denken Mystik, wie
sie Papst Franziskus in seiner Enzyklika Laudato si’ beschreibt: „Alles ist mit-
einander verbunden, und das lädt uns ein, eine Spiritualität der globalen
Solidarität heranreifen zu lassen, die aus dem Geheimnis der Dreifaltigkeit
entspringt“ (238). Der französische Dominikaner Marie-Dominique Chenu
(1895–1990) hätte dem lebhaft zugestimmt, wie er überhaupt an Papst Fran-
ziskus seine helle Freude gehabt hätte. Dessen mit Gott und dem Menschen
solidarische „Konzilshermeneutik der Barmherzigkeit“1 aktualisiert mit dem
II. Vaticanum auch die Intuitionen und Intentionen Chenus, dem das Konzil
viel verdankt.

Im Leben und Denken Chenus ist ebenfalls „alles miteinander verbun-
den“. Dies ist einerseits ein biographischer Befund, den er mit allen Men-
schen teilt. Andererseits verweist dies in seinem speziellen Fall auf eine unge-
heure Fülle von Kontakten und Impulsen, Zugängen und Einsichten, in die
sich sein gleichwohl aus zentralen Intuitionen und Intentionen erwachsendes
Werk ausfaltet. Der Dominikaner Chenu war Mittelalterforscher und Zeitge-
nosse, Historiker und Theologe, Akademiker und Seelsorger, hochreflektiert
und volkstümlich, aktiv und kontemplativ, und dabei immer „präsent“ – so
eines seiner theologisch dicht gefüllten Lieblingsworte. Bei Chenu ist, wie
sein Wegbegleiter Yves Congar (1904–1995) sagt, „alles kohärent“2 – und
dies gerade im „Ausstreuen“ (la dispersion)3, das sein Wirken kennzeichnet:
In der Mischung aus Konzentration und Weitung ist er „ohne sich zu verzet-
teln (se disperser) überall dort präsent, wo schüchtern die zarten Sprösschen
eines neuen Frühlings der Kirche keimen“4.

Dass Chenu, wie der ansonsten höchst nüchterne Congar urteilte, „sich
in Partizipation ergießt“5 und sich durch ein „permanentes Sprühen“6 von
Gedanken auszeichnet, führte dazu, dass bereits zu Lebzeiten die Rede von
einem „Mythos Chenu“7 war. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass sich Chenu

1 Quisinsky, Barmherzigkeit ist die Mission, 87.
2 Congar, Le frère que j’ai connu, 244.
3 de la Brosse, Le Père Chenu, 21.
4 Geffré, Liminaire, II.
5 Jean Puyo interroge le Père Congar, 45. Congar gibt hier ein Zitat von Étienne Gilson wie-
der.
6 Ebd.
7 Geffré, Liminaire, II.

9



stets auch den gesellschaftlichen und existenziellen Themen gewidmet hat,
die zahlreiche Männer und Frauen aus allen Teilen der Bevölkerung an ihn
herangetragen haben. Von diesen Gesprächspartner*innen lernte er ebenso
viel, wie sie von ihm. Mit der für ihn typischen Offenheit für „das Unerwar-
tete, die Überraschung, das Auftreten etwas bisher nicht Dagewesenen“8 ver-
traute er dem Potential dieser Begegnungen und Gespräche, weil er auf
Gottes Gegenwart in den Ereignissen vertraute. Begegnungen und Bekannt-
schaften erwiesen sich in diesem Sinn oft als „providentiell“9, zumal wenn in
ihnen aus konvergierenden Ansichten und Intuitionen etwas Neues erwuchs,
was nicht nur die Summe zweier sich begegnender Ansichten war. Nun
würde es aber Chenus Intuitionen und Intentionen nicht gerecht werden,
wenn man ihn auf einen „Mythos“ reduzieren wollte. Umso mehr stellt sich
in dieser Mischung aus Kohärenz und Dispersion seines Wirkens, Konzentra-
tion und Weitung seines Denkens, Konkretion und Universalität seines Glau-
bens die Frage, wie man sein Leben und Denken darstellen kann.

Ein Schlüssel zu einer möglichen Antwort findet sich im Titel eines ein-
flussreichen Buches aus den 1930er Jahren, einer für Chenu in hohem
Maße prägenden Zeit: Distinguer pour unir – unterscheiden, um zu einen.
Chenu, und das ist typisch für ihn, greift diese Formulierung des Philoso-
phen Jacques Maritain (1883–1972) auf, macht sie sich aber weit über das
hinaus zu eigen, was der Urheber damit intendiert hat: „‚Durch Unterschei-
den zur Einung‘, wie Maritain gesagt hat. Wenn ich die ganze Geschichte
betrachte, die ich seit 1920 erlebt habe, stelle ich fest, dass man zunächst
aus einer unendlich wertvollen Unterscheidung Gewinn gezogen hat
[…]“10. Dies könnte man mit vielen Beispielen aus Geschichte und Gegen-
wart, Theologie und Philosophie, Dogmatik und Pastoral illustrieren und
in der Tat bleibt diese Unterscheidung ein Wesenselement Chenu’schen
Denkens. Chenu fährt allerdings fort, dass man „[…] dann stets versucht
war, dabei stehen zu bleiben, weil man meinte, die Klärung, die sie ge-
bracht hatte, sei endgültig.“11 Chenu ist an der Unterscheidung also nicht
nur deshalb interessiert, weil sie zu Klärung und Erkenntnis beiträgt. Viel-
mehr ist sie die Bedingung für eine Einheit, die jeglichen Dualismus hinter
sich lässt – nicht zuletzt auch den Dualismus, der sich durch eine Unter-
scheidung überhaupt erst bemerkbar macht. Chenu verdeutlicht dies, wie-
derum typisch, mit einem Zitat aus dem Dekret des II. Vaticanums zum
Laienapostolat Apostolicam actuositatem. Diesem und mit ihm dem Konzil

8 Debilly, La théologie au creuset de l’histoire, 249.
9 Ebd.
10 Chenu, Von der Freiheit eines Theologen, 100.
11 Ebd.

Einleitung10



ging es „darum, einen Dualismus fern zu halten, der die Gnade auf Chris-
tus eingegrenzt und die Schöpfung der profanen Welt überlassen hätte. Es
gibt keine ‚profane‘ Welt mehr, Christus fasst in sich die profane Welt zu-
sammen. Die Trennung zwischen Profan und Sakral ist überwunden. Exis-
tiert sie, so setzt man damit die Autonomie des Zeitlichen aufs Spiel. Aber
je mehr ich die Autonomie des Zeitlichen aufs Spiel setze, desto mehr setze
ich auch die Recapitulatio in Christus aufs Spiel. Christus, Christentum
und Kirche sind jenseits der Unterscheidung.“12

Zwischen Schöpfung und Vollendung – bei Chenu wie im eben zitierten
Text oft Recapitulatio genannt – trat Gott selbst in der Inkarnation in die
Welt ein, deren Schöpfer und Vollender er ist. Was man als geschichtstheo-
logische Kurzformel Chenus betrachten kann, ist Ergebnis seines theologie-
geschichtlichen Arbeitens: Die Struktur der Summa theologiae des Thomas
von Aquin (1224–1274), der just im Dreischritt Schöpfung – Vollendung –
Inkarnation vorgeht, ist der hintergründige „universale“ Rahmen, mit dem
sich Chenu jedem „konkreten“ Thema zuwendet.13 Dies beinhaltet nicht we-
niger als eine Neubestimmung des Verhältnisses von Natur und Gnade: „Je
mehr die Gnade Inkarnationsgnade ist, desto mehr ergreift sie gerade in ihrer
Reinheit die Gesamtheit des Menschen. Sie tut dies gemäß der Art der
menschlichen Natur, ohne Vermischung noch Vermengung, ohne Reduktion
noch Unterlassung. Die spirituelle Einheit Natur-Gnade wird umso mehr
realisiert, je mehr die Unterscheidung zwischen der strukturellen und tech-
nischen Einheit der Natur sowie der Transzendenz der Gnade respektiert
wird“14. In einer dazugehörenden Fußnote verweist Chenu explizit darauf,
dass er hier die Begrifflichkeit des Konzils von Chalcedon (451) verwendet –
wenngleich in etwas freier Form. Mit der Inkarnation ist ein zentrales Kons-
truktionsprinzip seines Denkens offengelegt, das einem tiefen Christusglau-
ben und einer diskreten Jesusnachfolge entspringt.

Gilt es die Einheit eines Lebens und Denkens zu beachten, so auch dessen
Einmaligkeit. „Einen Pater Chenu gibt es nur einmal pro Jahrhundert“15, zi-
tiert Congar den Philosophen Étienne Gilson (1884–1978) – ein Zitat, mit
dem nach dem Tod Chenus auch ein ausführlicher Nekrolog in der französi-
schen Tageszeitung Le Monde begann.16 Zwar wäre Chenu der Erste, der zu
bedenken gäbe, dass von der christlichen Botschaft her einem jedem Men-

12 Ebd., 103. Chenu fährt fort: „Und genau das hat Maritain nicht richtig gesehen.“
13 Chenu, Le plan de la somme théologique de saint Thomas.
14 Chenu, Corps de l’Église et structures sociales, 167.
15 Congar, Le frère que j’ai connu, 244 – Congar zitiert hier Étienne Gilson. Vgl. auch Jean
Puyo interroge le Père Congar, 45.
16 N. N., La mort du Père Marie-Dominique Chenu. Un théologien libre et engagé, in: Le
Monde, 13. Februar 1990.

Einleitung 11



schen Einzigartigkeit zukommt. Allerdings nimmt er in der Kirchen- und
Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts in der Tat einen besonderen Platz
ein. Dies umso mehr, als immer deutlicher auch seine Bedeutung für das
21. Jahrhundert erkennbar wird. Denn Chenu steht für die Begegnung und
Vernetzung von Dogma und Pastoral, Geschichte und Zukunft. Zeitgenossen
hatten den Eindruck: „Scheinbar gibt es zwei verschiedene Chenu. Der eine
ist ein alter Mediävist, der zur Gänze in der Lektüre alter Texte aufgeht […].
Und dann gibt es noch einen anderen, jungen und quicklebendigen Chenu,
der mitten im Gewühl der modernen Welt steht.“17 Einer Variante zufolge
wurde Chenu gefragt, ob er Erforscher des Mittelalters oder Theologe der
Arbeiterpriester sei.18 Ähnlich charakterisiert sein Ordensbruder André Du-
val (1912–2005) Chenu als Zeitgenossen des „Dreizehnten“, womit sowohl
das 13. Jahrhundert, dem sich Chenu historisch-theologisch so gerne widme-
te, als auch das 13. Arrondissement von Paris, dem Chenus seelsorgerlich-
theologische Hingabe galt,19 gemeint ist.

Mittlerweile kann man gar von drei Chenus sprechen: zum Mediävisten
und „Praxistheologen“20, der Zeitgenossen inspirierte, gesellt sich der Inspi-
rator über den Tod hinaus. Als Wegbereiter und Interpret des II. Vaticanums,
so zeigt sich im 21. Jahrhundert mehr und mehr, kann Chenu mit seiner spe-
zifischen theologischen Grundhaltung die Intuitionen und Intentionen des
Konzils in einer Weise zu entfalten helfen, die die je neue „Präsenz“ – ein
Schlüsselwort Chenus – des Evangeliums in der Welt zu leben und zu denken
hilft. Interessanterweise ist dieses Weiterleben vor allem im deutschsprachi-
gen Raum besonders fruchtbar.21 Chenu selbst kommentiert: „Es gibt nur
einen und denselben Père Chenu“, der „am Kreuzungspunkt eines höchst
ernsthaften Studiums der Theologie und einer ebenso ausgeprägten apostoli-
schen Ungeduld des Evangeliums“ wirkte. „Wenn es nur einen einzigen
Chenu gibt, dann weil er die Gnade einer Theologie empfangen hat, deren
erstes Gesetz darin besteht, eine einzige zu sein, spekulativ und praktisch

17 Chenu, Regard sur cinquante ans de vie religieuse 259, deutsche Übersetzung zitiert nach
Bauer, Marie-Dominique Chenu OP, 319. Vgl. auch de la Brosse, Le Père Chenu, 7.
18 Vgl. Engelhardt, Neuaufbruch aus Tradition, 91.
19 Duval, Présentation biographique de M.-D. Chenu par ses œuvres essentielles, 18.
20 Vgl. Bauer, Marie-Dominique Chenu OP, 320.
21 Die Herausgeber der verdienstvollen Reihe „Collection Chenu“, die wichtige Texte Chenus
in deutscher Übersetzung zugänglich macht, verweisen auf die „zwei Leben“ der Chenu’schen
Programmschrift Une école de théologie: le Saulchoir aus dem Jahre 1937, die 1982 bzw. 1985
in einer italienischen bzw. französischen Neuausgabe erschien (Bauer, Engel, Eggensperger,
Vorwort, 7) – die deutsche Übersetzung versinnbildlicht in diesem Sinne als „drittes Leben“
seines gewichtigen Büchleins diesen „dritten Chenu“.

Einleitung12



zugleich.“22 Anders als für „gewisse Kollegen“23, die meinten, das seelsorger-
liche Engagement entferne Chenu von der theologischen Arbeit, gehörte für
ihn beides untrennbar zusammen: „Es gibt keine zwei Chenus“24, denn „das
theologische Engagement [impliziert] das pastorale“25 – und umgekehrt. Ste-
fan Warthmann zufolge löst sich die Spannung zwischen beiden Polen übri-
gens in Chenus Rezeption der Tübinger Schule auf.26

In seiner Tübinger Dissertation spricht wiederum Christian Bauer von
„mindestens drei“ Chenus: Er nennt „einen theologischen der Vergangenheit,
einen pastoralen der Gegenwart und einen spirituellen der Kontemplation,
der die beiden anderen in einer produktiven Spannung zu halten verstand.“27

Dieser nicht nur biographische „Primat der Kontemplation“28 prägte Chenus
ganzes Leben, in dem die Konflikte um seine Theologie ebenso wie deren Be-
stätigung durch das II. Vaticanum die gesamtkirchliche Entwicklung wider-
spiegeln. Er steht aber auch für eine Konvergenz seiner kreativen Rezeption
im 21. Jahrhundert, in dem Papst Franziskus für Kirche und Welt in ganz
ähnlicher Weise Perspektiven eröffnet. Demzufolge müssen Christinnen und
Christen „alle Räume, wo das Leben unseres Volkes sich abspielt“, „von einer
kontemplativen Sicht her, das heißt mit einem Blick des Glaubens erkennen,
der jenen Gott entdeckt, der in ihren Häusern, auf ihren Straßen und auf
ihren Plätzen wohnt. (…) Er lebt unter den Bürgern und fördert die Solida-
rität, die Brüderlichkeit und das Verlangen nach dem Guten, nach Wahrheit
und Gerechtigkeit. Diese Gegenwart muss nicht hergestellt, sondern ent-
deckt, enthüllt werden. Gott verbirgt sich nicht vor denen, die ihn mit ehr-
lichem Herzen suchen.“29

Die Mischung aus Unterscheidung und Einung, die in der chalcedonen-
sisch strukturierten Inkarnationstheologie ihr „Jenseits“ findet, bringt eine Be-
sonderheit des Chenu’schen Werkes mit sich. Genauer gesagt handelt es sich
um die Besonderheit der Hervé Legrand zufolge „beinahe dichterischen Poe-
sie“30 seiner Sprache, die oft nur unter Verlust ihres besonderen Gehalts an

22 Dieses und die vorherigen Zitate bei Chenu, Regard sur cinquante ans, 259f., zit. nach Bau-
er, Marie-Dominique Chenu OP, 319.
23 Marie-Dominique Chenu, Postscriptum, 176.
24 Ebd.
25 Chenu, Von der Freiheit eines Theologen, 78.
26 Warthmann, Die Katholische Tübinger Schule, 346. Joseph Rupert Geiselmann widmete
seine Darstellung der Tübinger Schule von 1965 (Geiselmann, Die Katholische Tübinger
Schule) Chenu.
27 Bauer, Marie-Dominique Chenu OP, 321.
28 Ebd., 320.
29 Schreiben von Papst Franziskus an den Präsidenten der Päpstlichen Kommission für La-
teinamerika (erweitertes Zitat aus Evangelii Gaudium 73).
30 Zit. nach Bauer, Ortswechsel der Theologie, 44.

Einleitung 13



esprit ins Deutsche übersetzt werden kann.31 Der Predigerbruder Chenu war
ein Mann des gesprochenen und geschriebenen Wortes – im Dienst des Wortes
Gottes (worunter er letztlich die Offenbarung und ihre Resonanz über Worte
hinaus verstand). Congar zufolge waren die philologischen nicht die gerings-
ten Fähigkeiten seines Lehrers und Freundes.32 Dabei weiß Chenu als
Theo-loge – ein solcher „muss ‚Philologe‘ sein“33 – insbesondere auch, dass
man in seinem Metier Worte dazu benutzt, um „Realitäten auszudrücken, die
kein präziser Begriff adäquat zum Ausdruck bringen kann“34. Eine gewisse
Seelenverwandtschaft zwischen Chenu selbst und dem von ihm hochgeschätz-
ten Maximus Confessor (580–662) beschreibt – nur wenig „zwischen den Zei-
len“ versteckt – Irénée-Henri Dalmais OP (1914–2006) in einer weiteren Fest-
schrift für seinen Ordensbruder. Dalmais schreibt über Maximus (oder über
Chenu?), dass dieser Begriffe benutzt, „um eine persönliche Synthese zum
Ausdruck zu bringen, die aus der Kontemplation eines Theologen hervorgeht,
dessen geistlicher Blick im Licht der Schrift wie der Tradition der Kirchenväter
und des Konzils die Geheimnisse des Glaubens zu ergründen sucht.“35 Ähnlich
spricht der Historiker Jacques Le Goff (1924–2014) mit Blick auf Chenus Um-
gang mit Texten von einer „Überlektüre“ („surlecture“), die einzelne Texte
überinterpretiert, dabei aber deren Tiefenschichten in einem größeren Zusam-
menhang umso eher erfasst – dieses Vorgehen habe er übrigens mit Chenu ge-
meinsam.36 Darüber hinaus kann man so etwas wie „Wanderlogien“ in Che-
nus weitverstreuten großen und kleinen Publikationen ausmachen: manche
Formulierung taucht, erst einmal ausgereift, in ganz unterschiedlichen Beiträ-
gen auf. Dies ist nicht zu verwechseln mit einem „copier-coller“, wie auf Fran-
zösisch das „copy-and-paste“-Verfahren genannt wird. Denn auch identische
Formulierungen rücken nicht nur einen Kontext in ein je neues Licht, sondern
werden von diesem auch selbst noch einmal erhellt. Und schließlich ist Chenu
neben technischen theologischen Formulierungen und grammatikalischen
Konstruktionen, zu denen nur er fähig war, auch bekannt für knackige Sätze.
In einer Festschrift zu seinem 70. Geburtstag konnte der Straßburger Münster-
pfarrer und ab 1966 als Generalvikar der elsässischen Diözese wirkende Eugène
Fischer (1898–1984) zwei Seiten solcher Aphorismen präsentieren. „Echte
Chenus“ waren beispielsweise: „Wir beschränken das Feld der Aussaat des
Wortes Gottes auf die vergangene Welt“; „Das Wort Gottes gewinnt seine Kraft

31 Dazu höchst treffend Bauer, Ortswechsel der Theologie, 44.
32 Congar, Le frère que j’ai connu, 244.
33 Chenu, Préface. Le théologien et son vocabulaire, 11.
34 Dalmais, Le vocabulaire des activités intellectuelles volontaires et spirituelles dans l’anthro-
pologie de S. Maxime le Confesseur, 188.
35 Ebd.
36 Le Goff, Le P. Chenu et la société médiévale, 374.

Einleitung14



an den Grenzen, indem es sich mit der Welt auseinandersetzt“; „Die Verkün-
digung des Wortes Gottes ist ein prophetischer und nicht nur levitischer Akt“;
„Der Apostel muss nicht eine Seele konvertieren, sondern eine Kirche auf-
erbauen“37.

All dies stellt nicht nur eine erste Hinführung zu Chenu dar, der als fran-
zösischer Jahrhunderttheologe des 20. Jahrhunderts für die deutschsprachige
Theologie des 21. Jahrhunderts bei aller Faszination und Nähe – nicht zuletzt
mit Blick auf das Pontifikat von Papst Franziskus – doch auch doppelt (also
kulturell und geschichtlich) fremd ist. Mehr noch zeigen sich gerade in den
Beobachtungen zu Chenus Sprache die Schwierigkeiten, die sich jenseits die-
ser doppelten Fremdheit für eine Darstellung der Theologie Chenus ergeben.
Wo man auch anfängt, man könnte immer auch woanders anfangen. Was
man auch zitiert, es gäbe immer auch andere passende Belege. Welche kon-
krete Frage man betrachtet, man landet immer bei einer universal-ge-
schichtstheologischen Dimension. Wie auch immer man die universal-ge-
schichtstheologische Dimension zu fassen versucht, man kann dies letztlich
nicht ohne konkrete Beispiele.

In Leben und Denken, Werk und Wirkung des „Gottsuchers“38 Chenu
einzuführen heißt vor diesem Hintergrund zum einen, immer auch darüber
hinaus zu führen. Zum anderen gilt es eine Eigenart des Lebens- und Denk-
wegs zu berücksichtigen, der Werk und Wirkung hervorgebracht hat: Sosehr
Chenu ein theologischer Zeitgenosse war, der im konkreten Kontakt mit der
Realität zentrale Gedanken entdeckte und entfaltete, sosehr kann man bei
ihm zugleich zeitlebens einige Grundintuitionen ausmachen, die diesen Ent-
deckungen und Entfaltungen zugrunde liegen.39 Chenu selbst räumt übrigens
in seiner für sein weiteres Werk wegweisenden Dissertation De Contempla-
tione der Intuition einen bedeutenden Platz ein.40 Zur Darstellung der Theo-
logie Chenus sind deshalb mehrere Zugänge möglich. Insbesondere ist hier
die werkgenetisch vorgehende Dissertation von Christian Bauer zu nennen,
der die bislang umfangreichste Analyse des Chenu’schen Denkens vorgelegt
hat.41 Vorliegende Veröffentlichung will lediglich eine Einführung in Chenus
Werk ermöglichen.42 Dabei gilt es Chenus Rolle weder über- noch unter-

37 Fischer, Présence du Père Chenu parmi les prêtres de l’Alsace, 88.
38 Geffré, Introduction, VII; ebenso Legrand, Prefazione. La teologia è sapienza, 6.
39 Dazu Quisinsky, „Heilsökonomie“ bei Marie-Dominique Chenu OP, 129f. sowie ausführ-
lich Engel, Theologale Mystik im Konflikt.
40 Vgl. dazu bes. auch Conticello, De Contemplatione, 394, dort auch eine Definition der
„Intuition“.
41 Bauer, Ortswechsel der Theologie, bes. 157–596.
42 Sie lehnt sich von der Grundidee her an an die Einführung von Joseph Famerée und Gilles
Routhier in Leben, Denken und Werk Yves Congars, vgl. dies., Yves Congar.

Einleitung 15



zubewerten. Weder sollen Unterschiede zwischen den zahlreichen durchaus
markanten und je für sich wirkungsvollen Predigerbrüdern43 noch das in-
spirierende Genie Chenus unterschätzt werden.44 Chenu war auf seine Art
singulär, aber kein Solitär. Insbesondere ist er nicht ohne seinen Orden und
hier v. a. seine Mitbrüder Yves Marie-Joseph Congar und Henri-Marie Féret
(1904–1988)45 zu verstehen.46

Die vorliegende Einführung in das Werk Chenus versucht nun all dem
Rechnung zu tragen, indem sie in drei ungleiche Teile aufgeteilt ist. Ein erster
Teil gibt einen Überblick über das Leben Chenus. Ein zweiter Teil unter-
nimmt einen Durchgang durch sein Werk und orientiert sich dabei chrono-
logisch und thematisch an zentralen Texten. Ein dritter Teil schließlich re-
flektiert die Wirkung Chenus.

Gerade der zweite Teil ist dabei so gehalten, dass er sowohl am Stück ge-
lesen werden kann als auch – dies dürfte dem realen Leseverhalten heutiger
Theolog*innen entsprechen – abschnittweise. Wer also wissen möchte, was
Chenu zu diesem oder jenem Thema aus Kirche und Theologie gesagt oder
gedacht hat, findet nicht selten eine kurze Zusammenfassung eines hierfür
zentralen Textes. Einerseits bietet dies die Möglichkeit, auch viele der weit
verstreut und oft nur in französischer Sprache veröffentlichten Texte zu
Wort kommen zu lassen. Andererseits beinhaltet es den Nachteil, dass man-
che zeitgenössische Diskussion, auf die Chenu in diesen Texten Bezug
nimmt, nicht eigens tiefgreifend dargestellt werden kann. Aufgrund der typi-
schen Methode Chenus, zentrale Motive und konkrete Fragen stets neu zu
verknüpfen, lassen sich dabei gelegentliche Redundanzen und Wiederholun-
gen nicht vermeiden. So bietet diese Einführung eine Orientierung im Werk
eines Theologen und Christenmenschen, das bei aller Kohärenz unabge-
schlossen und bei aller Unabgeschlossenheit kohärent ist.

43 Dass der Einfluss der Dominikaner nicht mit demjenigen Chenus, Congars und Férets
gleichgesetzt werden kann, betonen Cavalin, Viet-Depaule, Les dominicains des provinces
françaises au Concile Vatican II, 111.
44 Vgl. etwa das Zeugnis Congars in Jean Puyo interroge le Père Congar, 44f.
45 Quisinsky, Henri-Marie Féret.
46 Vgl. auch Quisinsky, Geschichtlicher Glaube; ders., Les PP. Chenu, Congar et Féret engagés
dans Vatican II.

Einleitung16



Erster Teil: Weg





1. Verortungen

1.1. Kontextuelle Verortung: Ein Franzose

Marie-Dominique Chenu war Franzose durch und durch. Bei aller Inspira-
tion über Frankreich hinaus ist sein Leben und Denken ohne den französi-
schen Kontext nicht verständlich. Als eine Art „Jahrhunderttheologe“ beglei-
tete er fast das gesamte 20. Jahrhundert, das allerdings in vielem nicht
verständlich wird, ohne die Vorgeschichte im 19. Jahrhundert, genauer ge-
sagt seit der Französischen Revolution (1789) zu berücksichtigen. Der von
ihm verehrte Wiederbegründer des Dominikanerordens im 19. Jahrhundert,
Henri-Dominique Lacordaire (1802–1861), machte es sich zur Aufgabe, „die
aus der Französischen Revolution hervorgegangene Welt zu evangelisieren“1.
Dies war auch Chenus Anliegen. Eine Realisierung dieses Anliegens führt
freilich in unzählige Konfliktfelder politischer und weltanschaulicher Natur,
die Ausdruck des „Kriegs der zwei Frankreichs“2 sind, als den man die Nach-
geschichte der Französischen Revolution bezeichnen konnte. Zwar holz-
schnittartig, aber doch aussagekräftig, kann man bilanzieren, dass sich im
19. Jahrhundert die „Landkarte des Katholizismus seit der Revolution stabi-
lisiert“ hat und „kaum modifiziert bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts“3 Be-
stand hatte. Dabei wechselten sich nach der Neustrukturierung von Staat
und Kirche unter Napoleon (1769–1821) Phasen der Restauration (1815)
und Revolution (1830 sowie 1848) ab. Zunächst im Second Empire unter Na-
poleon III. (1808–1873), dann nach dem Deutsch-Französischen Krieg
1870–71 in der III. Republik verstärkten sich kirchlicher Ultramontanismus
und republikanischer Antiklerikalismus teils wechselseitig in der Vor- und
Nachgeschichte des I. Vaticanums, das auch eine Reaktion gegen gallika-
nische Traditionsbestände war. Dies gilt für die lokalen Konflikte zwischen
Bürgermeister bzw. Lehrer auf der einen und Pfarrer auf der anderen Seite
ebenso wie für die politischen Debatten, in die beispielsweise Léon Gambetta
(1838–1882) 1877 mit der Parole zog „Le cléricalisme, voilà l’ennemi“4. Die in
diesem Kontext erfolgende Trennung von Kirche und Schule bzw. die He-
rausbildung eines katholischen Schul- und Universitätssystems mit mehreren
Instituts catholiques, darunter dem 1875 in Paris gegründeten, an dem Chenu
selbst später lehren sollte, prägte den Katholizismus ebenso wie die Marien-

1 Montagnes, Ouverture ou résistance à la modernité?, 369.
2 Sorrel, Le catholicisme français de la Séparation à Vatican II, 14 u. ö.
3 Pelletier, Les catholiques en France de 1789 à nos jours, 112.
4 Zit. nach ebd., 117.

19



erscheinungen in Lourdes 1858. Am Ende des 19. Jahrhunderts war die em-
blematische Figur des nicht nur von Jean-Marie Vianney (1786–1856) in Ars
verkörperten Landpfarrers, dem später Georges Bernanos (1888–1948) ein
literarisches Denkmal setzen sollte, im allgemeinen Bewusstsein ebenso ver-
ankert wie die in vielerlei Bereichen tätigen zahlreichen Ordensfrauen, die in
Pfarreien, Katechese und Krankenhäusern als „weiblicher Klerus“5 wirkten.
Durch den unter Leo XIII. erfolgten Ralliement, also die Akzeptanz der Re-
publik durch die Kirche, konnte die Tradition des Sozialkatholizismus
grundgelegt werden, besonders sichtbar durch die 1904 erstmals durchge-
führten Semaines sociales.

Nachdem bereits 1903 viele Ordenshäuser aufgelöst wurden, erfolgte 1905
die bis heute gültige Trennung von Kirche und Staat. Übrigens ist diese auch
vor dem Hintergrund der sogenannten affaire Dreyfus zu sehen, in der die Kir-
che den Eindruck erweckte, auf der Seite derer zu stehen, die gegen den
Hauptmann Alfred Dreyfus (1859–1935), einen Elsässer jüdischen Glaubens,
agierten. Die Verhältnisbestimmung zwischen Republik und Religion war
und ist mit dem Gesetz über die laïcité freilich keineswegs geklärt. Charles Pé-
guy (1873–1914) prägte die Formel, wonach Frankreich zwar die „älteste Toch-
ter der Kirche“ sei, zugleich aber die laïcité als zweite „Berufung“ habe.6 Die
Heiligsprechung der Jeanne d’Arc (1412–1431) im Jahr 1920 kann auch als
Versuch gewertet werden, an die gemeinsame Erfahrung des Ersten Weltkriegs
anzuknüpfen und die Spannungen zwischen Kirche und Staat zu mildern. Für
die Kirche war es nicht leicht, ihren neuen Platz zu finden. Zunächst wurde
1910 der moderat links ausgerichtete Sillon von Marc Sangnier (1873–1950)
vom Vatikan verurteilt, 1926 dann die rechtsextreme Action Française mit der
emblematischen Indizierung von Charles Maurras (1868–1952) und der Rück-
nahme des Kardinalstitels von Louis Billot (1846–1931). Eine Fernwirkung aus
dieser Zeit war nach dem Zweiten Weltkrieg auch die Frage, ob die Bischöfe,
die mit dem Vichy-Régime kollaboriert hatten, zurücktreten sollten. Mit dieser
Frage war als päpstlicher Nuntius in Paris (1944–1953) Angelo Giuseppe Ron-
calli (1881–1963), der spätere Papst Johannes XXIII. (ab 1958), konfrontiert.
Sie versinnbildlicht die Diskussion um die Rolle der Kirche zwischen collabo-
ration und Résistance während der Besatzung von Teilen Frankreichs durch
Nazi-Deutschland. Gerade, wo Christ*innen an letzterer beteiligt waren, ver-
schaffte ihnen dies nicht selten eine zentrale Rolle in der politisch-religiösen
Gemengelage der Nachkriegsjahrzehnte.

In den auch politisch unruhigen und gesellschaftlich bewegten – die Volks-
frontregierung unter Léon Blum (1872–1950) führte die congés payés, also den

5 Legrand, L’état de l’Église catholique en France, 56 Anm. 16.
6 Zit. nach Sorrel, Le catholicisme français de la Séparation à Vatican II, 56.

Verortungen20



bezahlten Jahresurlaub ein – 1930er Jahren entfalteten sich eine Reihe von geist-
lichen und theologischen Entwicklungen, für die beispielsweise die einflussrei-
chen Bemühungen des Philosophen Jacques Maritain um eine neue Verhältnis-
bestimmung von Glaube und Politik, Moral und Gesellschaft stehen. Übrigens
stand als meist negativ gedeutete Kontrastfolie das Nachbarland Spanien vor
Augen, wo sich Anhänger der Republik und Anhänger Francisco Francos
(1892–1975) einen Bürgerkrieg lieferten, den letzterer schließlich für sich ent-
schied. Theologisch waren nicht zuletzt die Orden in hohem Maße produktiv,
wobei z. B. im Dominikanerorden streng scholastisch ausgerichtete Theologien
wie die des in Rom lehrenden späteren Doktorvaters Chenus, Réginald Gar-
rigou-Lagrange (1877–1964) ebenso existierten wie die in Rom weniger gern
gesehenen Pionierleistungen des Gründers der École Biblique de Jérusalem, Ma-
rie-Joseph Lagrange (1855–1938). Im Pontifikat von Pius XI. (1922–1939) er-
lebte die Katholische Aktion einen Aufstieg und erlangte gerade um die Kon-
zilszeit eine prägende Position im Katholizismus, die sie erst unter Johannes
Paul II. (1978–2005) in den 1980er Jahren allmählich zugunsten der nicht im-
mer ebenso konzilsbegeisterten neuen geistlichen Gemeinschaften einbüßte.
Die seit den 1930er Jahren erfolgten Erneuerungsbewegungen – vom Renou-
veau catholique in der Literatur über die 1941 gegründete Mission de France
bis hin zu den Arbeiterpriestern oder inspirierenden Einzelpersönlichkeiten
wie Madeleine Delbrêl (1904–1964) nach dem Zweiten Weltkrieg – prägen bis
heute die Wahrnehmung Frankreichs in der deutschsprachigen Kirche und
(Pastoral-)Theologie, übrigens keineswegs immer unter Berücksichtigung der
realen Situation vor Ort. Im Hintergrund vieler Erneuerungsbewegungen stand
die Wahrnehmung, dass ganze Landstriche und Bevölkerungsmilieus entchrist-
licht waren, wie es in der nach dem Religionssoziologen Fernand Boulard
(1898–1977) benannten „carte Boulard“ 1947 dokumentiert wurde.

Nach dem Zweiten Weltkrieg waren die trente glorieuses, also die Jahre
zwischen 1945 und 1975, das Pendant zum deutschen Wirtschaftswunder,
freilich begleitet vom Algerienkrieg (1954–1962) als traumatischer Erfahrung
einer ganzen Generation. Mentalitätsgeschichtlich waren diese Jahre von
grundlegenden Veränderungen in Wirtschaft, Politik, Gesellschaft und Me-
dien geprägt – in Frankreich hypermarchés genannte Supermärkte markierten
einen veränderten Umgang mit Landwirtschaft und Verkehr, mit viel Idealis-
mus entstanden später als problematisch sich erweisende villes nouvelles, also
meist im Stil von Hochhaussiedlungen groß angelegte Vorstädte um Paris
und andere Großstädte, um nur zwei Beispiele zu nennen. Während franzö-
sische Denker wie etwa die Existenzialisten um Jean-Paul Sartre (1905–1980)
und Simone de Beauvoir (1908–1986) weit über die Landesgrenzen hinaus
bekannt wurden, brachte die französische Populärkultur trotz der auch hier
bemerkbaren Ausrichtung an anglophonen Vorbildern wie etwa den Beatles

Kontextuelle Verortung: Ein Franzose 21



eigene Ausprägungen hervor, wie sie etwa von Juliette Greco (1927–2020)
und Johnny Hallyday (1943–2017) verkörpert wurden. In der IV. Republik
(1946–1958) und dann besonders in der Frühphase der von Charles de
Gaulle (1890–1970) gegründeten V. Republik (seit 1958) war die Rolle der
Kommunistischen Partei (PCF) ein heiß diskutiertes Thema in Gesellschaft
und Kirche. Die 1981 erfolgte Wahl des Sozialisten François Mitterrand
(1916–1995) zum Staatspräsidenten stellte einen Höhe- und zugleich auch
Wendepunkt dieser Entwicklungen dar.

Trotz diverser Einsprüche, etwa im Rahmen der Enzyklika Humani generis
1950, und Verurteilungen, wie z. B. der Arbeiterpriester 1954, entfalteten sich
nach dem Zweiten Weltkrieg die in den 1930er Jahren angelegten Aufbrüche
im Katholizismus. Dafür stehen Einrichtungen wie der Secours catholique, das
Centre de pastorale liturgique oder das Centre catholique des intellectuels fran-
çais, christlich inspirierte Zeitschriften wie Témoignage chrétien, aber auch
eine heute kaum mehr vorstellbare, wenngleich hauptsächlich innerkirchliche
Breitenwirkung von Theologen wie des Jesuiten Henri de Lubac (1896–1991),
um nur ein exponiertes Beispiel zu nennen. Katholiken wie Robert Schuman
(1886–1963) und Jean Monnet (1888–1979) gestalteten das neue Europa mit.
Dass über lange Zeit mit Abbé Pierre (1912–2007) und Sœur Emmanuelle
(1908–2008) ein Katholik und eine Katholikin zu den beliebtesten Personen
Frankreichs zählten, hat auch mit der nach dem Zweiten Weltkrieg noch
selbstverständlichen Verwurzelung Frankreichs im Katholizismus zu tun – ob
man diesem gegenüber nun positiv oder negativ eingestellt war. Freilich zeig-
ten sich bereits vor dem Konzil Krisensymptome, nicht zuletzt in einer kon-
tinuierlich zurückgehenden Zahl von Priesterweihen.7

Ein epochaler gesellschaftlicher Umbruch ist dann freilich mit dem Da-
tum „mai 68“ markiert, der zunächst einmal auch ein Generationenkonflikt
zwischen den „Baby-Boomern“ und ihren Eltern war, dann aber in Gesell-
schaft wie Kirche zu einem in ganz unterschiedlicher Weise ideologisierten
Symbol von Hoffnungen und Befürchtungen werden konnte. Während Fran-
çois Marty (1904–1994) in einem Interview zu seinem just im Mai 1968 er-
folgenden Amtsantritt als Erzbischof von Paris (bis 1981) in einem Interview
bemerkte, dass Gott „nicht konservativ“8 sei, wollte der ansonsten fort-
schrittseuphorische Premierminister und alsbaldige Nachfolger de Gaulles
im Amt des Staatspräsidenten, Georges Pompidou (1911–1974), dass just in
der Kirche alles so bleiben möge, wie es vor dem Konzil war.9

7 Sèvegrand, Vers une Église sans prêtres.
8 Barrau, Le Mai 68 des catholiques, 54.
9 So die Erinnerung des Sekretärs von Kardinal Marty und späteren Weihbischofs in Paris,
Erzbischof von Auxerre und Prälat der Mission de France, Georges Gilson, vgl. Quisinsky,
„L’Église tout entière est en état de concile“, 78.

Verortungen22


