Michael Quisinsky

Marie-Dominique Chenu

Weg - Werk — Wirkung

HERDER 7

=4
FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

:\/E/;/%:ncvg FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Quelle: Wikimedia Commons
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39224-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83224-6



Inhalt

Einleitung . . ... ... . .. 9
Erster Teil: Weg
1. Verortungen .. ... ... .. 19
1.1. Kontextuelle Verortung: Ein Franzose ................ 19
1.2. Biographische Verortung: Ein Dominikaner ............ 24
1.3. Spirituelle Verortung: Contemplactio der Heilsokonomie . ... 42
2. Weggefahrten: Dominikus und Thomas ... .................. 55
Zweiter Teil: Werk

1. Grundlagen . .. ... ... 65
1.1. Glaube als Contemplatio . .......... ... ... ... ..... 65
1.1.1. Glaube . .. ...... .. ... ... ... 65
1.1.2. Glaubenserkenntnis . ...................... 66
1.1.3. Glaubensverstindnis . ...................... 73
1.1.4. Glaubenswissenschaft . ..................... 79
1.1.5. Wachstumskrisen des Glaubens . . ... ........... 88
1.2. Glaubensdenken und Geschichte . .................. 93
1.2.1. Geschichtsverstindnis . ..................... 93
1.2.2. Geschichte der Theologie . ................... 98
1.2.3. Theologische Systeme . ..................... 107
1.3. Eine Schule der Theologie: Le Saulchoir .. ............. 109
1.3.1. Eine Programmschrift . ............. ... .. ... 109
1.3.2. EinKonflikt . . ........... ... ... .. ........ 117
1.4. Wechselseitigkeit von Glaube und Leben ... ........... 123
1.4.1. Loci theologici inactu ... ................... 123
1.4.2. JOCund Mission de France . .. ................ 126
1.4.3. Theologie der Arbeit . ...................... 131
1.4.4. Arbeiterpriester ... ......... ... ... 140
1.5. Wechselseitigkeit von Dogma und Pastoral . .......... .. 146
1.5.1. ,Leutetheologie ... ......... ... ... ........ 146

1.5.2. Grundlegung der Pastoraltheologie ............. 148



Inhalt

1.5.3. Pastoraltheologie zwischen Mystik und Mission . . . . . 152
1.5.4. Pastoralsoziologie . ........................ 157
1.6. Pastoraltheologie und Missionstheologie . ............. 160
1.6.1. Chrétienté und Mission .. ................... 160
1.6.2. Kirche ,,im Zustand der Mission .. ............ 162
1.6.3. Mission und interreligioser Dialog . . ............ 166
. Das Il. Vatikanische Konzil . ... .......... ... ... ... ... 168
2.1. Vorbereitungen . .................. .. ... ... ... 168
2.1.1. Der Ausgangspunkt . . ... ......... ... ....... 168
2.1.2. Die Phase der Vorbereitung . ................. 170
2.1.3. Der Konzilsbeginn .. ........ ... ... ... ... 179
2.1.4. Die Botschaftan die Welt . ... ................ 181
2.2. Entwicklungen . ....... ... ... . 185
2.2.1. Chenu auf dem Konzil: Kontakt und Prisenz ... ... 185
2.2.2. Ein pastorales Konzil: programmatische Zwischen-
bilanz . ....... ... .. 191
2.2.3. Ein epochales Pontifikat: Johannes XXIII. ......... 194
23, Einwirkungen ... ... . 197
2.3.1. Messianisches Volk Gottes . .................. 197
2.3.2. Consecratio mundi . . ............ .. . ... . ... 201
2.3.3. Zeichender Zeit . ........ ... ... ... ... . ... 204
2.3.4. Eine pastorale Konstitution tber die Kirche ....... 207
2.3.5. Eine Probe aufs Exempel: Hirtenbrief zur
wirtschaftlichen Entwicklung .. ............... 213
2.4. Kommentare . ............. ... ... .. ... .. ... 214
2.4.1. Pastoralkonstitution Gaudium et spes .. ... ... .. .. 214
2.4.2. Liturgiekonstitution Sacrosanctum Concilium . ... .. 220
2.4.3. Erklirung iiber die Religionsfreiheit Dignitatis
humanae ... ... ... ... . .. 225
2.5. Konzilshermeneutik . ....... ... ... ... ... ....... 226
2.5.1. Das Konzil als geistgewirkte Dynamik . .......... 226
2.5.2. Das Konzil als Prozess iiber Buchstabe und Geist
hinaus .. ... .. 228

2.5.3. Das Konzil und der Dialog als Geschehen der Heils-
geschichte .. ....... ... ... ... ... ... ..... 234



Inhalt

3. Die Nachkonzilszeit . ... ....... ... ... ... .. . . ... .. ...,

3.1.

3.2.

3.3.

3.4.

3.5.

3.6.

Annidherung: Chenus theologisches Leben und Denken nach

demKonzil .. ... ... .. ... . . .
3.1.1. Geistlicher Begleiter geschichtlicher Ereignisse . . . . ..
3.1.2. Theologischer Mentor kirchlicher Aufbriiche . . ... ..

Grundlegung: Volk Gottes in der Welt . . ..............
3.2.1. Kirche als Volk Gottes . . ....................
3.2.2. Liturgie des Volkes Gottes . ..................
3.2.3. Trinitarische Ekklesiologie . ..................

Durchfiihrung: Volk Gottes in der Geschichte . ..........
3.3.1. Volk Gottes auf dem Weg durch die Zeit .........
3.3.2. Eine neue geschichtliche Situation . .............
3.3.3. Weltkirche nach dem Konzil . .................
3.3.4. Weltkirchliches Crossing-Over: Theologie der

Befreiung . ............. .. ... ...

Konkretisierung: Volk Gottes und Leib Christi ... .......
3.4.1. Kleine christliche Gemeinschaften .. ............
3.4.2. Amt und Ordination .. .....................
3.4.3. Volk Gottes und Kirchenrecht .. ...............

Entfaltung: Christliches Leben und Denken nach dem Konzil
3.5.1. aggiornamento und Auferstehung . .............
3.5.2. Grundlegung christlicher Ethik in der Welt von heute
3.5.3. Christliche Ethik als Prophetie . ...............
3.5.4. Realismus christlicher Ethik: die Beispiele Krieg und
Gewaltfreiheit . .......... ... ... ... ... ...
3.5.5. Heilsokonomie und Ethik: die Beispiele Ehe und
Familie . ....... ... ... . . ...

Reflexion: Theologie . . ........... . ... .. ........
3.6.1. Theologie und Kirche ......................
3.6.2. Die Unterscheidung zwischen Inhalt und Form des
Glaubens (Johannes XXIII.) . .................
3.6.3. Eine ,konkrete und historische Theologie, die um die
Heilsgeschichte zentriert ist* (Paul VI.) ... ... .. ..
3.6.4. Theologische Vernunft und Wahrheit des Evangeliums
3.6.5. Jesus Christus: Universalitit und Konkretion der
Wahrheit .. ... ..
3.6.6. Theologische Orte und Ortswechsel der Theologie . . .
3.6.7. Theologie in einer Welt im Wandel . ............
3.6.8. Eine neue nouvelle théologie? . ... ..............

239

239
239
242

243
243
245
248

250
250
251
254

257

261
261
267
271

273
273
275
277

279

279

281
281

283

284
287

289
290

297



3.7. Generationen und Generationenkonflikte . ... ..........
3.7.1. Von der Konzilsgeneration zu den ,,1968ern® . . . . . ..
3.7.2. Umbriiche im Dominikanerorden ..............
3.7.3. Die ,katholische Krise“ . ....................

3.8. Kirchliche Soziallehre im Wandel ...................
3.8.1. Heilsokonomie und Okonomie: Populorum progressio . .
3.8.2. Eine ungeschichtliche Soziallehre als Ideologie? . .. ..
3.8.3. Eine Meditation der Geschichte der Soziallehre . .. ..
3.8.4. Eine Geschichte der Missverstindnisse? Christentum

und Sozialismus .. ......... ...
3.8.5. Heilsgeschichte und Menschheitsgeschichte . . . ... ..
3.8.6. Rezeption und Diskussion . ..................

3.9. Riick- und Ausblicke .. ... ... ... oL
3.9.1. (K)ein zorniger alter Mann? .. ................
3.9.2. Das Erbe des Konzils: Orthodoxie — Orthopraxie —

Prophetie . ........ ... ... ... ... . .. ...

3.10. Glaubensbilanz — ,Gott ist verliebt in uns“ . ........ ...

Dritter Teil: Wirkung

1. Verortungen der Wirkungsgeschichte . . ... .................
1.1. Die dulere Wirkung . .. ........... ... ... ... ... ..
1.2. Die inhaltliche Wirkung . ........... . ... .. .......
1.3. Wirklichkeit und Prisenz: das Verhiltnis von Glaube und

Religion . ....... .. ... ..

2. Chenu heute und morgen . .. ........ .. ... . ............
2.1. Chenus Blick in die Zukunft . .....................
2.2. Chenu und Papst Franziskus: zwei Seelenverwandte .. ... ..

2.3. Chenu:ein Mystiker ... ... ... ... ... ... .......

Literaturverzeichnis . . ... ... ... ... . ... . ... ...

Namensregister . . .. .. ...t

Inhalt



Einleitung

Christliches Leben und Denken in der Welt von heute ist immer konkret.
Gerade so verweist es in eine uneinholbare Weite und Fiille. Zwischen ,,Uni-
versalitit“ und ,Konkretion® ist christliches Leben und Denken Mystik, wie
sie Papst Franziskus in seiner Enzyklika Laudato si’ beschreibt: ,,Alles ist mit-
einander verbunden, und das l4dt uns ein, eine Spiritualitit der globalen
Solidaritdt heranreifen zu lassen, die aus dem Geheimnis der Dreifaltigkeit
entspringt“ (238). Der franzosische Dominikaner Marie-Dominique Chenu
(1895-1990) hitte dem lebhaft zugestimmt, wie er tiberhaupt an Papst Fran-
ziskus seine helle Freude gehabt hitte. Dessen mit Gott und dem Menschen
solidarische ,,Konzilshermeneutik der Barmherzigkeit“! aktualisiert mit dem
II. Vaticanum auch die Intuitionen und Intentionen Chenus, dem das Konzil
viel verdankt.

Im Leben und Denken Chenus ist ebenfalls ,alles miteinander verbun-
den®. Dies ist einerseits ein biographischer Befund, den er mit allen Men-
schen teilt. Andererseits verweist dies in seinem speziellen Fall auf eine unge-
heure Fiille von Kontakten und Impulsen, Zugingen und Einsichten, in die
sich sein gleichwohl aus zentralen Intuitionen und Intentionen erwachsendes
Werk ausfaltet. Der Dominikaner Chenu war Mittelalterforscher und Zeitge-
nosse, Historiker und Theologe, Akademiker und Seelsorger, hochreflektiert
und volkstiimlich, aktiv und kontemplativ, und dabei immer ,prisent” — so
eines seiner theologisch dicht gefiillten Lieblingsworte. Bei Chenu ist, wie
sein Wegbegleiter Yves Congar (1904-1995) sagt, ,alles kohidrent> — und
dies gerade im ,,Ausstreuen® (la dispersion)?, das sein Wirken kennzeichnet:
In der Mischung aus Konzentration und Weitung ist er ,ohne sich zu verzet-
teln (se disperser) tiberall dort prasent, wo schiichtern die zarten Sprésschen
eines neuen Friihlings der Kirche keimen“.

Dass Chenu, wie der ansonsten hochst niichterne Congar urteilte, ,,sich
in Partizipation ergieft*> und sich durch ein ,permanentes Sprithen“® von
Gedanken auszeichnet, fithrte dazu, dass bereits zu Lebzeiten die Rede von
einem ,,Mythos Chenu“” war. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass sich Chenu

! Quisinsky, Barmherzigkeit ist die Mission, 87.

2 Congar, Le frére que j’ai connu, 244.

3 de la Brosse, Le Pére Chenu, 21.

4 Geffré, Liminaire, II.

3 Jean Puyo interroge le Pére Congar, 45. Congar gibt hier ein Zitat von Etienne Gilson wie-
der.

¢ Ebd.

7 Geffré, Liminaire, II.



10 Einleitung

stets auch den gesellschaftlichen und existenziellen Themen gewidmet hat,
die zahlreiche Ménner und Frauen aus allen Teilen der Bevolkerung an ihn
herangetragen haben. Von diesen Gespriachspartner*innen lernte er ebenso
viel, wie sie von ihm. Mit der fiir ihn typischen Offenheit fiir ,,das Unerwar-
tete, die Uberraschung, das Auftreten etwas bisher nicht Dagewesenen® ver-
traute er dem Potential dieser Begegnungen und Gespriche, weil er auf
Gottes Gegenwart in den Ereignissen vertraute. Begegnungen und Bekannt-
schaften erwiesen sich in diesem Sinn oft als ,,providentiell”, zumal wenn in
ihnen aus konvergierenden Ansichten und Intuitionen etwas Neues erwuchs,
was nicht nur die Summe zweier sich begegnender Ansichten war. Nun
wiirde es aber Chenus Intuitionen und Intentionen nicht gerecht werden,
wenn man ihn auf einen ,,Mythos“ reduzieren wollte. Umso mehr stellt sich
in dieser Mischung aus Kohirenz und Dispersion seines Wirkens, Konzentra-
tion und Weitung seines Denkens, Konkretion und Universalitit seines Glau-
bens die Frage, wie man sein Leben und Denken darstellen kann.

Ein Schliissel zu einer moglichen Antwort findet sich im Titel eines ein-
flussreichen Buches aus den 1930er Jahren, einer fiir Chenu in hohem
Mafle prigenden Zeit: Distinguer pour unir — unterscheiden, um zu einen.
Chenu, und das ist typisch fiir ihn, greift diese Formulierung des Philoso-
phen Jacques Maritain (1883-1972) auf, macht sie sich aber weit tiber das
hinaus zu eigen, was der Urheber damit intendiert hat: ,,,Durch Unterschei-
den zur Einung’, wie Maritain gesagt hat. Wenn ich die ganze Geschichte
betrachte, die ich seit 1920 erlebt habe, stelle ich fest, dass man zunichst
aus einer unendlich wertvollen Unterscheidung Gewinn gezogen hat
[...]¥!% Dies kénnte man mit vielen Beispielen aus Geschichte und Gegen-
wart, Theologie und Philosophie, Dogmatik und Pastoral illustrieren und
in der Tat bleibt diese Unterscheidung ein Wesenselement Chenu’schen
Denkens. Chenu fihrt allerdings fort, dass man ,,[...] dann stets versucht
war, dabei stehen zu bleiben, weil man meinte, die Klirung, die sie ge-
bracht hatte, sei endgiiltig.“!* Chenu ist an der Unterscheidung also nicht
nur deshalb interessiert, weil sie zu Kldrung und Erkenntnis beitrigt. Viel-
mehr ist sie die Bedingung fiir eine Einheit, die jeglichen Dualismus hinter
sich lasst — nicht zuletzt auch den Dualismus, der sich durch eine Unter-
scheidung tiberhaupt erst bemerkbar macht. Chenu verdeutlicht dies, wie-
derum typisch, mit einem Zitat aus dem Dekret des II. Vaticanums zum
Laienapostolat Apostolicam actuositatem. Diesem und mit ihm dem Konzil

8 Debilly, La théologie au creuset de I'histoire, 249.
9 Ebd.

10 Chenu, Von der Freiheit eines Theologen, 100.
11 Ebd.



Einleitung 11

ging es ,darum, einen Dualismus fern zu halten, der die Gnade auf Chris-
tus eingegrenzt und die Schopfung der profanen Welt iiberlassen hitte. Es
gibt keine ,profane‘ Welt mehr, Christus fasst in sich die profane Welt zu-
sammen. Die Trennung zwischen Profan und Sakral ist tiberwunden. Exis-
tiert sie, so setzt man damit die Autonomie des Zeitlichen aufs Spiel. Aber
je mehr ich die Autonomie des Zeitlichen aufs Spiel setze, desto mehr setze
ich auch die Recapitulatio in Christus aufs Spiel. Christus, Christentum
und Kirche sind jenseits der Unterscheidung.“!?

Zwischen Schopfung und Vollendung — bei Chenu wie im eben zitierten
Text oft Recapitulatio genannt — trat Gott selbst in der Inkarnation in die
Welt ein, deren Schépfer und Vollender er ist. Was man als geschichtstheo-
logische Kurzformel Chenus betrachten kann, ist Ergebnis seines theologie-
geschichtlichen Arbeitens: Die Struktur der Summa theologiae des Thomas
von Aquin (1224-1274), der just im Dreischritt Schopfung — Vollendung —
Inkarnation vorgeht, ist der hintergriindige ,universale“ Rahmen, mit dem
sich Chenu jedem ,,konkreten“ Thema zuwendet.!® Dies beinhaltet nicht we-
niger als eine Neubestimmung des Verhiltnisses von Natur und Gnade: ,Je
mehr die Gnade Inkarnationsgnade ist, desto mehr ergreift sie gerade in ihrer
Reinheit die Gesamtheit des Menschen. Sie tut dies gemifl der Art der
menschlichen Natur, ohne Vermischung noch Vermengung, ohne Reduktion
noch Unterlassung. Die spirituelle Einheit Natur-Gnade wird umso mehr
realisiert, je mehr die Unterscheidung zwischen der strukturellen und tech-
nischen Einheit der Natur sowie der Transzendenz der Gnade respektiert
wird“!*. In einer dazugehérenden Fufinote verweist Chenu explizit darauf,
dass er hier die Begrifflichkeit des Konzils von Chalcedon (451) verwendet —
wenngleich in etwas freier Form. Mit der Inkarnation ist ein zentrales Kons-
truktionsprinzip seines Denkens offengelegt, das einem tiefen Christusglau-
ben und einer diskreten Jesusnachfolge entspringt.

Gilt es die Einheit eines Lebens und Denkens zu beachten, so auch dessen
Einmaligkeit. ,,Einen Pater Chenu gibt es nur einmal pro Jahrhundert“'>, zi-
tiert Congar den Philosophen Etienne Gilson (1884-1978) — ein Zitat, mit
dem nach dem Tod Chenus auch ein ausfiihrlicher Nekrolog in der franzosi-
schen Tageszeitung Le Monde begann.'® Zwar wire Chenu der Erste, der zu
bedenken gibe, dass von der christlichen Botschaft her einem jedem Men-

12 Ebd., 103. Chenu fihrt fort: ,Und genau das hat Maritain nicht richtig gesehen.“

13 Chenu, Le plan de la somme théologique de saint Thomas.

14 Chenu, Corps de I'Eglise et structures sociales, 167.

15 Congar, Le frére que j’ai connu, 244 — Congar zitiert hier Etienne Gilson. Vgl. auch Jean
Puyo interroge le Pere Congar, 45.

16 N.N., La mort du Pére Marie-Dominique Chenu. Un théologien libre et engagé, in: Le
Monde, 13. Februar 1990.



12 Einleitung

schen Einzigartigkeit zukommt. Allerdings nimmt er in der Kirchen- und
Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts in der Tat einen besonderen Platz
ein. Dies umso mehr, als immer deutlicher auch seine Bedeutung fiir das
21. Jahrhundert erkennbar wird. Denn Chenu steht fiir die Begegnung und
Vernetzung von Dogma und Pastoral, Geschichte und Zukunft. Zeitgenossen
hatten den Eindruck: ,,Scheinbar gibt es zwei verschiedene Chenu. Der eine
ist ein alter Medidvist, der zur Ginze in der Lektiire alter Texte aufgeht [...].
Und dann gibt es noch einen anderen, jungen und quicklebendigen Chenu,
der mitten im Gewiihl der modernen Welt steht.“!” Einer Variante zufolge
wurde Chenu gefragt, ob er Erforscher des Mittelalters oder Theologe der
Arbeiterpriester sei.!* Ahnlich charakterisiert sein Ordensbruder André Du-
val (1912-2005) Chenu als Zeitgenossen des ,,Dreizehnten®, womit sowohl
das 13. Jahrhundert, dem sich Chenu historisch-theologisch so gerne widme-
te, als auch das 13. Arrondissement von Paris, dem Chenus seelsorgerlich-
theologische Hingabe galt,'® gemeint ist.

Mittlerweile kann man gar von drei Chenus sprechen: zum Mediévisten
und ,Praxistheologen“?, der Zeitgenossen inspirierte, gesellt sich der Inspi-
rator iiber den Tod hinaus. Als Wegbereiter und Interpret des II. Vaticanums,
so zeigt sich im 21. Jahrhundert mehr und mehr, kann Chenu mit seiner spe-
zifischen theologischen Grundhaltung die Intuitionen und Intentionen des
Konzils in einer Weise zu entfalten helfen, die die je neue ,Prisenz“ ~ ein
Schliisselwort Chenus — des Evangeliums in der Welt zu leben und zu denken
hilft. Interessanterweise ist dieses Weiterleben vor allem im deutschsprachi-
gen Raum besonders fruchtbar.! Chenu selbst kommentiert: ,,Es gibt nur
einen und denselben Pére Chenu®, der ,am Kreuzungspunkt eines hochst
ernsthaften Studiums der Theologie und einer ebenso ausgeprigten apostoli-
schen Ungeduld des Evangeliums“ wirkte. ,Wenn es nur einen einzigen
Chenu gibt, dann weil er die Gnade einer Theologie empfangen hat, deren
erstes Gesetz darin besteht, eine einzige zu sein, spekulativ und praktisch

17 Chenu, Regard sur cinquante ans de vie religieuse 259, deutsche Ubersetzung zitiert nach
Bauer, Marie-Dominique Chenu OP, 319. Vgl. auch de la Brosse, Le Pére Chenu, 7.

18 Vgl. Engelhardt, Neuaufbruch aus Tradition, 91.

% Duval, Présentation biographique de M.-D. Chenu par ses ceuvres essentielles, 18.

20 Vgl. Bauer, Marie-Dominique Chenu OP, 320.

2l Die Herausgeber der verdienstvollen Reihe ,,Collection Chenu*, die wichtige Texte Chenus
in deutscher Ubersetzung zugéinglich macht, verweisen auf die ,,zwei Leben“ der Chenu’schen
Programmschrift Une école de théologie: le Saulchoir aus dem Jahre 1937, die 1982 bzw. 1985
in einer italienischen bzw. franzésischen Neuausgabe erschien (Bauer, Engel, Eggensperger,
Vorwort, 7) — die deutsche Ubersetzung versinnbildlicht in diesem Sinne als ,,drittes Leben*
seines gewichtigen Biichleins diesen ,dritten Chenu®.



Einleitung 13

zugleich.“? Anders als fiir ,,gewisse Kollegen“?®, die meinten, das seelsorger-
liche Engagement entferne Chenu von der theologischen Arbeit, gehorte fiir
ihn beides untrennbar zusammen: ,,Es gibt keine zwei Chenus“?, denn ,,das
theologische Engagement [impliziert] das pastorale“* — und umgekehrt. Ste-
fan Warthmann zufolge 16st sich die Spannung zwischen beiden Polen tibri-
gens in Chenus Rezeption der Tiibinger Schule auf.?

In seiner Tiibinger Dissertation spricht wiederum Christian Bauer von
»mindestens drei“ Chenus: Er nennt ,einen theologischen der Vergangenheit,
einen pastoralen der Gegenwart und einen spirituellen der Kontemplation,
der die beiden anderen in einer produktiven Spannung zu halten verstand.“?’
Dieser nicht nur biographische ,,Primat der Kontemplation“? prigte Chenus
ganzes Leben, in dem die Konflikte um seine Theologie ebenso wie deren Be-
statigung durch das II. Vaticanum die gesamtkirchliche Entwicklung wider-
spiegeln. Er steht aber auch fiir eine Konvergenz seiner kreativen Rezeption
im 21. Jahrhundert, in dem Papst Franziskus fiir Kirche und Welt in ganz
ahnlicher Weise Perspektiven eréffnet. Demzufolge miissen Christinnen und
Christen ,alle Rdume, wo das Leben unseres Volkes sich abspielt, ,,von einer
kontemplativen Sicht her, das heifdt mit einem Blick des Glaubens erkennen,
der jenen Gott entdeckt, der in ihren Hiusern, auf ihren Straflen und auf
ihren Plitzen wohnt. (...) Er lebt unter den Biirgern und fordert die Solida-
ritét, die Briiderlichkeit und das Verlangen nach dem Guten, nach Wahrheit
und Gerechtigkeit. Diese Gegenwart muss nicht hergestellt, sondern ent-
deckt, enthiillt werden. Gott verbirgt sich nicht vor denen, die ihn mit ehr-
lichem Herzen suchen.“?

Die Mischung aus Unterscheidung und Einung, die in der chalcedonen-
sisch strukturierten Inkarnationstheologie ihr ,,Jenseits“ findet, bringt eine Be-
sonderheit des Chenu’schen Werkes mit sich. Genauer gesagt handelt es sich
um die Besonderheit der Hervé Legrand zufolge ,,beinahe dichterischen Poe-
sie“30 seiner Sprache, die oft nur unter Verlust ihres besonderen Gehalts an

22 Dieses und die vorherigen Zitate bei Chenu, Regard sur cinquante ans, 259f., zit. nach Bau-
er, Marie-Dominique Chenu OP, 319.

2 Marie-Dominique Chenu, Postscriptum, 176.

24 Ebd.

% Chenu, Von der Freiheit eines Theologen, 78.

26 Warthmann, Die Katholische Tiibinger Schule, 346. Joseph Rupert Geiselmann widmete
seine Darstellung der Tibinger Schule von 1965 (Geiselmann, Die Katholische Tiibinger
Schule) Chenu.

27 Bauer, Marie-Dominique Chenu OP, 321.

28 Ebd., 320.

2 Schreiben von Papst Franziskus an den Prisidenten der Pépstlichen Kommission fiir La-
teinamerika (erweitertes Zitat aus Evangelii Gaudium 73).

30 Zit. nach Bauer, Ortswechsel der Theologie, 44.



14 Einleitung

esprit ins Deutsche tibersetzt werden kann.*' Der Predigerbruder Chenu war
ein Mann des gesprochenen und geschriebenen Wortes — im Dienst des Wortes
Gottes (worunter er letztlich die Offenbarung und ihre Resonanz tiber Worte
hinaus verstand). Congar zufolge waren die philologischen nicht die gerings-
ten Fihigkeiten seines Lehrers und Freundes.*> Dabei weiff Chenu als
Theo-loge — ein solcher ,muss ,Philologe‘ sein“*® — insbesondere auch, dass
man in seinem Metier Worte dazu benutzt, um ,Realititen auszudriicken, die
kein priziser Begriff adiquat zum Ausdruck bringen kann“*. Eine gewisse
Seelenverwandtschaft zwischen Chenu selbst und dem von ihm hochgeschitz-
ten Maximus Confessor (580-662) beschreibt — nur wenig ,zwischen den Zei-
len“ versteckt — Irénée-Henri Dalmais OP (1914-2006) in einer weiteren Fest-
schrift fiir seinen Ordensbruder. Dalmais schreibt {iber Maximus (oder iiber
Chenu?), dass dieser Begriffe benutzt, ,um eine personliche Synthese zum
Ausdruck zu bringen, die aus der Kontemplation eines Theologen hervorgeht,
dessen geistlicher Blick im Licht der Schrift wie der Tradition der Kirchenviter
und des Konzils die Geheimnisse des Glaubens zu ergriinden sucht.“** Ahnlich
spricht der Historiker Jacques Le Goff (1924-2014) mit Blick auf Chenus Um-
gang mit Texten von einer ,,Uberlektiire“ (,surlecture), die einzelne Texte
iiberinterpretiert, dabei aber deren Tiefenschichten in einem gréleren Zusam-
menhang umso eher erfasst — dieses Vorgehen habe er tibrigens mit Chenu ge-
meinsam.* Dariiber hinaus kann man so etwas wie ,,Wanderlogien® in Che-
nus weitverstreuten groflen und kleinen Publikationen ausmachen: manche
Formulierung taucht, erst einmal ausgereift, in ganz unterschiedlichen Beitri-
gen auf. Dies ist nicht zu verwechseln mit einem ,,copier-coller®, wie auf Fran-
z6sisch das ,copy-and-paste-Verfahren genannt wird. Denn auch identische
Formulierungen riicken nicht nur einen Kontext in ein je neues Licht, sondern
werden von diesem auch selbst noch einmal erhellt. Und schliefSlich ist Chenu
neben technischen theologischen Formulierungen und grammatikalischen
Konstruktionen, zu denen nur er fihig war, auch bekannt fiir knackige Sitze.
In einer Festschrift zu seinem 70. Geburtstag konnte der Straflburger Miinster-
pfarrer und ab 1966 als Generalvikar der elsdssischen Didzese wirkende Eugeéne
Fischer (1898-1984) zwei Seiten solcher Aphorismen prisentieren. ,Echte
Chenus® waren beispielsweise: ,,Wir beschrinken das Feld der Aussaat des
Wortes Gottes auf die vergangene Welt; ,Das Wort Gottes gewinnt seine Kraft

31 Dazu hochst treffend Bauer, Ortswechsel der Theologie, 44.
32 Congar, Le frére que j’ai connu, 244.

3 Chenu, Préface. Le théologien et son vocabulaire, 11.

3% Dalmais, Le vocabulaire des activités intellectuelles volontaires et spirituelles dans 'anthro-
pologie de S. Maxime le Confesseur, 188.

% Ebd.

36 Le Goff, Le P. Chenu et la société médiévale, 374.



Einleitung 15

an den Grenzen, indem es sich mit der Welt auseinandersetzt®; ,,Die Verkiin-
digung des Wortes Gottes ist ein prophetischer und nicht nur levitischer Akt*;
»Der Apostel muss nicht eine Seele konvertieren, sondern eine Kirche auf-
erbauen“¥.

All dies stellt nicht nur eine erste Hinfithrung zu Chenu dar, der als fran-
zosischer Jahrhunderttheologe des 20. Jahrhunderts fiir die deutschsprachige
Theologie des 21. Jahrhunderts bei aller Faszination und Néhe — nicht zuletzt
mit Blick auf das Pontifikat von Papst Franziskus — doch auch doppelt (also
kulturell und geschichtlich) fremd ist. Mehr noch zeigen sich gerade in den
Beobachtungen zu Chenus Sprache die Schwierigkeiten, die sich jenseits die-
ser doppelten Fremdheit fiir eine Darstellung der Theologie Chenus ergeben.
Wo man auch anfingt, man kénnte immer auch woanders anfangen. Was
man auch zitiert, es gibe immer auch andere passende Belege. Welche kon-
krete Frage man betrachtet, man landet immer bei einer universal-ge-
schichtstheologischen Dimension. Wie auch immer man die universal-ge-
schichtstheologische Dimension zu fassen versucht, man kann dies letztlich
nicht ohne konkrete Beispiele.

In Leben und Denken, Werk und Wirkung des ,,Gottsuchers“*® Chenu
einzufiithren heiflt vor diesem Hintergrund zum einen, immer auch dariiber
hinaus zu fithren. Zum anderen gilt es eine Eigenart des Lebens- und Denk-
wegs zu berticksichtigen, der Werk und Wirkung hervorgebracht hat: Sosehr
Chenu ein theologischer Zeitgenosse war, der im konkreten Kontakt mit der
Realitit zentrale Gedanken entdeckte und entfaltete, sosehr kann man bei
ihm zugleich zeitlebens einige Grundintuitionen ausmachen, die diesen Ent-
deckungen und Entfaltungen zugrunde liegen.* Chenu selbst rdumt tibrigens
in seiner fiir sein weiteres Werk wegweisenden Dissertation De Contempla-
tione der Intuition einen bedeutenden Platz ein.*® Zur Darstellung der Theo-
logie Chenus sind deshalb mehrere Zuginge moglich. Insbesondere ist hier
die werkgenetisch vorgehende Dissertation von Christian Bauer zu nennen,
der die bislang umfangreichste Analyse des Chenu’schen Denkens vorgelegt
hat.*! Vorliegende Veroffentlichung will lediglich eine Einfithrung in Chenus
Werk ermdoglichen.*? Dabei gilt es Chenus Rolle weder iiber- noch unter-

37 Fischer, Présence du Pere Chenu parmi les prétres de I’Alsace, 88.

3% Geffré, Introduction, VII; ebenso Legrand, Prefazione. La teologia ¢ sapienza, 6.

3 Dazu Quisinsky, ,Heilsokonomie® bei Marie-Dominique Chenu OP, 129f. sowie ausfiihr-
lich Engel, Theologale Mystik im Konflikt.

40 Vgl. dazu bes. auch Conticello, De Contemplatione, 394, dort auch eine Definition der
LHIntuition®

41 Bauer, Ortswechsel der Theologie, bes. 157-596.

42 Sie lehnt sich von der Grundidee her an an die Einfiihrung von Joseph Famerée und Gilles
Routhier in Leben, Denken und Werk Yves Congars, vgl. dies., Yves Congar.



16 Einleitung

zubewerten. Weder sollen Unterschiede zwischen den zahlreichen durchaus
markanten und je fiir sich wirkungsvollen Predigerbriidern** noch das in-
spirierende Genie Chenus unterschitzt werden.** Chenu war auf seine Art
singuldr, aber kein Solitdr. Insbesondere ist er nicht ohne seinen Orden und
hier v.a. seine Mitbriider Yves Marie-Joseph Congar und Henri-Marie Féret
(1904-1988)*° zu verstehen.*®

Die vorliegende Einfithrung in das Werk Chenus versucht nun all dem
Rechnung zu tragen, indem sie in drei ungleiche Teile aufgeteilt ist. Ein erster
Teil gibt einen Uberblick iiber das Leben Chenus. Ein zweiter Teil unter-
nimmt einen Durchgang durch sein Werk und orientiert sich dabei chrono-
logisch und thematisch an zentralen Texten. Ein dritter Teil schliellich re-
flektiert die Wirkung Chenus.

Gerade der zweite Teil ist dabei so gehalten, dass er sowohl am Stiick ge-
lesen werden kann als auch — dies diirfte dem realen Leseverhalten heutiger
Theolog*innen entsprechen — abschnittweise. Wer also wissen mochte, was
Chenu zu diesem oder jenem Thema aus Kirche und Theologie gesagt oder
gedacht hat, findet nicht selten eine kurze Zusammenfassung eines hierfir
zentralen Textes. Einerseits bietet dies die Moglichkeit, auch viele der weit
verstreut und oft nur in franzosischer Sprache verdffentlichten Texte zu
Wort kommen zu lassen. Andererseits beinhaltet es den Nachteil, dass man-
che zeitgenossische Diskussion, auf die Chenu in diesen Texten Bezug
nimmt, nicht eigens tiefgreifend dargestellt werden kann. Aufgrund der typi-
schen Methode Chenus, zentrale Motive und konkrete Fragen stets neu zu
verkniipfen, lassen sich dabei gelegentliche Redundanzen und Wiederholun-
gen nicht vermeiden. So bietet diese Einfiihrung eine Orientierung im Werk
eines Theologen und Christenmenschen, das bei aller Kohdrenz unabge-
schlossen und bei aller Unabgeschlossenheit kohirent ist.

4 Dass der Einfluss der Dominikaner nicht mit demjenigen Chenus, Congars und Férets
gleichgesetzt werden kann, betonen Cavalin, Viet-Depaule, Les dominicains des provinces
francaises au Concile Vatican II, 111.

4 Vgl. etwa das Zeugnis Congars in Jean Puyo interroge le Pére Congar, 44f.

4 Quisinsky, Henri-Marie Féret.

46 Vgl. auch Quisinsky, Geschichtlicher Glaube; ders., Les PP. Chenu, Congar et Féret engagés
dans Vatican II.



Erster Teil: Weg






19

1. Verortungen

1.1. Kontextuelle Verortung: Ein Franzose

Marie-Dominique Chenu war Franzose durch und durch. Bei aller Inspira-
tion tiber Frankreich hinaus ist sein Leben und Denken ohne den franzgsi-
schen Kontext nicht verstindlich. Als eine Art ,,Jahrhunderttheologe® beglei-
tete er fast das gesamte 20.Jahrhundert, das allerdings in vielem nicht
verstindlich wird, ohne die Vorgeschichte im 19. Jahrhundert, genauer ge-
sagt seit der Franzosischen Revolution (1789) zu berticksichtigen. Der von
ihm verehrte Wiederbegriinder des Dominikanerordens im 19. Jahrhundert,
Henri-Dominique Lacordaire (1802-1861), machte es sich zur Aufgabe, ,,die
aus der Franzgsischen Revolution hervorgegangene Welt zu evangelisieren!.
Dies war auch Chenus Anliegen. Eine Realisierung dieses Anliegens fithrt
freilich in unzihlige Konfliktfelder politischer und weltanschaulicher Natur,
die Ausdruck des ,,Kriegs der zwei Frankreichs“? sind, als den man die Nach-
geschichte der Franzosischen Revolution bezeichnen konnte. Zwar holz-
schnittartig, aber doch aussagekriftig, kann man bilanzieren, dass sich im
19. Jahrhundert die ,,Landkarte des Katholizismus seit der Revolution stabi-
lisiert“ hat und ,,kaum modifiziert bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts“> Be-
stand hatte. Dabei wechselten sich nach der Neustrukturierung von Staat
und Kirche unter Napoleon (1769-1821) Phasen der Restauration (1815)
und Revolution (1830 sowie 1848) ab. Zunichst im Second Empire unter Na-
poleon III. (1808-1873), dann nach dem Deutsch-Franzosischen Krieg
1870-71 in der III. Republik verstirkten sich kirchlicher Ultramontanismus
und republikanischer Antiklerikalismus teils wechselseitig in der Vor- und
Nachgeschichte des I. Vaticanums, das auch eine Reaktion gegen gallika-
nische Traditionsbestinde war. Dies gilt fiir die lokalen Konflikte zwischen
Biirgermeister bzw. Lehrer auf der einen und Pfarrer auf der anderen Seite
ebenso wie fiir die politischen Debatten, in die beispielsweise Léon Gambetta
(1838-1882) 1877 mit der Parole zog , Le cléricalisme, voila 'ennemi‘®. Die in
diesem Kontext erfolgende Trennung von Kirche und Schule bzw. die He-
rausbildung eines katholischen Schul- und Universitatssystems mit mehreren
Instituts catholiques, darunter dem 1875 in Paris gegriindeten, an dem Chenu
selbst spiter lehren sollte, pragte den Katholizismus ebenso wie die Marien-

Montagnes, Ouverture ou résistance a la modernité?, 369.
Sorrel, Le catholicisme frangais de la Séparation a Vatican II, 14 u. 6.
Pelletier, Les catholiques en France de 1789 a nos jours, 112.
Zit. nach ebd., 117.



20 Verortungen

erscheinungen in Lourdes 1858. Am Ende des 19. Jahrhunderts war die em-
blematische Figur des nicht nur von Jean-Marie Vianney (1786-1856) in Ars
verkorperten Landpfarrers, dem spiter Georges Bernanos (1888-1948) ein
literarisches Denkmal setzen sollte, im allgemeinen Bewusstsein ebenso ver-
ankert wie die in vielerlei Bereichen titigen zahlreichen Ordensfrauen, die in
Pfarreien, Katechese und Krankenhiusern als ,weiblicher Klerus“> wirkten.
Durch den unter Leo XIIIL. erfolgten Ralliement, also die Akzeptanz der Re-
publik durch die Kirche, konnte die Tradition des Sozialkatholizismus
grundgelegt werden, besonders sichtbar durch die 1904 erstmals durchge-
fithrten Semaines sociales.

Nachdem bereits 1903 viele Ordenshduser aufgelost wurden, erfolgte 1905
die bis heute giiltige Trennung von Kirche und Staat. Ubrigens ist diese auch
vor dem Hintergrund der sogenannten affaire Dreyfus zu sehen, in der die Kir-
che den Eindruck erweckte, auf der Seite derer zu stehen, die gegen den
Hauptmann Alfred Dreyfus (1859-1935), einen Elsdsser jiidischen Glaubens,
agierten. Die Verhiltnisbestimmung zwischen Republik und Religion war
und ist mit dem Gesetz iiber die laicité freilich keineswegs geklart. Charles Pé-
guy (1873-1914) prigte die Formel, wonach Frankreich zwar die ,élteste Toch-
ter der Kirche® sei, zugleich aber die laicité als zweite ,Berufung™ habe.® Die
Heiligsprechung der Jeanne d’Arc (1412-1431) im Jahr 1920 kann auch als
Versuch gewertet werden, an die gemeinsame Erfahrung des Ersten Weltkriegs
anzukniipfen und die Spannungen zwischen Kirche und Staat zu mildern. Fiir
die Kirche war es nicht leicht, ihren neuen Platz zu finden. Zunichst wurde
1910 der moderat links ausgerichtete Sillon von Marc Sangnier (1873-1950)
vom Vatikan verurteilt, 1926 dann die rechtsextreme Action Frangaise mit der
emblematischen Indizierung von Charles Maurras (1868-1952) und der Riick-
nahme des Kardinalstitels von Louis Billot (1846-1931). Eine Fernwirkung aus
dieser Zeit war nach dem Zweiten Weltkrieg auch die Frage, ob die Bischofe,
die mit dem Vichy-Régime kollaboriert hatten, zurticktreten sollten. Mit dieser
Frage war als pépstlicher Nuntius in Paris (1944-1953) Angelo Giuseppe Ron-
calli (1881-1963), der spitere Papst Johannes XXIII. (ab 1958), konfrontiert.
Sie versinnbildlicht die Diskussion um die Rolle der Kirche zwischen collabo-
ration und Résistance wahrend der Besatzung von Teilen Frankreichs durch
Nazi-Deutschland. Gerade, wo Christ*innen an letzterer beteiligt waren, ver-
schaffte ihnen dies nicht selten eine zentrale Rolle in der politisch-religiosen
Gemengelage der Nachkriegsjahrzehnte.

In den auch politisch unruhigen und gesellschaftlich bewegten — die Volks-
frontregierung unter Léon Blum (1872-1950) fiihrte die congés payés, also den

5 Legrand, L’état de 'Eglise catholique en France, 56 Anm. 16.
6 Zit. nach Sorrel, Le catholicisme frangais de la Séparation a Vatican II, 56.



Kontextuelle Verortung: Ein Franzose 21

bezahlten Jahresurlaub ein — 1930er Jahren entfalteten sich eine Reihe von geist-
lichen und theologischen Entwicklungen, fiir die beispielsweise die einflussrei-
chen Bemiithungen des Philosophen Jacques Maritain um eine neue Verhéltnis-
bestimmung von Glaube und Politik, Moral und Gesellschaft stehen. Ubrigens
stand als meist negativ gedeutete Kontrastfolie das Nachbarland Spanien vor
Augen, wo sich Anhidnger der Republik und Anhinger Francisco Francos
(1892-1975) einen Biirgerkrieg lieferten, den letzterer schlieflich fiir sich ent-
schied. Theologisch waren nicht zuletzt die Orden in hohem Maf3e produktiv,
wobei z. B. im Dominikanerorden streng scholastisch ausgerichtete Theologien
wie die des in Rom lehrenden spiteren Doktorvaters Chenus, Réginald Gar-
rigou-Lagrange (1877-1964) ebenso existierten wie die in Rom weniger gern
gesehenen Pionierleistungen des Griinders der Ecole Biblique de Jérusalem, Ma-
rie-Joseph Lagrange (1855-1938). Im Pontifikat von Pius XI. (1922-1939) er-
lebte die Katholische Aktion einen Aufstieg und erlangte gerade um die Kon-
zilszeit eine prigende Position im Katholizismus, die sie erst unter Johannes
Paul II. (1978-2005) in den 1980er Jahren allméhlich zugunsten der nicht im-
mer ebenso konzilsbegeisterten neuen geistlichen Gemeinschaften einbiif3te.
Die seit den 1930er Jahren erfolgten Erneuerungsbewegungen — vom Renou-
veau catholique in der Literatur tiber die 1941 gegriindete Mission de France
bis hin zu den Arbeiterpriestern oder inspirierenden Einzelpersonlichkeiten
wie Madeleine Delbrél (1904-1964) nach dem Zweiten Weltkrieg — prigen bis
heute die Wahrnehmung Frankreichs in der deutschsprachigen Kirche und
(Pastoral-) Theologie, iibrigens keineswegs immer unter Berticksichtigung der
realen Situation vor Ort. Im Hintergrund vieler Erneuerungsbewegungen stand
die Wahrnehmung, dass ganze Landstriche und Bevélkerungsmilieus entchrist-
licht waren, wie es in der nach dem Religionssoziologen Fernand Boulard
(1898-1977) benannten ,,carte Boulard“ 1947 dokumentiert wurde.

Nach dem Zweiten Weltkrieg waren die trente glorieuses, also die Jahre
zwischen 1945 und 1975, das Pendant zum deutschen Wirtschaftswunder,
freilich begleitet vom Algerienkrieg (1954-1962) als traumatischer Erfahrung
einer ganzen Generation. Mentalitdtsgeschichtlich waren diese Jahre von
grundlegenden Veridnderungen in Wirtschaft, Politik, Gesellschaft und Me-
dien geprigt — in Frankreich hypermarchés genannte Supermirkte markierten
einen verdnderten Umgang mit Landwirtschaft und Verkehr, mit viel Idealis-
mus entstanden spiter als problematisch sich erweisende villes nouvelles, also
meist im Stil von Hochhaussiedlungen grof3 angelegte Vorstidte um Paris
und andere Grof3stidte, um nur zwei Beispiele zu nennen. Wihrend franzo-
sische Denker wie etwa die Existenzialisten um Jean-Paul Sartre (1905-1980)
und Simone de Beauvoir (1908-1986) weit tiber die Landesgrenzen hinaus
bekannt wurden, brachte die franzgsische Populidrkultur trotz der auch hier
bemerkbaren Ausrichtung an anglophonen Vorbildern wie etwa den Beatles



22 Verortungen

eigene Ausprigungen hervor, wie sie etwa von Juliette Greco (1927-2020)
und Johnny Hallyday (1943-2017) verkorpert wurden. In der IV. Republik
(1946-1958) und dann besonders in der Frithphase der von Charles de
Gaulle (1890-1970) gegriindeten V. Republik (seit 1958) war die Rolle der
Kommunistischen Partei (PCF) ein heif§ diskutiertes Thema in Gesellschaft
und Kirche. Die 1981 erfolgte Wahl des Sozialisten Frangois Mitterrand
(1916-1995) zum Staatsprisidenten stellte einen H6he- und zugleich auch
Wendepunkt dieser Entwicklungen dar.

Trotz diverser Einspriiche, etwa im Rahmen der Enzyklika Humani generis
1950, und Verurteilungen, wie z. B. der Arbeiterpriester 1954, entfalteten sich
nach dem Zweiten Weltkrieg die in den 1930er Jahren angelegten Aufbriiche
im Katholizismus. Dafiir stehen Einrichtungen wie der Secours catholique, das
Centre de pastorale liturgique oder das Centre catholique des intellectuels fran-
¢ais, christlich inspirierte Zeitschriften wie Témoignage chrétien, aber auch
eine heute kaum mehr vorstellbare, wenngleich hauptsichlich innerkirchliche
Breitenwirkung von Theologen wie des Jesuiten Henri de Lubac (1896-1991),
um nur ein exponiertes Beispiel zu nennen. Katholiken wie Robert Schuman
(1886—1963) und Jean Monnet (1888-1979) gestalteten das neue Europa mit.
Dass iiber lange Zeit mit Abbé Pierre (1912-2007) und Sceur Emmanuelle
(1908-2008) ein Katholik und eine Katholikin zu den beliebtesten Personen
Frankreichs zihlten, hat auch mit der nach dem Zweiten Weltkrieg noch
selbstverstandlichen Verwurzelung Frankreichs im Katholizismus zu tun — ob
man diesem gegeniiber nun positiv oder negativ eingestellt war. Freilich zeig-
ten sich bereits vor dem Konzil Krisensymptome, nicht zuletzt in einer kon-
tinuierlich zuriickgehenden Zahl von Priesterweihen.”

Ein epochaler gesellschaftlicher Umbruch ist dann freilich mit dem Da-
tum ,,mai 68 markiert, der zunichst einmal auch ein Generationenkonflikt
zwischen den ,Baby-Boomern“ und ihren Eltern war, dann aber in Gesell-
schaft wie Kirche zu einem in ganz unterschiedlicher Weise ideologisierten
Symbol von Hoffnungen und Befiirchtungen werden konnte. Wihrend Fran-
¢ois Marty (1904-1994) in einem Interview zu seinem just im Mai 1968 er-
folgenden Amtsantritt als Erzbischof von Paris (bis 1981) in einem Interview
bemerkte, dass Gott ,nicht konservativ® sei, wollte der ansonsten fort-
schrittseuphorische Premierminister und alsbaldige Nachfolger de Gaulles
im Amt des Staatsprasidenten, Georges Pompidou (1911-1974), dass just in
der Kirche alles so bleiben mége, wie es vor dem Konzil war.’

7 Sevegrand, Vers une Eglise sans prétres.

8 Barrau, Le Mai 68 des catholiques, 54.

° So die Erinnerung des Sekretirs von Kardinal Marty und spiteren Weihbischofs in Paris,
Erzbischof von Auxerre und Prilat der Mission de France, Georges Gilson, vgl. Quisinsky,
,L’Eglise tout entiére est en état de concile; 78.



