
1

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   105991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1 23.03.2021   12:37:3023.03.2021   12:37:30



2

Lehrbuch Praktische Theologie

Herausgegeben von
Albrecht Grözinger, Christoph Morgenthaler
und Friedrich Schweitzer

Band 5
Liturgik

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   205991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2 23.03.2021   12:37:3023.03.2021   12:37:30



3

Alexander Deeg und David Plüss

Liturgik
Lehrbuch Praktische Theologie
Band 5

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   305991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3 23.03.2021   12:37:3023.03.2021   12:37:30



4

Sollte diese Publikation Links auf Webseiten Dritter enthalten, 
so übernehmen wir für deren Inhalte keine Haftung, da wir uns diese 
nicht zu eigen machen, sondern lediglich auf deren Stand zum Zeitpunkt 
der Erstveröffentlichung verweisen.

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® N001967

1. Auflage 
Copyright © 2021 Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh,
in der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Str. 28, 81673 München

Druck und Bindung: PB Tisk, a.s., Pribram
Printed in Czech Republic
ISBN 978-3-579-05991-4
www.gtvh.de

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   405991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   4 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



5Inhalt

Inhalt

Vorwort . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  13

1. 	 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  15

1.1	 Ziel und Konzept dieses Lehrbuchs. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  15

1.2	 Liturgik und Homiletik: eine vorläufige  
	 Verhältnisbestimmung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17

1.3	 Liturgik und Liturgiewissenschaft: Begriffsklärungen . . . . . . . .  19

1.4	 Genese, Geltung und Gestaltung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  20

1.5	 Gottesdienst und Konfessionalität. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  22

1.6	 Sprach- und Kontextbezug . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  23

2.	 Methoden der Liturgiewissenschaft. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  25

2.1	 Vielfalt liturgiewissenschaftlicher Methoden. . . . . . . . . . . . . . . .  25

2.2	 Methoden der Wahrnehmung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  26

2.2.1	 Methoden qualitativer Religionsforschung . .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   27
2.2.2	 Quantitative Methoden . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . 33

2.3	 Methoden der Reflexion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  34

2.3.1	 Historische Methoden . .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   34
2.3.2	 Systematisch-theologische Methoden:  
	 Fundamentalliturgik . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . 38

3.	 Wahrnehmungen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  43

3.1	 Gottesdienste im Plural . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  43

3.2	 Wahrnehmungen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  47

3.2.1	 Beispiel 1: Leidenschaftliches Gebet und überraschende  
	 Feier – eine journalistische Gottesdienstwahrnehmung aus 
	 einem Hamburger Hochhausviertel  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  .  48
3.2.2	 Beispiel 2: Sieben Brüder und die Macht der Liturgie – die  
	 Wahrnehmung einer katholischen Feier im Kloster  
	 Sant’Antimo  . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . 51

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   505991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   5 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



6 Inhalt

3.2.3		  Beispiel 3: Liturgie, die trotz allem die Welt(-Wahr- 
		  nehmung) verändert .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   52
3.2.4		  Beispiel 4: Von der Herausforderung, als Liturg im  
		  Mittelpunkt der Aufmerksamkeit zu stehen  . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . 53
3.2.5		  Vorläufiges Fazit aus den vier liturgischen Vignetten  .  .  .   .  .  .   54

3.3	 Empirische Befunde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  57

3.3.1		  Entwicklung empirischer Forschung zum Gottesdienst  .  .  .  .   57
3.3.2		  Ausgewählte Ergebnisse empirischer Gottesdienstforschung .  .  .   59
3.3.3		  Zur Rolle der Empirie in der Liturgiewissenschaft  .  .  .   .  .  .   .  .   76

4.	 Die Bibel und der Gottesdienst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79

4.1	 Theologische und hermeneutische Vorbemerkungen. . . . . . . .  79

4.2	 Die Gottesdienste der Bibel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  81

4.2.1		  Gottesdienstliche Phänomene im Alten Testament  . . .   . . .   . . 81
4.2.2		  Gottesdienstliche Phänomene im Neuen Testament  . .  .   . .  .   . 87

4.3	 Biblische Gottesdienste . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  95

4.3.1		  Die erste biblische Achse: Das Handeln Gottes und der  
		  Menschen  . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . 96
4.3.2		  Die zweite biblische Achse: Die Gemeinschaft im  
		  Gottesdienst und die Beziehung zur Welt .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   98
4.3.3		  Die dritte biblische Achse: Gottes Zeit in der Weltzeit  .  .  .   .  100 

4.4	 Die Bibel als Gottesdienstbuch . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 101

4.4.1		  Die biblischen Lesungen im christlichen Gottesdienst  . . .    101
4.4.2		  Gottesdienste als Inszenierung der Bibel  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  106

5. 	 Geschichte der Gottesdienste. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 109

5.1	 Alte Kirche . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 109

5.1.1 		  Aus der Lehre der 12 Apostel (Didache)  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  .  110
5.1.2 		  Brief von Plinius an Kaiser Trajan  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  112
5.1.3 		  Die Apologie von Justin dem Märtyrer  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  113
5.1.4 		  Traditio Apostolica  . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  115
5.1.5 		  Die weitere Entwicklung der Gottesdienste in der Alten Kirche  119

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   605991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   6 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



7Inhalt

5.2 	 Die westkirchlichen Gottesdienste des Mittelalters. .  .  .  .  .  .  .  .  . 123

5.2.1 		  Die religiösen und liturgischen Umbrüche im frühen  
		  Mittelalter (6.–11. Jh.)  . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    123
5.2.2 		  Die liturgischen Reformen der Scholastik (12./13. Jh.) .  .  .   .  126
5.2.3 		  Die Liturgien des Spätmittelalters  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  127

5.3 	 Die Gottesdienste der Reformationszeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

5.3.1 		  Die lutherischen Gottesdienste  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  129
5.3.2 		  Die reformierten Gottesdienste  . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  135

5.4 	 Weitere Entwicklung des Gottesdienstes bis in  
	 die Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143

5.4.1 		  Lutherische und reformierte Gottesdienste im Zeitalter 
		  von Orthodoxie und Pietismus (16. und 17. Jh.)  .  . .  .  . .  .  .  144
5.4.2 		  Aufklärung und Romantik  . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  148
5.4.3 		  Liturgische Bewegungen, Bekennende Kirche und  
		  empirische Wende . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    153

6.	 Theologie der Gottesdienste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161

6.1	  Modelle in Geschichte und Gegenwart. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 161

6.1.1		  Situative Reflexionen zum Gottesdienst von der Bibel bis zur  
		  Zeit der Reformation und das Wechselspiel von Theologie  
		  und Liturgie  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  161
6.1.2		  Gottesdiensttheologien der Reformationszeit .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  166
6.1.3		  Theologien der Gottesdienste  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  176

6.2	 Eckpfeiler einer Theologie der Gottesdienste. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 215

6.2.1		  Versammlung  . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    217
6.2.2		  Präsenz und Absenz  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  222
6.2.3		  WortKult . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . .                                      235

7. 	 Anthropologie und Soziologie des Gottesdienstes . .  .  .  .  .  .  .  .  . 239

7.1	 Gottesdienst und Religion. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 239

7.1.1		  Cultus und Heilsversprechen: Martin Riesebrodt  .  .  .   .  .  .   .  .  240
7.1.2		  Die fünf Dimensionen von Religion: Charles Y. Glock  .  .  .   .  241
7.1.3	  	Primäre und sekundäre Religion: Theo Sundermeier  .  .  .   .  .  243

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   705991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   7 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



8 Inhalt

7.2	 Gottesdienst und Gesellschaft. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   246

7.2.1		  Geburt der Gesellschaft aus der Religion: Emile Durkheim .  .  .  246
7.2.2		  Formen des Religiösen in der Gegenwart: Charles Taylor .  .  .   .  248
7.2.3		  Religiös-soziale Konkurrenz: Jörg Stolz, Judith Könemann 251

7.3	 Gottesdienst und Anthropologie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 254

7.3.1		  »Wir spielen alle Theater«: Erving Goffman  .  . .  .  . .  .  . .  .  .  254
7.3.2		  Homo liturgicus: James K. A. Smith  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  .  258
7.3.3		  Homo resonans: Hartmut Rosa  . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  261

7.4	 Gottesdienst und Ritual. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 265

7.4.1		  Ritual und Urvertrauen: Erik H. Erikson  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  265
7.4.2		  Ritual und Communitas: Victor Witter Turner . . .   . . .   . . .    268
7.4.3		  Ritual und emotionale Energie: Randall Collins  . .  .   . .  .   . .  .  272

7.5	 Gottesdienst und Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  276

7.5.1		  Die Vielfalt religiöser Erfahrung: William James  .  . .  .  . .  .  .  277
7.5.2		  Religiöse Rollenspiele: Hjalmar Sundén  . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  280
7.5.3		  Erfahrungen der Selbsttranszendenz: Hans Joas . .  .   . .  .   . .  .  282

7.6	 Gottesdienst und Körper . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   285

7.6.1		  Gesten und Mimesis: Gunter Gebauer und Christoph Wulf   285
7.6.2		  Theater und Gottesdienst  . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    287
7.6.3		  Geschlechtertheorien  . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    291

8.	 Die Wirkkräfte und Kontexte von Gottesdiensten . .  .  .  .  .  .  .  .   295

8.1	 Die Bildungskräfte der Liturgie. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   296

8.2	 Die seelsorglichen Kräfte der Liturgie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   300

8.3	 Gottesdienste und Gemeindeentwicklung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   304

8.4	 Die ökumenische Dimension von Gottesdiensten . .  .  .  .  .  .  .  .  .   308

8.5	 Die kulturelle Dimension von Gottesdiensten. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   313

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   805991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   8 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



9Inhalt

9.	 Liturgische Grundformen, Elemente, Rollen, Orte,  
	 Räume und Zeiten. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 319

9.1	 Liturgische Feierformen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 319

9.1.1 		  Messe	  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  319
9.1.2 		  Predigtgottesdienst  . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  321
9.1.3		  Stundengebet  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  322
9.1.4		  Freie Gruppenformen  . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    326
9.1.5		  Kasualien und Anlässe  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  331
9.1.6		  Die verschiedenen Gestalten und der eine Gottesdienst .  .  .   .  347

9.2 	 Liturgische Elemente . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 348

9.2.1		  Eröffnung und Anrufung . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  .  348
9.2.2		  Verkündigung und Bekenntnis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  368
9.2.3		  Abendmahl/Herrenmahl/Eucharistie .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  384
9.2.4 		  Sendung und Segen  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  .  405
9.2.5		  Die Struktur der Gottesdienste  . .   .  . .   .  . .   .  . .   .  . .   .  . .   .  . .   .  415

9.3 	 Liturgische Rollen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   418

9.4 	 Orte und Räume . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   423

9.4.1 		  Heilige Räume?  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  .  423
9.4.2		  Zur Geschichte des (Kirchen-)raumes  . . .     . . .     . . .     . . .     . . .     .  429
9.4.3		  Gegenwärtige Herausforderungen und Fragestellungen . .   .  434

9.5 	 Zeiten und Zyklen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   437

10. 	 Praktiken des Gottesdienstes . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   443
10.1	 Gottesdienste als Arragengements sozialer Praktiken . .  .  .  .  .  . 443

10.2 	 Was ist eine soziale Praxis?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 444

10.3	 Sich versammeln. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 447

10.3.1		 Liturgische Vollzüge des Sich-Versammelns . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  447
10.3.2		 Theologische Aspekte des Sich-Versammelns .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  449
10.3.3		 Kriterien der Gestaltung  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  451

10.4	 Beten. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 453

10.4.1		 Liturgische Vollzüge des Betens . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  453

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   905991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   9 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



10 Inhalt

10.4.2		 Theologische Aspekte des Betens .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  459
10.4.3		 Kriterien der Gestaltung  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  459

10.5 	 Singen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  461

10.5.1		 Liturgische Vollzüge des Singens  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  461
10.5.2		 Theologische Aspekte des Singens  . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    464
10.5.3		 Kriterien der Gestaltung  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  464

10.6 	 Lesen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   466

10.6.1		 Liturgische Vollzüge des Lesens . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .   . .  .  466
10.6.2		 Theologische Aspekte des Lesens .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  468
10.6.3		 Kriterien der Gestaltung  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  468

10.7	 Auslegen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 470

10.7.1		 Elemente der Praktik des Auslegens  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  .  470
10.7.2		 Theologische Aspekte des Auslegens  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  472
10.7.3		 Kriterien der Gestaltung  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  473

10.8 	 Hören. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   473

10.8.1		 Liturgische Vollzüge des Hörens .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  .  473
10.8.2		 Theologische Aspekte des Hörens  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  474
10.8.3		 Kriterien der Gestaltung des Hörens  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  475

10.9 	 Bekennen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   475

10.9.1		 Liturgische Vollzüge des Bekennens . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   475
10.9.2		 Theologische Aspekte des Bekennens  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  479
10.9.3		 Kriterien der Gestaltung des Bekennens  .  . .  .  . .  .  . .  .  . .  .  .  480

10.10	Opfern. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  480

10.10.1	 Liturgische Vollzüge des Opferns .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  480
10.10.2	 Theologische Aspekte des Opferns  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  482
10.10.3	 Kriterien des Vollzugs des Opferns  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  482

10.11	Teilen, Essen und Trinken. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 483

10.11.1  Liturgische Vollzüge .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  483
10.11.2  Theologische Aspekte  . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    485
10.11.3  Kriterien der Gestaltung .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  485

10.12	Senden und Segnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 486

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1005991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   10 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



11Inhalt

10.12.1	 Liturgische Praxis .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  486
10.12.2	 Theologische Aspekte . . .     . . .     . . .     . . .     . . .     . . .     . . .     . . .     . . .     .  487
10.12.3	 Kriterien der Gestaltung  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  487

11. 	 Medien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 489

11.1 	 Die Sprache . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 490

11.1.1		 Sprache im Gottesdienst und die Frage nach der  
		  Sagbarkeit Gottes oder: Das theologische Grundproblem 490
11.1.2		 Sprache im Gottesdienst zwischen Kommunikations- 
		  soziologie, Sprechakttheorie und Rezeptionsästhetik  .  .  .   .  .  493
11.1.3		 Sprachgestalt im Gottesdienst  .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  496
11.1.4 		 Sprachpraxis im Gottesdienst . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  .  500
11.1.5 		 Kriterien für liturgische Sprache: »Simple, fresh, relevant,  
		  not too doctrinal in tone or unreal in expression«  .  .  .   .  .  .   .  503
11.1.6		 Gesungene und gesprochene Sprache im Gottesdienst  . . .    504
11.1.7		 Die Liturgiesprache im Katholizismus .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  505
11.1.8		 Die Sprache des gemeinsamen Gebets im Judentum  .  . .  .  .  507
11.1.9		 Stille im Gottesdienst und Stille als Dimension des  
		  Gottesdienstes . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .   . . .    508

11.2	 Gesang und Musik. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 510

11.2.1		 Gesang und Musik im evangelischen Gottesdienst  . . .   . . .    510
11.2.2		 Funktionen und Wirkungen von Musik und Gesang .  . .  .  .  514
11.2.3		 Gesang und Musik in der gegenwärtigen liturgischen  
		  Praxis	  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . . .  . .                                       520

11.3	 Die Symbole/Zeichen/Elemente. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 526

11.3.1		 Die Wiederentdeckung von Symbolen, Zeichen und  
		  Elementen in evangelischer Liturgiewissenschaft und  
		  Gottesdienstpraxis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  526
11.3.2		 Ein kurzer Blick auf einige gottesdienstliche Symbole, 
		  Elemente und Zeichen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  528

11.4	 Herausforderungen für die Feier von Gottesdiensten im 
	 Zeitalter der Digitalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 531

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1105991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   11 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



12

12.	 Klangfarben des Gottesdienstes. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 537

12.1	 Einleitung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 537

12.1.1		 Zwischen liturgischer Vielfalt und ›Beheimatung‹ . .  .   .  .  .   .  .  537
12.1.2		 Exemplarische Typologisierungen des Gottesdienstes .  .  .   .  .  538

12.2	 Gottesdienste als Klangräume. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 541

12.3	 Die liturgische Klangfarbe der Klassik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 542

12.4	 Die liturgische Klangfarbe des Jazz. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 545

12.5	 Die liturgische Klangfarbe des Rock und Pop . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 547

12.6	 Die liturgische Klangfarbe der Volksmusik (inklusive Folk  
	 und Neo-Folk). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 548

13. 	 Liturgische Fragen im ökumenischen, christlich-jüdischen  
	 und interreligiösen Horizont. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 551

13.1	 Ökumenische Liturgiewissenschaft. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 551

13.2	 Liturgische Fragen im christlich-jüdischen und  
	 interreligiösen Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 560

13.2.1		 Jüdische Liturgie und Liturgiewissenschaft im christlich- 
		  jüdischen Dialog .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  .   .  .  560
13.2.2		 Liturgische Perspektiven im interreligiösen Kontext . .  .   . .  .  566

14. Gottesdienstbücher, Hilfsmittel und Literatur. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 571

14.1	 Gottesdienstbücher und Agenden (in Auswahl). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   571

14.2	 Lehrbücher, Handbücher und Einleitungen zum Studium  
	 der Liturgiewissenschaft . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   574

14.3	 Liturgiewissenschaftliche Fachzeitschriften. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   581

14.4	 Internetressourcen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 581

Liturgiewissenschaftliches Glossar . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   587
Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  605
Abkürzungsverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  647
Register (Bibelstellenregister/Namensregister/Sachregister). .  .  .  .   649

Inhalt

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1205991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   12 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



13

Vorwort

Ausgerechnet im Frühjahr 2021 erscheint unser Lehrbuch Liturgik – zu einer 
Zeit, in der die Corona-Pandemie das gottesdienstliche Leben seit etwa einem 
Jahr herausfordert. Vieles ist in Bewegung. Das gilt zunächst für die massive 
Ausweitung digitaler Gottesdienst- und Predigtangebote zwischen Livestream 
und Youtube, Instagram und Zoom. Aber auch überall dort, wo in physischer 
Kopräsenz gefeiert wurde und wird, haben sich Gottesdienste verändert: Sie 
mussten kürzer werden. Vielerorts durfte und darf nicht gesungen werden. 
Und das Abendmahl wurde in vielen Gemeinden seit dem März 2020 nicht 
mehr gefeiert. Vor allem in den Sommermonaten, aber auch an Weihnachten 
erfreuten sich Open-Air-Gottesdienste großer Beliebtheit. Hinzu kamen un-
zählige weitere kreative Formen wie Wandelgottesdienste, Gottesdienste un-
terwegs, Anregungen für Hausgottesdienste, Gottesdienste am Telefon etc. 
Noch ist es zu früh zu sagen, welche der Innovationen Bestand haben werden. 
Aber es scheint uns klar, dass es liturgisch kein einfaches Zurück zu einer 
Situation vor der Pandemie geben wird.

Ist das nun eine gute oder eine hoch problematische Zeit, um ein Lehrbuch 
zu allen Fragen des Gottesdienstes vorzulegen? Wir hoffen, dass sich unser 
Buch gerade jetzt als hilfreich erweisen kann. Denn die Krise macht sichtbar, 
welche Überzeugungen das gottesdienstliche Leben in unseren Kirchen prä-
gen, und sie stellt grundlegende Fragen, die neu beantwortet werden müssen: 
Was macht eigentlich einen evangelischen Gottesdienst aus und was gehört 
unbedingt dazu? Warum ist es sinnvoll, das Abendmahl überhaupt zu feiern, 
und wie ist das in der Geschichte der Kirche geschehen? Welche Praktiken 
prägen das gottesdienstliche Geschehen? Welche sind verzichtbar und welche 
lassen sich auch im digitalen Raum gestalten? Wie bestimmen unterschied-
liche Medien überhaupt die Feier von Gottesdiensten?

In diesem Buch verbinden wir gegenwärtige Wahrnehmungen und Frage-
stellungen mit historischen, theologischen sowie sozial- und kulturwissen-
schaftlichen Perspektiven. Wir haben uns bemüht, zugleich Grundwissen 
und Impulse zum Weiterdenken zu bieten – und freuen uns auf alle Rück-
meldungen unserer Leser*innen, ob und inwiefern dies gelungen ist und die-
ses Lehrbuch Studierenden der Theologie, Pfarrer*innen und ehrenamtlich 
Verkündigenden, Fachkolleg*innen an Fachhochschulen und Universitäten, 
Dozierenden in den Einrichtungen der Aus-, Fort- und Weiterbildung und 
allen an Fragen des Gottesdienstes Interessierten hilfreich ist.

Vorwort

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1305991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   13 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



14

Etwa acht Jahre haben wir an diesem Buch gearbeitet. Es ist keine Frage: 
Hätte nur einer von uns das Buch geschrieben, wäre es schneller gegangen. 
Aber gerade durch die Zusammenarbeit eines Schweizer Reformierten und 
eines Lutheraners aus Deutschland ist das Buch perspektivenreicher und hof-
fentlich auch für die Leser*innen spannender geworden, als es dies gewesen 
wäre, wenn nur einer von uns geschrieben hätte.

In all den Jahren waren wir nicht allein bei der Arbeit an dem Buch. Wir 
danken all denen, die mit uns über Fragen des Gottesdienstes nachgedacht 
und einzelne Kapitel oder Vorentwürfe gelesen haben, besonders Ferenc  
Herzig (Leipzig), Katrin Kusmierz (Bern) und Kirsten Jäger (Bern). Die Run-
den der Doktoranden in Bern und Leipzig haben Impulse beigesteuert, eben-
so Mitglieder der Liturgischen Ausschüsse der VELKD und UEK sowie  
Christian Lehnert vom Liturgiewissenschaftlichen Institut der VELKD in 
Leipzig. 

Herzlich danken wir unseren ökumenischen Gesprächspartnerinnen und 
-partnern, exemplarisch erwähnen wir nur die Kollegen Angela Berlis (Bern), 
Albert Gerhards (Bonn), Stefan Kopp (Paderborn), Benedikt Kranemann 
(Erfurt), Martin Stuflesser (Würzburg), Stephan Winter (Tübingen). Bei  
Konferenzen der Societas Liturgica und der Societas Homiletica durften wir 
Überlegungen in einem internationalen Horizont vorstellen und Anregungen 
aus aller Welt aufnehmen. 

Akribische Korrekturarbeit haben Annekathrin Böhner und Pfrin Susanne 
Mathis-Meuret geleistet und uns bei den letzten Schritten der Fertigstellung 
des Manuskripts wertvolle Anregungen gegeben. Die Register hat Benjamin 
Fuchs erstellt. Großen Dank für alles dies!

Unser Dank gilt auch den Reihenherausgebern für ihr Vertrauen in unsere 
Arbeit. Für ein stets offenes Ohr, anregende Hinweise und seine schier uner-
messliche Geduld danken wir Diedrich Steen vom Gütersloher Verlagshaus. 
Den Satz des umfangreichen Buches haben Stefanie Klingelberg und Gudrun 
Krieger erstellt. Danke!

Leipzig und Bern, im Februar 2021
Alexander Deeg und David Plüss

Vorwort

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1405991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   14 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



15Ziel und Konzept dieses Lehrbuchs

1. 	 Einleitung

1.1	 Ziel und Konzept dieses Lehrbuchs

Liturgische Bildung, Reflexions- und Handlungskompetenz erwirbt man 
nicht allein durch die Lektüre von Lehrbüchern, sondern mehr noch durch 
das Feiern von Gottesdiensten. Dies gilt für alle, die in einem Gottesdienst 
mitwirken, ob sie ihn vorbereiten, gestalten und anleiten oder nur teilnehmen. 
Wir alle wurden durch vielerlei Gottesdienste geprägt, die uns beeindruckt 
oder irritiert haben. Liturgische Bildung erwirbt man zunächst mittels mi-
metischer Prozesse: durch Wahrnehmen und Wiederholen, Variieren und 
Aneignen liturgischen Verhaltens. Prägender als Lehrbücher und Vorlesungen 
über liturgiewissenschaftliche Themen sind für die Vikar*innen ihre 
Ausbildungspfarrer*innen und deren liturgischer Habitus: die Art und Weise, 
wie sie den Gottesdienst eröffnen und sich der Gemeinde zuwenden, wie sie 
beten und predigen, wie sie das Abendmahl austeilen und den Segen spenden. 
Entscheidend für die liturgische Bildung und deren Entwicklung sind darü-
ber hinaus die Rückmeldungen aus der Gemeinde, von der Ausbildungspfar-
rerin oder vom Kollegen. 

Für die professionelle Bildung von Liturg*innen ist indes von entscheiden-
der Bedeutung, dass sowohl die eigene biographische Prägung als auch die 
in sie eingeschriebenen körperlich-mimetischen Lernprozesse und Normen 
reflektiert und bearbeitet werden. Rückmeldungen aus der Gemeinde oder 
von Kolleg*innen gilt es auf deren Kriterien hin zu befragen und theologisch 
zu reflektieren. Dazu sind historische und systematisch-theologische, anthro-
pologische und soziologische, materiale und gestalterische Kenntnisse in Be-
zug auf den Gottesdienst unabdingbar. Um diese soll es hier gehen. Sie sollen 
in einer verständlichen und zugleich hinreichend differenzierten Weise vor-
gestellt werden. 

Und damit nicht genug. Denn wichtiger als die Vermittlung historischer 
Kenntnisse, theologischer Grundsätze und sozialwissenschaftlicher Theorien 
sind die Einübung und Schärfung liturgischer Wahrnehmungsfähigkeit. Darauf 
sind die folgenden Ausführungen letztlich ausgerichtet. Es geht uns um die 
Einübung in die Kunst der sensiblen und differenzierten Wahrnehmung und 
Reflexion liturgischer Vollzüge. Für den theologisch reflektierten Umgang 
mit Liturgie sind darum dichte Beschreibungen, die eine solche Wahrneh-

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1505991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   15 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



16 Einleitung

mung schulen, allemal dienlicher als Erklärungen. Wir werden deshalb die 
dargestellten Wissensbestände und Theorien immer wieder mit Beschreibun-
gen exemplarischer Vollzüge verbinden.

Der Gegenstand dieses Lehrbuches ist die Gottesdienstkultur unserer Kir-
chen und Gemeinden, wie sie sich entwickelt hat und die liturgische Gegen-
wart bestimmt. Als Schweizer Reformierter und deutscher Lutheraner sind 
unsere Perspektiven beschränkt und zunächst auf die evangelische Gottes-
dienstlandschaft im deutschsprachigen Bereich bezogen (so sehr wir uns in 
diesem Buch immer wieder um Ausblicke und Seitenblicke in andere Got-
tesdienstkulturen bemühen). Aber bereits diese Landschaft ist vielfältig und 
umfasst nicht nur den traditionskontinuierlichen Sonntagsgottesdienst, son-
dern auch lebenszyklische Kasualfeiern (vor allem Taufe, Konfirmation, Trau-
ung und Bestattung) und jahreszyklische Festgottesdienste (Weihnachten, 
Ostern, Kirchweih), Stundengebete und Wochenpredigten, Gruppenfeiern 
und Segnungsgottesdienste, Schuleröffnungsgottesdienste oder eine Tsu-
nami-Gedenkfeier. Die Liste wäre noch lange fortzusetzen. Es handelt sich 
um einen vielfältigen Gegenstand mit offenen Rändern. Diese liturgische 
Pluralität soll weder ignoriert noch vorschnell kritisiert und auf eine Nor-
malform zurückgestutzt, sondern zunächst und vor allem aufmerksam wahr-
genommen, reflektiert und evaluiert werden.

Wer vom Gottesdienst im Singular spricht, versieht den Singular mit einem 
doppelten Sinn: mit einer generischen und einer theologischen Bedeutung. 
Einerseits ist damit die Gattung Gottesdienst gemeint, die diesen als solchen 
beschreibbar und vergleichbar macht. Andererseits bringt die Rede vom Got-
tesdienst im Singular den Glauben oder die Hoffnung zum Ausdruck, dass 
die vielfältigen Gottesdienste verschiedener Kirchen, Denominationen und 
Gemeinden weltweit und durch die Jahrhunderte verbunden sind und eine 
theologisch bestimmbare Identität aufweisen. 

Wir gehen in diesem Lehrbuch von der vorfindlichen liturgischen Praxis 
aus, identifizieren deren Eigenarten, Wirkkräfte und Problemlagen, reflek-
tieren diese mit Bezug auf die biblischen Grundlagen und die Liturgiege-
schichte, die Grammatik des Glaubens (Systematische Theologie) und die 
Anthropologie, um dadurch Kriterien zu gewinnen, die dazu verhelfen, den 
jeweiligen Gottesdienst, das liturgische Konzept einer Gemeinde oder litur-
gische Abläufe und Texte zu analysieren, zu beurteilen und gegebenenfalls 
zu verbessern.

Der Anspruch dieses Lehrbuchs ist somit bescheiden und ehrgeizig zu-
gleich. Es verzichtet darauf, umfassend zu informieren, stellt aber den in der 
Liturgiewissenschaft erarbeiteten Wissensstoff in elementarisierter und kon-
zentrierter Form dar. Wir schlagen in den folgenden Kapiteln Schneisen, die 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1605991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   16 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



17Liturgik und Homiletik: eine vorläufige Verhältnisbestimmung

den kaum überblickbaren Wald christlicher Gottesdienste erkunden helfen 
und das Bewusstsein dafür schärfen, in welcher liturgischen Tradition eine 
bestimmte Feierform steht, welche theologischen Akzente realisiert und wel-
che liturgischen Rollen wie besetzt und gespielt werden. Wer diesen Schnei-
sen folgt, stößt auf historische und theologische, anthropologische und ge-
stalterische Einblicke, Theorien und Analysen. Für die liturgische Bildung ist 
es unabdingbar, die erworbenen Kenntnisse und die verstandenen Theorie-
modelle auf die konkrete liturgische Praxis zu beziehen. Wer darüber hinaus 
liturgiewissenschaftlich forschen und ins Unterholz historischer oder zeitge-
nössischer Liturgien eindringen will, muss weitere Literatur zur Hand neh-
men und sich mit historischen, systematisch-theologischen oder sozial- 
wissenschaftlichen Methoden der liturgischen Praxis annähern. Leseempfeh-
lungen dazu geben wir in diesem Buch am Ende jeder thematischen Einheit.

1.2	 Liturgik und Homiletik: eine vorläufige Verhältnisbestimmung

Liturgik, die Lehre vom Gottesdienst, und Homiletik, die Lehre von der 
Predigt, haben sich in der evangelischen Theologie der Moderne als zwei 
unterschiedene Disziplinen ausdifferenziert. Dies dokumentiert auch die 
Reihe, in der dieses Lehrbuch erscheint. Während sich die Homiletik mit 
der Predigt befasst, ist die Liturgik auf den Gottesdienst insgesamt bzw. auf 
sämtliche Teile desselben mit Ausnahme der Predigt bezogen. Allerdings 
hat sich im Protestantismus zunächst einzig die Homiletik als akademische 
Disziplin zu etablieren vermocht. Diese Fokussierung auf die Predigt hat 
historische Gründe, die bis in die Reformationszeit zurückreichen. Die Er-
neuerung des Gottesdienstes in Wittenberg und Zürich, Straßburg und Genf 
war von Anfang an weniger eine rituelle, als vielmehr eine theologische und 
hermeneutische. Das neue Verständnis des Evangeliums als Rechtferti-
gungsbotschaft, als Verkündigung der gottgegebenen Freiheit eines Chris-
tenmenschen, soll im Gottesdienst gehört, verstanden und beherzigt werden 
und bedarf somit der verständlichen Vermittlung. Die Predigt erhält dabei 
eine Zentralstellung. Das Abendmahl steht zwar im Zentrum des innerre-
formatorischen Streits zwischen Wittenberg und Zürich, erweist sich in der 
liturgischen Praxis der evangelischen Kirchen vielerorts aber als randstän-
dig und wurde bis ins 19. Jahrhundert in vielen Gegenden – lutherischen 
wie reformierten! – nur noch selten gefeiert. Eine gewisse Katechisierung 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1705991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   17 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



18

und Pädagogisierung hielten Einzug in die Gottesdienstkultur Wittenbergs, 
aber auch in Zürich, Genf und Straßburg – mit Auswirkungen bis in die 
Gegenwart. Der Grundtypus des evangelischen Gottesdienstes war bis zu 
den konfessionellen Erneuerungen und liturgischen Aufbrüchen des 19. 
und 20. Jahrhunderts vielfach der Predigtgottesdienst und ist es in zahlrei-
chen evangelischen Kirchen bis heute.

Diese protestantische Fokussierung auf die Verkündigung in Gestalt der 
Predigt wird nicht zuletzt daran deutlich, dass die Liturgik als praktisch-theo-
logische Reflexion der rituellen oder sakramentalen Dimension des Gottes-
dienstes im etablierten Fächerkanon der theologischen Ausbildung bis vor 
wenigen Jahren kaum vorkam. Die protestantische theologische Grundbil-
dung ist zunächst eine exegetische, historische und dogmatische. Sie soll die 
angehenden Verbi Divini Ministri bzw. Ministrae, die Diener und Dienerinnen 
des Wortes Gottes, zu schrift- und sachgemäßer Auslegung der Bibel befähi-
gen. Dass diese Auslegung im Rahmen eines Gottesdienstes oder von An-
dachten und Unterrichtslektionen erfolgt, ist dabei so selbstverständlich wie 
– vermeintlich! – unproblematisch. Denn, so die Voraussetzung, wer den 
Inhalt erfasst hat, findet auch die passende Form der Vermittlung und der 
liturgischen Rahmung. Oder aber diese Rahmung ist als immer gleicher Ab-
lauf behördlich erlassen und in Kirchenordnungen festgelegt. 

Homiletische Seminare sind seit dem 19. Jahrhundert Bestandteil der meis-
ten theologischen Curricula, allerdings als Appendix zur eigentlichen theo-
logischen Bildung und als praktische Anwendung derselben – in Bern und 
Basel verantwortet durch den ersten Münster-Pfarrer oder den Inhaber eines 
exegetischen oder dogmatischen Lehrstuhls, je nach Fähigkeit, Neigung und 
Konstellation. Liturgik-Seminare dagegen gehörten bis vor Kurzem nicht zum 
Pflichtbestand evangelischer theologischer Bildung.

Seit dem 19. Jahrhundert hat sich die Höherschätzung der Predigt gegen-
über dem Rest des Gottesdienstes auch insofern sprachlich verfestigt, als nicht 
selten »Predigt« und »Liturgie« als die beiden Teile des Gottesdienstes be-
zeichnet werden. Die Kanzelrede als eigentliche Mitte des Gottesdienstes wird 
gehalten, nachdem die Eingangsliturgie »abgesungen« ist. Es folgt eine kurze 
Schlussliturgie. 

Demgegenüber erkannte etwa der evangelische Theologe Wolfgang Trill-
haas (1903–1995) bereits in der ersten Auflage seiner »Predigtlehre« aus dem 
Jahr 1935, dass »die christliche Predigt […] im Hauptgottesdienst nicht ein 
Gegenstück zur Liturgie, sondern ein wesentlicher Teil derselben« ist (Trill-
haas 1935, 11). Inzwischen ist diese Einsicht in der liturgischen Forschung 
weit verbreitet. So bezeichnet Peter Cornehl das Auseinanderfallen von ho-
miletischer und liturgischer Reflexion als eines der größten Probleme einer 

Einleitung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1805991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   18 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



19

evangelischen Lehre vom Gottesdienst (vgl. Cornehl 2006, 12f.), und Michael 
Meyer-Blanck legte 2011 eine »Gottesdienstlehre« vor, in der er aus der not-
wendigen Verschränkung von Predigt und Liturgie auch diejenige von Ho-
miletik und Liturgik fordert. 

Wenn wir hier dennoch nur ein Lehrbuch der Liturgik vorlegen, so hat das 
einerseits pragmatische Gründe: Das Lehrbuch »Homiletik« liegt in dieser 
Reihe bereits vor (Grözinger 2008). Andererseits aber weisen wir immer wie-
der auf das Miteinander und Ineinander von Predigt und Liturgie hin, die 
den evangelischen Gottesdienst prägen. Die Predigt ist Rede im Ritual und 
die liturgische Gestalt wird durch die Predigtrede auf markante Weise wei-
tergeführt und unterbrochen (vgl. Deeg 2014b; 2014c; 2020b).

Dabei lässt sich das Wechselspiel von Predigt und Liturgie nicht zu schnell 
auf einfache Formeln verkürzen – etwa so, dass die Predigt für die Diskursi-
vität, die Liturgie für das Ritual stünde. Auch die Predigt gehört zum Ritual 
des Gottesdienstes, und umgekehrt gibt auch die Liturgie zu denken. Ritua-
lität und Diskursivität, Praxis und Deutung bestimmen wechselseitig das ge-
samte Geschehen des Gottesdienstes. Auch wenn wir daher kein weiteres 
Lehrbuch zur Homiletik vorlegen, ergibt sich aus diesen Überlegungen, dass 
die Predigt als Teil des Gottesdienstes in den folgenden Ausführungen immer 
wieder eine Rolle spielen wird ( Kap. 6.2).

1.3	 Liturgik und Liturgiewissenschaft: Begriffsklärungen

Unter Liturgik verstehen wir die praktisch-theologische Reflexion des Got-
tesdienstes im oben genannten Sinn. Liturgik und Liturgiewissenschaft ver-
wenden wir synonym, ebenso wie Gottesdienst und Liturgie. Diese Verwen-
dungsweise unterscheidet sich von derjenigen der katholischen Theologie, 
in der fast ausschließlich von Liturgiewissenschaft die Rede ist, welche als 
solche sowohl die historische Erforschung als auch die systematisch-theolo-
gische Reflexion und die pastorale Gestaltwerdung umfasst (historische, sys-
tematische und praktische Liturgiewissenschaft). Liturgiewissenschaft ist in 
den römisch-katholischen Fakultäten seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil 
(1962–1965) ein Hauptfach mit eigenen, oft historisch ausgerichteten Pro-
fessuren.

Aus der praktisch-theologischen Ausrichtung der Liturgik folgt in keiner 
Weise, dass es ihr nur um Anwendungswissen gehen würde, also um die 

Liturgik und Liturgiewissenschaft: Begriffsklärungen

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   1905991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   19 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



20

Orientierung liturgischen Verhaltens. Historische Kenntnisse, theologisches 
Reflexionsvermögen und kulturwissenschaftliche Einsichten scheinen uns 
gleichermaßen unabdingbar für die sachgemäße Gestaltung eines Gottes-
dienstes. Zudem verfolgt auch jede historische und systematisch-theologische 
Beschäftigung mit dem Gottesdienst ein bestimmtes Erkenntnisinteresse, 
welches sich in der jeweiligen Gegenwart der Forschenden lokalisieren lässt 
und im besten Fall auf diese in erhellender und förderlicher Weise einwirkt. 
Der Zusammenhang zwischen aktuellem Erkenntnisinteresse und liturgie-
wissenschaftlicher Forschung soll nicht erst im Nachwort Erwähnung finden, 
sondern im Zentrum stehen. Darum wird gleich zu Beginn die liturgische 
Gegenwart in den Blick genommen, werden anthropologische, sozial- und 
kulturwissenschaftliche Theorien aufgenommen und ins Spiel gebracht und 
Fragen der liturgischen Gestaltung diskutiert.

1.4	 Genese, Geltung und Gestaltung

Wir unterscheiden, wie bereits erwähnt, vier unterschiedliche Reflexionsper-
spektiven der Liturgik: eine historisch-genetische, eine theologisch-normative, 
eine anthropologisch-sozialwissenschaftliche und eine performativ-handlungs-
bezogene.

In historisch-genetischer Perspektive wird nach der Entstehung, Entwick-
lung und Veränderung liturgischer Gebete und Formen gefragt: nach den 
biblischen und religionsgeschichtlichen Vorformen des Gottesdienstes; nach 
den Vorformen und Modellen etwa der Taufe oder des Abendmahls; nach 
den jeweiligen Konstitutionsbedingungen und zentralen Vollzügen; nach den 
liturgischen Weichenstellungen, seien diese theologisch oder religionspoli-
tisch begründet; nach der Entwicklung der großen Liturgiefamilien. Die his-
torische Perspektive offenbart eine schier unüberblickbare Vielfalt liturgischer 
Entwicklungen und Formen. Sie verweist auf die Kontextualität und Kontin-
genz liturgischer Formsprachen. Selbst wenn die eigentliche Liturgie – wie 
etwa in der Orthodoxie – im Himmel lokalisiert wird, ist das irdische Abbild 
derselben eines, das nicht anders als in den Sprachen und Gestalten der je-
weiligen Kultur erfolgen kann. Liturgien, so wird in dieser Perspektive deut-
lich, sind kulturelle Sachverhalte und nur vor dem Hintergrund der jeweiligen 
ästhetischen, religionspolitischen und mentalitätsgeschichtlichen Großwet-
terlagen zu dechiffrieren.

Einleitung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2005991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   20 23.03.2021   12:37:3623.03.2021   12:37:36



21

In theologisch-normativer Perspektive besteht die Aufgabe darin, theologi-
sche Wegmarkierungen für die Vielfalt historisch gewordener und gegenwär-
tig gefeierter Gottesdienste zu entwickeln. Schon seit biblischer Zeit gehört 
die Kritik am gefeierten Gottesdienst zu den ständigen Begleitern des gottes-
dienstlichen Handelns. Diese Kritik aber braucht Kriterien. Nach evangeli-
schem Verständnis sind diese zunächst aus dem biblischen Zeugnis zu ent-
wickeln, das allerdings in einem hermeneutischen Prozess erarbeitet und mit 
gegenwärtigen theologischen Weichenstellungen und Reflexionsperspektiven 
verbunden werden muss. Es ist ja nicht so, dass sich in der Bibel eindeutige 
Leitsätze für den Gottesdienst der Gegenwart finden ließen. Im Gegenteil 
wurden, durch die Geschichte hindurch, mit Hilfe der Bibel äußerst unter-
schiedliche Gottesdienste begründet. Uns scheint es hilfreich, das Bild eines 
theologischen Koordinatensystems zu verwenden, dessen Achsen Kriterien 
benennen ( Kap. 4.3). Wichtig ist, dass der Gottesdienst in theologischer 
Perspektive sowohl als Gegenstand theologischer Beschäftigung betrachtet 
werden kann als auch als Quelle für die Theologie (vgl. Arnold 2008). Die Art 
und Weise, wie Gottesdienst gefeiert wird, die Lieder, die gesungen, die Worte, 
die gesprochen, die Gesten, die verwendet werden – all dies gibt der Theolo-
gie zu denken und prägt die Art und Weise, wie theologisch reflektiert wird. 
Manche sprechen auch davon, dass der Gottesdienst selbst gefeierte Theolo-
gie sei und in dieser Hinsicht als theologia prima bezeichnet werden könne, 
der dann die theologia secunda nur nachzudenken habe ( Kap. 6.1).

Die theologisch-normative Perspektive bedarf der Ergänzung durch eine 
anthropologisch-sozialwissenschaftliche Perspektive. Diese Einsicht ist spätes-
tens seit den 1970er-Jahren Gemeingut im praktisch-theologischen Diskurs. 
Weil es im Gottesdienst um menschliches Verhalten und Wahrnehmen geht 
und weil dieses immer den Bedingungen kultureller und gesellschaftlicher 
Prägungen und Entwicklungen unterworfen ist, erweist es sich als unabding-
bar, soziologische und kulturanthropologische, psychologische und philoso-
phische Perspektiven zu rezipieren und auf das Geschehen des Gottesdiens-
tes zu beziehen. In den vergangenen Jahrzehnten waren es vor allem Theorien 
zu Ritualen und zum Gebrauch von Zeichen, die das liturgische Nachdenken 
herausgefordert und bereichert haben. So war und bleibt es anregend, die 
Ergebnisse der Ritualforschung oder etwa der Praxistheorie auf liturgische 
Vollzüge zu beziehen. Die Frage, was ein Ritual oder eine soziale Praxis sei 
und leiste, gehört ebenso dazu wie die Frage nach der Veränderung von Ri-
tualen in den gegenwärtigen gesellschaftlichen Transformationsprozessen. 
Die Semiotik als Wissenschaft vom Gebrauch und Verstehen verbaler und 
non-verbaler Zeichen lehrte die Liturgik, das Geschehen jenseits der Worte 
als relevant zu betrachten und selbst das Wortgeschehen der Verkündigung 

Genese, Geltung und Gestaltung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2105991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   21 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



22

nicht nur auf seine Inhalte, sondern auch auf seine Wirkungen hin zu befra-
gen. In jüngerer Zeit kamen Performanz- und Praxistheorien hinzu, die hel-
fen, die körperlichen und sozialen Aspekte des gottesdienstlichen Geschehens 
sowie die liturgischen Dramaturgien wahrzunehmen. 

So öffnet sich der Blick auch auf die handlungsbezogen-performative Pers-
pektive des Gottesdienstes, die auf die konkrete Gestaltung fokussiert. Dabei 
kann es – nach allem, was bereits ausgeführt wurde – nicht darum gehen, 
Handlungsvorgaben für einen gelingenden Gottesdienst zu machen (so lautete 
das erklärte Ziel mancher älterer liturgischer Lehrbücher). Es geht vielmehr 
darum, liturgische Gesten und Medien so wahrzunehmen, dass Einzelne zu 
verantwortlichen und begründeten Entscheidungen angeleitet werden und ihr 
eigenes Handeln vor dem Hintergrund historischer, theologischer und anth-
ropologisch-sozialwissenschaftlicher Überlegungen reflektieren können.

1.5	 Gottesdienst und Konfessionalität

Dieses Lehrbuch weist eine deutliche konfessionelle Prägung auf. Sein Ge-
genstand ist zunächst und in besonderer Weise der evangelische Gottesdienst, 
wobei »evangelisch« hier in einem konfessionellen Sinn gemeint ist. Die bei-
den Autoren haben evangelische Theologie studiert, sind aber in unterschied-
lichen Liturgiekulturen aufgewachsen: der eine in der Evangelisch-Lutheri-
schen Kirche in Bayern und der andere in einer reformierten Kirche der 
Deutschschweiz. Die beiden Kulturen weisen erhebliche Unterschiede auf: 
Während sich die Liturgie des bayerischen Luthertums an der Grundform 
der Messe und am Kirchenjahr orientiert, hat die Messe für den reformierten 
Predigtgottesdienst der Deutschschweiz keine strukturierende und die Inhalte 
bestimmende Funktion, ebenso wenig wie das Kirchenjahr für die Sonntage 
zwischen den Festzeiten. In der Wahl der Lesungs- und Predigttexte, der 
Gebete und Gesänge sind die reformierten Deutschschweizer frei und neh-
men diese Freiheit auch gerne in Anspruch. So orientieren sich die einen an 
der »Ordnung gottesdienstlicher Texte und Lieder« von VELKD und UEK 
( Abkürzungsverzeichnis), andere an der Perikopenordnung der EKS und 
wieder andere wählen die liturgischen Texte anlass- und situationsbezogen. 
Die Kirchen des Reformierten Bundes Deutschlands und der Suisse Romande 
nehmen hier eine Mittelstellung ein, wie etwa an den Grundformen der Re-
formierten Liturgie (RL) deutlich wird.

Einleitung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2205991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   22 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



23

Die Unterschiede dieser beiden Konfessionskulturen in einem Lehr-
buch zu integrieren ist ein herausforderndes, aber auch anregendes Un-
terfangen.

Das Lehrbuch richtet sich in besonderer Weise an Theologiestudierende, 
Vikar*innen und Liturgieverantwortliche lutherischer, unierter und refor-
mierter Kirchen, aber natürlich auch an weitere Interessierte.

Dieser Prägung und Ausrichtung eingedenk, ist es uns ein großes Anliegen, 
andere Gottesdienstkulturen wahrzunehmen und uns von ihnen anregen zu 
lassen. So nehmen wir insbesondere katholische, freikirchliche, orthodoxe 
und jüdische Gottesdienste mit ihrer Geschichte, ihren Theologien und Fei-
erformen immer wieder in den Blick und bringen sie mit evangelischen For-
men und Deutungen ins Gespräch. Denn die Vielfalt der Gottesdienstland-
schaft verstehen wir als Reichtum, den es darzustellen und zu reflektieren 
gilt. Entsprechend werden wir – wo immer möglich – auf den generischen 
oder kollektiven Singular verzichten und von Gottesdiensten im Plural spre-
chen. Das ist manchmal etwas ungewohnt und umständlich, scheint uns aber 
der Mühe wert.

1.6	 Sprach- und Kontextbezug

Ein weiterer Punkt kommt hinzu: Unser Lehrbuch ist nicht nur konfessionell, 
sondern auch durch einen bestimmten Sprachraum geprägt. Wer schon fran-
kophone oder englischsprachige Gottesdienste mitfeierte, weiß, wie sehr die 
Sprache die Liturgie prägt: sowohl Rhetorik und Prosodie (= Sprachmelodie 
und Wort- bzw. Satzbetonung) als auch Inhalte, Gesten und liturgischer Ha-
bitus. Wir sind uns dieser Differenzen bewusst und fokussieren darum auf 
den deutschen Sprachraum und seine Eigenheiten, seine Potenziale und He-
rausforderungen.

Allerdings ist es uns wichtig wahrzunehmen, dass andernorts anders ge-
feiert wird: mit stärkerem Traditionsbezug und Pathos oder mit charismati-
scher Emotionalität, spontaner oder mittels ausgefeilter und aufwändiger 
Musik- und Videotechnik, hochkirchlicher oder niederschwelliger. Solche 
anderen Gottesdienstkulturen finden sich auch in unseren Städten und Dör-
fern: Migrationsgemeinden und Hip-Hop-Kirchen, charismatische Bewe-
gungen und Kommunitäten, die ein intensives liturgisches Leben pflegen. 
Insbesondere die weltweit stark wachsenden Pfingstkirchen feiern anders, als 

Sprach- und Kontextbezug

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2305991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   23 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



24

in diesem Buch beschrieben und reflektiert: emotionaler und weniger litur-
gisch geregelt. Darum wissen wir und wollen diese Vielfalt im Blick behalten, 
uns auch von ihr herausfordern und anregen lassen.

Einleitung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2405991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   24 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



25

2.	 Methoden der Liturgiewissenschaft 

2.1	 Vielfalt liturgiewissenschaftlicher Methoden

Die Liturgiewissenschaft ist eine »Grenzgängerin zwischen den theologischen 
Disziplinen« (Kranemann 1999). Ihre disziplinäre Ausrichtung ist vielfältig 
und bisweilen umstritten. So auch ihr Methodenrepertoire. In der Liturgie-
wissenschaft werden sehr unterschiedliche Methoden verwendet. Die Me-
thodenvielfalt hat in den letzten Jahren nochmals beträchtlich zugenommen. 
Denn Gottesdienste sind Gegenstand aller theologischen Disziplinen: der 
exegetischen wie der historischen, der systematischen wie der praktischen 
(vgl. exemplarisch die exegetischen Arbeiten von Lang 1998; Wick 2003). 
Entsprechend kommen exegetische und historiographische, hermeneutische 
und sozialwissenschaftliche Methoden zur Anwendung. Die Erforschung der 
Gottesdienste profitiert zudem von der Ausdifferenzierung des Methoden-
repertoires der einzelnen theologischen Fächer. 

Diese Vielfalt methodischer Zugänge entspricht aber auch dem Gegen-
stand. Denn Gottesdienste sind eine komplexe Praxis, die nicht nur durch 
Texte bestimmt ist, sondern ebenso sehr – wenn nicht noch mehr – durch 
Gesten und Rituale, durch Rollen und Räume, durch Gegenstände und Ge-
wänder, durch Musik und Gesänge. Die liturgiewissenschaftliche Forschung 
muss auch in methodischer Hinsicht dieser Mehrdimensionalität und Mul-
timedialität der Gottesdienste Rechnung tragen.

An römisch-katholischen Fakultäten, wo sich die Liturgiewissenschaft seit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil als Hauptfach etabliert hat, sind die Pro-
fessuren für Liturgiewissenschaft mehrheitlich historisch ausgerichtet. Ent-
sprechend stehen Methoden der historischen Forschung im Vordergrund. 
Einige Lehrstühle haben einen systematisch-theologischen oder einen pas-
toraltheologischen Zuschnitt. In der evangelischen Theologie dagegen werden 
liturgiewissenschaftliche Fragen vor allem in der Praktischen Theologie be-
handelt, zumindest im deutschen Sprachraum. So auch in diesem Lehrbuch. 
Da wir die Praktische Theologie nicht (deduktiv) als Theorie der Anwendung 
vorgängig bestimmter dogmatischer Grundsätze verstehen, sondern als theo-
logisch-kritische Wahrnehmungswissenschaft gelebter Religion (Grözinger 
1995), geht es in einer praktisch-theologischen Liturgik zunächst um die prä-
zise Wahrnehmung und Analyse der vorfindlichen liturgischen Praxis und 

Vielfalt liturgiewissenschaftlicher Methoden

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2505991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   25 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



26

Problemlagen, sodann um deren Reflexion in Auseinandersetzung mit his-
torischen Entwicklungen und Bedingungen, theologischen Grundsätzen und 
sozialwissenschaftlichen Theorien, um daraus Kriterien zu gewinnen für die 
Orientierung liturgischen Handelns. In der römisch-katholischen Liturgie-
wissenschaft wird dieses Verständnis des Faches als »Kritische Liturgiewis-
senschaft« bezeichnet und entfaltet (Meßner 2001, 25f.; Gerhards/Kranemann 
2008, 45). Der Dreischritt von Wahrnehmung, Reflexion und Orientierung 
kennzeichnet das genuin praktisch-theologische Vorgehen (vgl. Browning 
1991) und bringt dessen Methodenrepertoire in einen systematischen Zu-
sammenhang und eine bestimmte Abfolge. 

Im Folgenden stellen wir einige wichtige Methoden liturgiewissenschaft-
licher Forschung vor. Dabei geht es nicht darum, in die Anwendung einzelner 
Methoden einzuführen. Das Ziel besteht vielmehr darin, einen Überblick zu 
vermitteln über gegenwärtig in der Liturgiewissenschaft verwendete Metho-
den, aber auch ein Verständnis für die Eigenart, die Leistungskraft und die 
Grenzen der jeweiligen Herangehensweisen zu gewinnen. Beides soll dazu 
verhelfen, sowohl liturgiewissenschaftliche Forschung besser verstehen und 
interpretieren zu können, als auch das Methodenbewusstsein in Bezug auf 
eigene Fragestellungen und Forschungsvorhaben zu schärfen.

2.2	 Methoden der Wahrnehmung

Empirische und kulturwissenschaftlich ausgerichtete Zugangsweisen gehören 
erst allmählich zum Methodenkanon der Liturgiewissenschaft. Allerdings 
scheinen sie uns für eine praktisch-theologische Liturgik unverzichtbar. Al-
brecht Grözinger hat die Praktische Theologie insgesamt als Kunst der Wahr-
nehmung beschrieben (Grözinger 1995). Mit der aufmerksamen, präzisen 
und zugleich kritisch-analytischen Wahrnehmung der jeweiligen religiösen 
Gegenwart setzt jedes praktische-theologische Bemühen ein. Die Qualität 
praktisch-theologischer Arbeit erweist sich daran, ob sie ihre religiöse Ge-
genwart in ihrer Eigenart und ihren Ambivalenzen adäquat zu erfassen und 
in Bezug auf eine ›Verbesserung‹ der jeweiligen religiösen Praxis – in Bezug 
auf die theologische Sachgemäßheit, die Plausibilität und die Relevanz für die 
Beteiligten – zu orientieren vermag. Wenn wir von diesem Verständnis von 
Praktischer Theologie ausgehen, besteht die Aufgabe einer praktisch-theolo-
gischen Liturgik zunächst darin, die Konturen einer bestimmten Gottesdienst-

Methoden der Liturgiewissenschaft 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2605991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   26 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



27

kultur zu erheben und ihre implizite Handlungslogik und Normativität her-
auszuarbeiten. Ihr Ziel besteht darin, die Grundordnung, die Grammatik und 
die Bedeutung dieses eigenwilligen und vielgestaltigen Verhaltens, das wir 
›Gottesdienst‹ nennen, besser zu verstehen, um es theologisch zu reflektieren, 
zu orientieren und entsprechend zu gestalten. 

2.2.1	 Methoden qualitativer Religionsforschung

Qualitative Methoden sind hermeneutische und rekonstruktiv verfahrende 
Methoden, wobei wir Hermeneutik hier in einem weiten Sinn verstehen und 
nicht auf die Auslegung von Texten beschränken. Ethnographisch verfah-
rende Religionsforscher*innen beobachten ein Ritual, sie führen Interviews 
und versuchen, sich einen Reim auf das Beobachtete, Erlebte und Gehörte zu 
machen (zur Religionsethnographie vgl. Knoblauch 2003). Sie nehmen bei-
spielsweise an einem Gottesdienst teil, protokollieren ihr Erleben und ihre 
Beobachtungen und werten das Protokoll aus, indem sie nach der Eigenart 
und der impliziten Logik dieses Geschehens fragen und es mit anderen Got-
tesdiensten vergleichen (Methoden der teilnehmenden Beobachtung und der 
dichten Beschreibung: Scholtz 2007; Knecht 2007a). Oder sie sprechen mit der 
Liturgin und dem Kirchenmusiker und protokollieren das Gespräch oder 
transkribieren die Aufnahme für ihre Auswertung (Experten-Interview). Oder 
sie führen Interviews mit einzelnen Gottesdienstbesucher*innen, befragen 
sie über deren Erleben der Liturgie (z.B. Leitfadeninterview; Gruppeninter-
view: Söderblom 2007) und transkribieren diese, um sie mit einer geeigneten 
Methode auszuwerten. Oder sie zeichnen Gottesdienste mit einer Kamera 
auf und rekonstruieren die impliziten Regeln, welche für das liturgische Han-
deln der Akteure maßgeblich sind (z.B. ethnographische Videoanalyse: 
Schnettler und Knoblauch 2009; im Gottesdienst: Walti 2016). 

Qualitative Methoden setzen grundsätzlich die Sinn- und Regelhaftigkeit 
von Verhalten und Äußerungen voraus (»order at all points«, vgl. Schegloff und 
Sacks 1973, 290). Die Analyse zielt darauf ab, den jeweiligen Eigensinn und die 
Bedingungsfaktoren eines Verhaltens oder einer Aussage zu ergründen und 
mit anderem Verhalten oder anderen Aussagen zu vergleichen. Es wird weiter 
davon ausgegangen, dass sich die Sinnhaftigkeit der untersuchten Handlungen 
und Lebenswelten in der Art und Weise offenbart, wie gehandelt und gespro-
chen wird. Wirklichkeit wird je und je kommunikativ hergestellt (im Sinne der 
Wissenssoziologie, vgl. Knoblauch 2005), und wer sie ergründen will, muss die 
kommunikativen Konstruktionsprozesse ins Auge fassen und untersuchen.

Methoden der Wahrnehmung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2705991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   27 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



28

Qualitative Forschung ist nicht repräsentativ. Sie zielt nicht in die Breite, 
sondern bohrt in die Tiefe, indem sie an wenigen, überlegt gewählten Fällen 
typische Strukturen und Regeln zu erheben versucht, von denen mit Gründen 
vermutet werden kann, dass sie auch für andere vergleichbare Fälle gelten. 
Die Zusammenhänge werden nicht wie bei statistischen Verfahren errechnet, 
sondern diskursiv analysiert und argumentativ begründet. Sie ergeben sich 
nicht ›von außen‹, sondern gleichsam ›von innen‹: durch Rekurs auf implizite 
Regeln, aber auch auf Bedingungsfaktoren, Motivationslagen und Deutungs-
muster, die sich im Datenmaterial analytisch erheben lassen. Am Ende eines 
Forschungsprojekts stehen nicht Zahlen, Tabellen und Graphiken, sondern 
dichte Beschreibungen, Typologien und handlungsleitende Kategorien. Er-
strebt wird keine statistisch operationalisierbare Reduktion von Komplexität, 
sondern die Berücksichtigung möglichst vieler der für die untersuchte Praxis 
oder Lebenswelt relevanten Einflussfaktoren und Zusammenhänge. Die Vor-
einstellungen der Forschenden werden nicht ausgeklammert, sondern mit in 
Rechnung gestellt und offengelegt, ebenso die Beeinflussung des Untersu-
chungsgegenstandes durch den Forschungsprozess.

Qualitative Verfahren zeichnen sich durch eine große Offenheit im Vor-
gehen aus. Zwar müssen Untersuchungsgegenstand, Forschungsinteresse und 
methodisches Vorgehen vorgängig bestimmt werden; doch kann sich etwa 
der Forschungsgegenstand im Laufe des Forschungsprozesses leicht verschie-
ben, oder es werden weitere Methoden hinzugenommen, von denen sich die 
Forschenden wichtige Erkenntnisse versprechen. Qualitative Forschung ist 
nicht gänzlich theorie- und hypothesengeleitet. Theorien und Hypothesen 
spielen eine gewisse Rolle, aber sie begrenzen das qualitative Vorgehen nicht, 
sondern orientieren und strukturieren es und bringen es voran. Es werden 
nicht, wie in statistischen Verfahren, aus der bisherigen Forschung abgeleitete 
Hypothesen überprüft, sondern die Theorie – etwa die Theorie des religiösen 
Erlebens oder eine Ritualtheorie – dient der Strukturierung des Forschungs-
prozesses und der Interpretation der Daten. 

Die Qualität qualitativer Verfahren ist nicht die der repräsentativen Stich-
probe und des hohen Rücklaufs, sondern die der hinreichend differenzierten 
und überzeugenden Analysen exemplarischer Fälle. Es wird eine »Sättigung« 
der Interpretation angestrebt: Wenn mit der Auswertung weiterer Datensätze 
keine neuen Deutungsmuster und Kategorien gefunden, sondern die bereits 
erhobenen verdichtet und differenziert werden können, deutet dies darauf 
hin, dass der untersuchte Gegenstand hinreichend präzis rekonstruiert wurde.

Methoden der Liturgiewissenschaft 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2805991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   28 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



29

Literatur zur Vertiefung

Dinter, Astrid/Heimbrock, Hans-Günter/Söderblom, Kerstin (Hg.) (2007): Einführung in 
die Empirische Theologie. Gelebte Religion erforschen, Göttingen. 

Flick, Uwe/Kardorff, Ernst v./Steinke, Ines (Hg.) (2003): Qualitative Forschung. Ein Hand-
buch, Reinbek.

Knoblauch, Hubert (2003): Qualitative Religionsforschung. Religionsethnographie in der 
eigenen Gesellschaft, Paderborn/München/Wien/Zürich.

Walti, Christian (2016): Gottesdienst als Interaktionsritual. Eine videobasierte Studie zum 
agendenfreien Gottesdienst im Gespräch mit der Mikrosoziologie und der Liturgi-
schen Theologie, Göttingen.

Wohlrab-Sahr, Monika (2018): Qualitative Methoden in der Religionssoziologie, in: Detlef 
Pollack/Volkhard Krech/Olaf Müller/Markus Hero (Hg.): Handbuch Religionssozio-
logie, Wiesbaden, 233–254.

Drei qualitative Methoden stellen wir im Folgenden näher vor: die Ritual-
analyse, die Performance-Analyse und die Semiotik. 

2.2.1.1	 Ritualanalyse
 
Ritual- und Performance-Theorien werden in Kapitel 7 ausführlicher behan-
delt. Da beide Diskurse in den letzten 20 Jahren in der Liturgiewissenschaft 
erheblich an Bedeutung gewannen, ist an dieser Stelle danach zu fragen, in 
welcher Weise und mit welchem Anspruch sie in die liturgiewissenschaftliche 
Diskussion eingebracht werden. 

Mit Ritualtheorie wird ein weites Feld sehr unterschiedlicher Modelle be-
zeichnet, die zur wissenschaftlichen Analyse liturgischen Verhaltens einge-
setzt werden. Dabei geht es zunächst um eine strukturierende Wahrneh-
mungshilfe, um eine begrifflich reflektierte Rekonstruktion der Gestalten, 
Typen und inneren Logik liturgischen Verhaltens. Es gibt derzeit eine kaum 
zu überblickende Vielzahl von Definitionen und Kriterien rituellen Handelns. 
Sie differieren je nach disziplinärer Ausrichtung und Interesse der jeweiligen 
Forscher*innen. Diese Interessen sind nicht ausschließlich wissenschaftlich-
analytischer, sondern zunehmend auch therapeutischer und seelsorglicher 
Art. Rituale sollen mitunter dazu beitragen, Krisen zu bewältigen, Übergänge 
zu gestalten und Identitäten zu stabilisieren. Es wird nach der »Lebendigkeit« 
und der »Wirksamkeit« von Ritualen gefragt. Und es werden Kriterien dis-
kutiert, die erfüllt sein müssen, damit ein Ritual die intendierten Wirkungen 
erzielt. Diese Melange aus analytischen und normativen Interessen prägt auch 
die Rezeption von Ritualtheorien in der Liturgik. Methodisch scheint es uns 
daher wichtig, darauf zu achten, in welcher Absicht auf Ritualtheorien zuge-

Methoden der Wahrnehmung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   2905991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   29 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



30

griffen wird. Für uns steht die Funktion der Wahrnehmungshilfe im Sinne 
einer begrifflich reflektierten Analyse des liturgischen Geschehens im Vor-
dergrund. Bei einer Ritualanalyse geht es darum, die impliziten oder expli-
ziten Regeln, die formulierte, verkörperte oder affektive Sinnhaftigkeit und 
Normativität dieses Verhaltens kritisch in den Blick zu nehmen. Wenn sich 
die Liturgiewissenschaft darüber hinaus von ritualtheoretischen Überlegun-
gen zur Ritualkritik, wie sie etwa Ronald Grimes oder Paul Post vornehmen, 
anregen lässt, ist dagegen nichts einzuwenden (Grimes 1990; Post 2019). Al-
lerdings scheint es uns unabdingbar, die verwendeten Kriterien offenzulegen 
und theologisch zu reflektieren.

Literatur zur Vertiefung

Caduff, Corina/Pfaff-Czarnecka, Joanna (Hg.) (2001): Rituale heute. Theorien – Kontro-
versen – Entwürfe, Berlin.

Grimes, Ronald L. (1990): Ritual Criticism. Case Studies in its Practice, Essays on its The-
ory, Columbia (SC).

Post, Paul (2019): Ein Panorama der Ritualdynamik. Bereiche und Trends, in: Ulrike 
Wagner-Rau/Emilia Handke (Hg.): Provozierte Kasualpraxis. Rituale in Bewegung, 
Stuttgart, 21–43.

2.2.1.2	 Performance-Analyse

Bei einer Performance-Analyse steht nicht so sehr der analytische Vergleich 
des Gottesdienstes mit anderen religiösen oder alltäglichen Ritualen im Vor-
dergrund, sondern mit Performances in einem weiten Sinn: mit Theater und 
politischen Auftritten, popkulturellen Happenings und alltäglichen Selbstin-
szenierungen (Goffman 2002; Schechner 2002). Statt von Performance oder 
Performanz ist im selben Zusammenhang auch von Inszenierung, Aufführung 
oder Theatralität die Rede (Fischer-Lichte 2004; Roth 2006; Plüss 2007). 

Die Performance-Studies und Inszenierungstheorien geben Liturgie-
wissenschaftler*innen ein begriffliches Instrumentarium zur Hand, das sie 
insbesondere darin unterstützt, die in der Liturgik meist vernachlässigten, 
aber für die liturgische Kommunikation grundlegenden Aspekte der Körper-
lichkeit und der gestisch-mimetischen Interaktion, des Raumes und des Lichts, 
der Klänge und des Rhythmus, der Materialität und der Atmosphäre in der 
unauflösbaren Verschränkung von Herstellung, Vollzug und Wahrnehmung 
zu reflektieren. Die Performance-Analyse verfährt strikt deskriptiv und phä-
nomenbezogen. Sie intendiert eine dichte und differenzierte Beschreibung. 

Methoden der Liturgiewissenschaft 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3005991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   30 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



31

Die Gefahr einer Vermischung von Deskription und Normativität ist bei der 
Performance-Analyse geringer als bei der Ritualanalyse.

In eine ähnliche Richtung wie die genannten Ansätze zielt die in den 
letzten Jahren in der Praktischen Theologie stärker rezipierte Praxistheorie 
(oder Praxeologie; vgl. Schmidt 2012). Sie untersucht routinisierte Prakti-
ken des Alltags in Bezug auf Handlungsvollzüge, Handlungssubjekte, Kör-
perlichkeit, Materialität, Kontextualität und Prozessualität. Wir werden sie 
in Kapitel 7 eingehender vorstellen und in Kapitel 10 auf den Gottesdienst 
anwenden.

Literatur zur Vertiefung

Fischer-Lichte, Erika (2004): Ästhetik des Performativen, Edition Suhrkamp 2373, Frank-
furt a.M.

Merzyn, Konrad (2011): Ritual und Inszenierung. Zur Performativität der kirchlichen 
Trauung, in: PTh 100, 396–412.

Plüss, David (2007): Gottesdienst als Textinszenierung. Perspektiven einer performativen 
Ästhetik des Gottesdienstes. Christentum und Kultur 7, Zürich.

Roth, Ursula (2006): Die Theatralität des Gottesdienstes, Gütersloh.
Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken. Konzeptionelle Studien und empirische 

Analysen, Berlin.

2.2.1.3	 Semiotik als Methode

Vor bald vierzig Jahren wurden Homiletiker*innen und Liturgiewissen-
schaftler*innen auf die in den Literaturwissenschaften entwickelte Theorie 
der Semiotik aufmerksam. Predigten und Gottesdienste insgesamt wurden in 
der Folge als ›Texte‹ analysiert, wobei nicht die Produktion oder die Struktur 
dieser ›Texte‹ im Zentrum steht, sondern deren Rezeption. Denn die Bedeu-
tung einer Predigt oder eines Gebetes ist nicht schon mit der Textgestalt 
gegeben, sondern entsteht je und je neu durch die von den Hörer*innen und 
Mitbetenden vorgenommenen Deutungsprozesse. Mit der Aufnahme der se-
miotischen Perspektive verbindet sich die sogenannte »rezeptionsästhetische 
Wende« in der Praktischen Theologie (Martin 1984). Die Predigt entsteht, so 
gesehen, letztlich im Kopf der Zuhörenden und ist abhängig davon, in welcher 
Weise sie die sprachlichen Zeichen des Predigtvortrags verknüpfen und in-
terpretieren (Engemann 1990). Gottesdienste zeigen sich in semiotischer 
Perspektive als komplexe Zeichenprozesse, die es in ihrer Vielschichtigkeit 
zu entziffern gilt.

Methoden der Wahrnehmung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3105991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   31 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



32

Wer semiotisch zu Werke geht, interessiert sich für die Bedingungen und 
Prozesse der Interpretation von Zeichen. Man unterscheidet und identifiziert 
zunächst die für den Mitvollzug und die Bedeutung eines Gottesdienstes rele-
vanten ›Texte‹ bzw. ›Sprachen‹: Die verbale Sprache und die Körpersprache, die 
Raumsprache und die Klangsprache der Musik und der akustischen Gestaltung. 
Sodann wird nach den konventionellen Verknüpfungsregeln in Bezug auf die 
Deutung der Zeichen, nach den Codes gefragt (vgl. Bieritz 2004b, 36–57).

Die Leistung der semiotischen Methode besteht insbesondere darin, ei-
nerseits die Mitarbeit der Hörenden an der Interpretation vor Augen zu füh-
ren und zu reflektieren und andererseits die Vielsprachigkeit der Liturgie the-
oretisch greifbar zu machen.

Die Semiotik ist zunächst eine deskriptive Methode, eine Methode der 
Wahrnehmung. Für den Semiotiker Umberto Eco (Eco 1987, 1998) sind 
Kunstwerke und Texte Zeichenträger und als solche grundsätzlich offen für 
Deutungsprozesse. Gleichwohl ist es nicht nur in Bezug auf die Predigt, son-
dern etwa auch in Bezug auf Gebete möglich, den Aspekt der Offenheit nor-
mativ zu wenden und als produktionsästhetisches Kriterium ins Feld zu füh-
ren, wie dies in der Homiletik programmatisch von Gerhard Marcel Martin 
und Wilfried Engemann unternommen wurde (Martin 1984, Engemann 
1990). Gebete sollen so formuliert werden, dass sie Raum bieten für unter-
schiedliche Anliegen und Befindlichkeiten. So können die Einsichten semi-
otischer Analysen mit Gewinn auch für die Formulierung und Evaluation 
liturgischer Gebete verwendet werden. Und es kann z.B. gefragt werden: Wie 
sind diese zu formulieren, so dass sie für Menschen unterschiedlicher Milieus 
verständlich und relevant werden können? Wie kann es gottesdienstlicher 
Sprache gelingen, konventionelle Weltwahrnehmungen zu unterbrechen und 
so ›Gott‹ zur Sprache zu bringen? – (Vgl. zur Semiotik als Bezugswissenschaft 
das ausführlichere  Kap. 7.3.)

Literatur zur Vertiefung

Bieritz, Karl-Heinrich (2004): Liturgik, Berlin/New York.
Martin, Gerhard Marcel (1984): Predigt als »offenes Kunstwerk«? Zum Dialog zwischen 

Homiletik und Rezeptionsästhetik, in: EvTh 44, 46–58.
Meyer-Blanck, Michael (2001): Semiotik und Praktische Theologie, in: IJPT 5, 94–133.
Neijenhuis, Jörg (2007): Gottesdienst als Text. Eine Untersuchung in semiotischer Pers-

pektive zum Glauben als Gegenstand der Liturgiewissenschaft, Leipzig.
Volp, Rainer (Hg.) (1982): Zeichen. Semiotik in Theologie und Gottesdienst, München/

Mainz.

Methoden der Liturgiewissenschaft 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3205991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   32 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



33

2.2.2	 Quantitative Methoden

Quantitative Methoden sind solche des Messens und des Zählens. Das Er-
gebnis soll möglichst objektiv, repräsentativ und präzise den untersuchten 
Forschungsgegenstand abbilden. Um dies zu erreichen, werden Hypothesen 
formuliert, die aufgrund der bisherigen Forschung und Theoriebildung sowie 
eigener Beobachtungen und Vermutungen entwickelt wurden. Quantitative 
Forschung verfährt strikt theorie- und hypothesengeleitet. Sodann wird eine 
möglichst große, nach dem Zufallsprinzip erhobene (»randomisierte«) oder 
nach Kriterien ausgewählte Stichprobe bestimmt und ein standardisierter Fra-
gebogen mit vorformulierten Aussagen (sog. Items) erstellt. Die Eigenart eines 
standardisierten Fragebogens besteht insbesondere darin, dass die Antwort-
möglichkeiten vorgegeben sind und nur angekreuzt werden müssen. So sind 
etwa die eigenen Erwartungen an einen Sonntagsgottesdienst auf einer Skala 
zwischen »sehr hohe Erwartungen« und »keine Erwartungen« anzukreuzen. 
Die Ergebnisse der Befragung werden mittels einer Computer-Software er-
rechnet, welche statistische Zusammenhänge und Differenzen bestimmt. So 
kann beispielsweise die Verteilung der Antworten einer Gottesdienstbefra-
gung auf unterschiedliche Milieus und Altersgruppen oder auf engagierte 
und distanzierte Mitglieder vorgenommen werden.

Quantitativ können somit nicht nur das Teilnahmeverhalten, sondern etwa 
auch die Erwartungen an einen Gottesdienst und die Erfüllung dieser Erwar-
tungen erhoben werden (Plüss 2000). Der von Stefan Huber entwickelte und 
bereits in vielen Studien bewährte Religiositäts-Struktur-Test (R-S-T) ermöglicht 
darüber hinaus eine differenzierte Wahrnehmung unterschiedlicher Dimensi-
onen und Intensitäten subjektiver Religiosität (vgl. Huber 2007, 19–29). 

Quantitative Methoden werden auch in der Sozialstrukturforschung zur 
Errechnung sozialer Milieus angewendet, die in den letzten zwanzig Jahren 
in der Kirchenmitgliedschaftsforschung zunehmend an Bedeutung gewonnen 
haben ( Kap. 3; vgl. Borgstedt/Diethelm/Krieg 2012). 

Der Vorteil quantitativer Methoden liegt in der methodischen Exaktheit und 
Nachvollziehbarkeit des Vorgehens sowie in der Repräsentativität der Ergeb-
nisse. Die größeren religionssoziologischen Erhebungen der letzten vierzig 
Jahre, die sich entweder mit dem Teilnahmeverhalten der Kirchenmitglieder 
(z.B. Engelhardt/Loewenich/Steinacker 1997; Koll/Kretzschmar 2014) oder mit 
der subjektiven Religiosität von Einzelnen befassten (z.B. Dubach/Campiche 
1993), wurden in Bezug auf den Gottesdienst seitens der Liturgik aufmerksam 
wahrgenommen und vielfältig kommentiert. Gleichwohl gehören quantitative 
Methoden bislang nicht zum etablierten Methodenkanon der Liturgiewissen-
schaft. Dies dürfte vor allem zwei Gründe haben: Einerseits kennen sich die 

Methoden der Wahrnehmung

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3305991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   33 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



34

meisten Theolog*innen mit statistischen Verfahren kaum aus und trauen sich 
deren Anwendung für die eigene Forschung nicht zu. Andererseits scheinen 
für die Wahrnehmung und Interpretation des Gottesdienstes als eines komple-
xen Vollzugs andere methodische Zugangsweisen näherzuliegen als standar-
disierte Erhebungen. Dies könnte sich in naher Zukunft aufgrund der zuneh-
menden Vertrautheit von Theolog*innen mit quantitativen Methoden ändern. 

Qualitative und quantitative Methoden schließen einander nicht aus, son-
dern lassen sich kombinieren (sog. Triangulation bzw. mixed methods). Bei 
größeren Forschungsprojekten wie den im nächsten Kapitel vorgestellten Kir-
chenmitgliedschaftsuntersuchungen in Deutschland (KMU) hat sich eine sol-
che Kombination bereits vielfach bewährt (z.B. Huber/Friedrich/Steinacker 
2006; Morgenthaler 2011). Sie hat den Vorteil, entweder mittels einer standar-
disierten Befragung Fallbeispiele für eine qualitative Vertiefung gezielt auswäh-
len, qualitativ erhobene Daten in Bezug auf deren soziodemographische oder 
religionskulturelle Verortung interpretieren oder durch eine qualitative Unter-
suchung Hypothesen für eine quantitative Befragung generieren zu können.

Literatur zur Vertiefung

Huber, Stefan (2007): Der Religionsmonitor 2008: Strukturierende Prinzipien, operatio-
nale Konstrukte, Auswertungsstrategien, in: Bertelsmann Stifung (Hg.): Religions-
monitor 2008, Gütersloh, 17–52.

Stolz, Jörg/Könemann, Judith (2014): Religiös-säkulare Konkurrenz in der Ich-Gesell-
schaft, in: Jörg Stolz/Judith Könemann/Mallory Schneuwly Purdie/Thomas Engel-
berger/Michael Krüggeler (Hg.): Religion und Spiritualität in der Ich-Gesellschaft. 
Vier Gestalten des (Un-)Glaubens, Zürich, 20–64.

Pickel, Gert/Müller, Olaf (2018): Quantitative Methoden in der Religionsforschung, in: 
Detlef Pollack/Volkhard Krech/Olaf Müller/Markus Hero (Hg.): Handbuch Religi-
onssoziologie, Wiesbaden, 255–281.

2.3	 Methoden der Reflexion

2.3.1	 Historische Methoden 

Historische Methoden bilden wie die Methoden der Wahrnehmung den Ent-
deckungs-, nicht aber den Begründungszusammenhang der Liturgik. In his-

Methoden der Liturgiewissenschaft 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3405991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   34 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



35

torischer Perspektive fragen wir nach der Genese christlicher Gottesdienste: 
Wie sind sie entstanden? Was waren die Vorformen, Vorbilder und Inspira-
tionsquellen? Wie sahen erste Ausprägungen aus? Welche kulturellen Ein-
flüsse bestimmen sie – von den Anfängen bis in die Gegenwart? Welche kul-
tischen Formen und Deutungen aus der spätantiken jüdischen bzw. paganen 
Umwelt wurden übernommen, und wogegen grenzen sich die frühen Chris-
tengemeinden ab? Was waren die zentralen Elemente der Gottesdienste und 
was die wichtigsten liturgischen Abläufe? Wie wurde getauft und wie das 
Herrenmahl gefeiert? Lässt sich eine Typologie der unterschiedlichen Got-
tesdienste der ersten Jahrhunderte, der Reformationszeit oder des Zeitalters 
der Aufklärung erstellen? Wie haben sich diese an den verschiedenen Orten 
und über die Zeiten entwickelt und ausdifferenziert? Wie wurden Gottes-
dienste durch die Jahrhunderte politisch bedeutsam – z.B. als Kriegsgottes-
dienste in den Weltkriegen oder als Friedensgebete in den letzten Jahren der 
DDR? Diese und viele weitere Fragen stehen im Raum, wenn wir historisch 
zu Werke gehen.

Dabei ist zu beachten, dass die historische Methode keine Urform ›des‹ 
christlichen Gottesdienstes zu Tage befördert, sondern zunächst eine unab-
sehbare Vielfalt und Komplexität liturgischen Handelns (Bradshaw 1992). Die 
Historiker*innen, die sich mit dem Gottesdienst der ersten Jahrhunderte oder 
des Mittelalters befassen, sind gezwungen, aufgrund weniger Quellen die 
jeweilige liturgische Praxis zu erwägen. Dabei beschränken sich die Quellen 
mehrheitlich auf Texte: auf Taufkatechesen oder mystagogische Traktate, Mo-
dellliturgien oder Sammlungen von Gebeten, Homilien oder liturgische An-
weisungen (vgl. Meyer-Blanck 2009). Wir können meist nur vermuten, in 
welcher Weise und in welcher Verbindlichkeit diese zur Anwendung gelang-
ten. Aufgrund dieser oft zufällig erhaltenen Quellen wird die jeweilige litur-
gische Praxis rekonstruiert, wobei jede Rekonstruktion prinzipiell unsicher 
bleibt. Wir können historisch über die Liturgien der ersten Jahrhunderte – 
aber auch weit darüber hinaus! – nur Mutmaßungen anstellen. Die konkrete 
und komplexe liturgische Praxis, das Verhalten der Vorsteher und der Ge-
meinden, die Gesten und die Riten, welche die Gebete und die Gesänge, die 
Gruß- und die Segensformeln, die Homilien und die Doxologien begleiteten, 
wie auch das liturgische Erleben der Menschen bleiben uns weitgehend ver-
borgen.

Die historische Methode führt uns (1.) zur kaum bestreitbaren Einsicht in 
die Vielfalt und Veränderbarkeit des Gottesdienstes im Laufe der Geschichte. 
Darin kommt ihr eine ausgesprochen kritische Funktion zu. Eine historisch 
informierte und orientierte Liturgiewissenschaft hat immer wieder daran zu 
erinnern, dass es den einen Gottesdienst der Urkirche, die liturgische ›Urge-

Methoden der Reflexion

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3505991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   35 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



36

stalt‹ ebenso wenig gibt wie eine organische Entwicklung der Liturgie hin zu 
einer vollgültigen Gestalt. 

Anton Baumstark (1872–1948) ging in seiner vergleichenden Liturgiewissen-
schaftsforschung davon aus, dass die Liturgie einen der Evolution des Lebens ver-
wandten Entwicklungsprozess durchlaufen habe, der sich aufgrund historischer 
Ablagerungen rekonstruieren lasse (vgl. Baumstark 1923, 1939). Dabei ist es ihm 
vor allem darum zu tun, liturgiespezifische Entwicklungsgesetze zu bestimmen. 
Bezeichnenderweise spielen in seinen vergleichenden Rekonstruktionen des litur-
gischen Evolutionsprozesses die liturgischen Umkodierungen der Reformation 
des 16. Jh. keine entwicklungsrelevante Rolle. Sie rücken nicht einmal ins Blickfeld 
der Betrachtung. Damit soll die historiographische Bedeutung von Baumstarks 
Arbeiten in keiner Weise in Frage gestellt werden. Allerdings scheint uns das Pa-
radigma der Evolution wenig hilfreich. Es erweist sich vielmehr als anfällig für 
normative Engführungen und ideologische Besetzungen. Ein offenes und ökume-
nisch anschlussfähiges Modell vergleichender Liturgiegeschichtsforschung vertritt 
hingegen etwa Robert Taft (Taft 1997).

Die Vorstellung einer organischen Entwicklung des Gottesdienstes ist nicht das 
Ergebnis historischer Forschung, sondern heilsgeschichtlicher Konstruktion 
bzw. Spekulation. Eine historisch reflexive Liturgiewissenschaft hat daran zu 
erinnern, dass die Theologien des Gottesdienstes in der Geschichte der Kirche 
schon immer vielfältig und großen Veränderungen unterworfen waren und 
dass historische Erkenntnisse nicht mit theologisch-normativen Geltungsan-
sprüchen vermengt werden dürfen. Ein eucharistisches Gebet wird für die li-
turgische Praxis nicht bedeutsamer allein aufgrund seines Alters. Damit soll 
nicht in Abrede gestellt werden, dass in unterschiedlichen Kontexten und Zei-
ten bewährten Riten und Gebeten eine besondere Bedeutung in der Gegenwart 
zuwachsen kann. Aber diese Bedeutung muss sich je und je erweisen. 

Die historische Methode führt uns (2.) zur Einsicht in die kulturelle Be-
dingtheit und Komplexität des Gottesdienstes. Die Bedingungsfaktoren, die 
zu einer bestimmten liturgischen Form führen, sind unabsehbar vielfältig. 
Am Anfang steht nicht das Dogma, das liturgisch umgesetzt und in einen 
kultischen Ablauf gegossen worden wäre, sondern am Anfang steht eine be-
stimmte Praxis oder genauer: stehen unterschiedliche Praktiken, die sich in 
unterschiedlichen Zentren aufgrund unterschiedlicher Faktoren herausge-
bildet und bewährt haben, aber auch immer wieder verändert wurden.1 Diese 

1	 Martin Wallraff hat darauf hingewiesen, dass sich in den ersten Jahrhunderten bis zum 
Ende des Mittelalters die Gebetsformeln weit stärker und schneller verändert haben als 
die Riten. Das liturgische Verhalten hat offenbar ein stärkeres Beharrungsvermögen als die 
verwendeten Formulierungen (vgl. Martin Wallraff (2006): Eucharistie oder Herrenmahl? 
Liturgiewissenschaft und Kirchengeschichte im Gespräch, VF 51(2), 55–63).

Methoden der Liturgiewissenschaft 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3605991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   36 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



37

Faktoren sind nicht nur solche des theologisch-kirchlichen Binnenraumes 
– falls von einem solchen überhaupt gesprochen werden kann –, sondern es 
sind auch und in besonderer Weise Faktoren des kulturellen und (religions-)
politischen Umfeldes. Oder anders gesagt: Die Abgrenzung zwischen Chris-
tentum, Judentum und Hellenismus ist für die ersten Jahrhunderte nicht 
trennscharf möglich. Die christlichen Gemeinden wachsen erst allmählich 
aus dem sich seinerseits neu orientierenden und organisierenden Judentum 
heraus und sind vielfältig auf die pagan-hellenistische Umwelt bezogen und 
mit dieser verflochten. Energische Abgrenzungsgesten, wie wir sie im Neuen 
Testament oder bei den Kirchenvätern finden, weisen gerade auf die tatsäch-
liche und weitgehend selbstverständliche Verflochtenheit hin, die zuweilen 
als Problem empfunden wurde und Grenzziehungen verlangte.

Der historisch ausgerichtete TRE-Artikel des Hamburger Praktischen Theologen 
Peter Cornehl zum »Evangelische[n] Gottesdienst von der Reformation bis zur 
Gegenwart« von 1985 scheint uns in historiographischer Hinsicht nicht nur be-
sonders informativ und lesenswert, sondern methodisch durchaus innovativ. Cor-
nehl rekonstruiert die verschiedenen Epochen der Gottesdienstgeschichte jeweils 
unter drei Perspektiven: »Drei systematische Fragestellungen stehen im Vorder-
grund: (1) nach den Intentionen und Konturen der im Gottesdienst vermittelten 
Weltdeutung, (2) nach den Strukturen der gottesdienstlichen Kommunikation und 
(3) nach den Merkmalen des gottesdienstlichen Angebotes und dem Teilnahme-
verhalten der Kirchenmitglieder« (Cornehl 1985, 54). Der Gottesdienst kommt 
dadurch als theologisch bestimmtes und zugleich kulturelles Phänomen in den 
Blick, das sich in einer bestimmten kultischen Praxis realisiert und in seiner Re-
levanz seitens der Gemeinden grundsätzlich strittig ist. Erst in dieser komplexen 
Mehrdimensionalität kommt er als kulturell bedingter und historisch sich verän-
dernder Vollzug angemessen zur Darstellung.

Die historische Methode führt (3.) aber auch zur Einsicht, dass jede Geschichts-
schreibung unsicher ist, vorläufig bleibt und sich mit bestimmten Erkenntnis-
interessen verbindet. Die Geschichtsschreibung ist keine objektive Wissenschaft. 
Historiographie erfolgt aufgrund der vorliegenden Quellen. Dabei kann die 
Quellenlage schmal oder so vielfältig sein, dass eine Auswahl getroffen werden 
muss. Die Auswahl und Interpretation der Quellen erfolgt immer in einer be-
stimmten Hinsicht. Dabei muss eine profanhistorische Erforschung des Got-
tesdienstes nicht unbedingt zu anderen Ergebnissen führen als eine liturgie-
wissenschaftliche. Aber in der Regel ist dies der Fall, weil die Rekonstruktion 
und Darstellung der jeweiligen Geschichte in unterschiedlicher Absicht erfolgt.

Worin besteht also das Forschungsinteresse liturgiewissenschaftlicher Ge-
schichtsschreibung? Zunächst geht es darum, die Genese, die Herkunft und 

Methoden der Reflexion

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3705991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   37 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



38

die historischen Varianten unserer Gottesdienste zu kennen und diese darum 
besser zu verstehen. Es geht darum, historische Tiefenschärfe zu gewinnen. 
Und zwar nicht, um eine bestimmte Praxis zu legitimieren und eine andere 
zu kritisieren, sondern um deren Bedeutungsvielfalt und Praxisvarianten zu 
kennen, aber auch verborgene Potenziale und mögliche Gefahren. Wissen-
schaftlich betriebene historische Recherchen legitimieren die gängige Praxis 
nicht, sondern irritieren diese – in heilsamer, weil erhellender Weise. Ver-
meintlich selbstverständliche Grundsätze, Zuschreibungen und Handlungen 
werden in Frage gestellt. Historische Forschung dient der Komplexitätsstei-
gerung und darin der Aufklärung, welche sich mit Freiheitspotenzialen und 
Möglichkeitsräumen theologisch verantworteter Gestaltung verbinden. Da-
rüber hinaus kommt der historischen Methode aber auch orientierende Funk-
tion zu, indem sie maßgebliche Zusammenhänge herausarbeitet, die innere 
Logik von etablierten und bewährten liturgischen Handlungsformen analy-
siert oder die Wirkungsgeschichte liturgischer Sequenzen und Elemente ans 
Licht hebt. Oder indem sie hilft, zwischen Solidem und Kurzlebigem, zwi-
schen gangbaren Wegen und Holzwegen zu unterscheiden.

Damit sind heilsgeschichtliche Darstellungen der Gottesdienstgeschichte 
nicht grundsätzlich ins Unrecht gesetzt. Aber sie sind nicht Ergebnis histori-
scher Forschung, sondern theologischer Interpretationen, welche sich histo-
risch immer wieder befragen und korrigieren lassen müssen.

Literatur zur Vertiefung

Bradshaw, Paul F. (1992): The Search for the Origins of Christian Worship. Sources and 
Methods for the Study of Early Liturgy, New York.

Stringer, Martin D. (2005): A Sociological History of Christian Worship, Cambridge, 1–25.
Bärsch, Jürgen/Kranemann, Benedikt (2018) (Hg.): Geschichte der Liturgie in den Kirchen 

des Westens. Rituelle Entwicklungen, theologische Konzepte und kulturelle Kontex-
te, 2 Bde., Münster/W.

2.3.2	 Systematisch-theologische Methoden: Fundamentalliturgik

Die Systematische Theologie fragt nach denjenigen Begründungszusammen-
hängen des Gottesdienstes, die für die jeweilige Gegenwart Plausibilität und 
Relevanz beanspruchen können. Sie fragt nach den je aktuellen Prinzipien 
liturgischen Handelns. Dies kann nicht anders geschehen, als dass sie zwei 

Methoden der Liturgiewissenschaft 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3805991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   38 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



39

Perspektiven aufeinander bezieht: die theologisch-dogmatische und die em-
pirische. Den Gottesdienst theologisch zu reflektieren heißt, ihn in dieser 
doppelten Perspektive zu reflektieren. Dabei ist zu beachten: Auch eine em-
pirische oder historische Rekonstruktion ist sachgemäß nicht möglich, ohne 
dass die jeweiligen religiösen Deutungen und normativen Aspekte des Pre-
digens, des Betens oder des Segnens berücksichtigt und in die Interpretation 
einbezogen werden. Die Leistung systematisch-theologischer Reflexion be-
steht darin, über die empirische oder historische Rekonstruktion hinaus den 
Anschluss an die Wissenschaftskultur und Plausibilitätsstruktur der jeweili-
gen Gegenwart zu gewinnen.

Die Verschränkung der beiden Perspektiven – der theologischen und der 
empirischen – kann in unterschiedlicher Weise erfolgen: Der konkrete Got-
tesdienst als kollektive religiöse Praxis fungiert entweder als Ursprungserfah-
rung, als Gegenstand oder als Anwendungsfall theologisch-dogmatischer Be-
mühungen.

(1) Als Ursprungserfahrung des Glaubens wie des theologischen Nachdenkens 
wird der Gottesdienst vor allem in der katholischen Liturgiewissenschaft ver-
standen. Nach Romano Guardini ist es »die lebendige, opfernde, betende, die 
Gnadengeheimnisse vollziehende Kirche, in ihrer tatsächlichen Kultübung und 
ihren auf diese bezüglichen, verbindlichen Äußerungen«, welche die »systema-
tische Liturgiewissenschaft« zu explizieren und in einer Lehre zu systematisie-
ren habe (Guardini 1921, 104). Nach Guardini kommt in der liturgischen Pra-
xis und deren verbindlicher Regelung durch die Kirche – beides im Singular! 
– Gottes »übernatürliche Offenbarung und Lebensmitteilung« in authentischer, 
ursprünglicher und unverfälschter Weise zum Ausdruck. Die systematische 
Liturgiewissenschaft ist folglich Reflexions- und Explikationsagentur dieser 
Ursprungserfahrung des Glaubens. Einer so verstandenen Liturgiewissenschaft 
kommt eine hohe, apodiktische Normativität zu. Denn sie geht aus von der und 
bleibt bezogen auf die überlieferte »übernatürliche Wahrheit« und die sakro-
sankte kultische »Lebensordnung« der Kirche (Guardini 1921, 104). 

(2) Auch für Friedrich Schleiermacher ( Kap. 6.1.3.2.1) stellt der Gottesdienst 
die religiöse Ursprungserfahrung des Glaubens par excellence dar, allerdings in 
einem ganz anderen Sinne als bei Guardini: Nach Schleiermacher bieten Got-
tesdienste den kultischen Rahmen dafür, dass der religiös virtuose Prediger das 
»Bewusstsein schlechthinniger Abhängigkeit« in inspirierender Weise darzu-
stellen, die »Circulation des religiösen Bewusstseins« in Schwung zu bringen 
und die Gläubigen zu eigener religiöser Produktivität anzuregen vermag. Die 
Methode der Liturgik besteht nach Schleiermacher darin, den Zusammenhang 

Methoden der Reflexion

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   3905991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   39 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37



40

zwischen religiösem Bewusstsein, liturgischer Darstellung und traditioneller 
Glaubenslehre systematisch zu reflektieren und daraus Kriterien für die Ori-
entierung liturgischer Vollzüge zu gewinnen. Damit wird der Gottesdienst nun 
allerdings auch zum Gegenstand systematisch-theologischen Nachdenkens. 

(3) Für Karl Barth stellt der Gottesdienst vor allem einen Gegenstand theo-
logischen Nachdenkens dar. In seinem 1921 vor deutschen Pfarrern gehalte-
nen Vortrag »Not und Verheißung der christlichen Verkündigung« (Barth 
1922/1990) schildert er den Gottesdienst am Sonntagmorgen als eine Szene, 
in der die existenzielle, ja verzweifelte Sinnsuche der Menschen und die be-
freiende Kraft des Evangeliums in dramatischer Weise aufeinander stoßen. 
Seine ganze Theologie, so bekennt er an einer anderen Stelle, sei und bleibe 
eine Pfarrer-Theologie, welche die Aufgabe dessen reflektiere und orientiere, 
der auf die Kanzel steige, um vor und für eine Gemeinde zu beten, aus der 
Bibel zu lesen und zu predigen. Barth geht in seiner Theologie sowohl von 
der Erwartung der Menschen als auch von der Aufgabe der Verkündigung 
aus und bleibt auf beide bezogen. Er betreibt insgesamt eine kritische Got-
tesdiensttheorie, wobei er seine theologische Orientierung nicht aus der li-
turgischen Situation, sondern aus der systematisch-theologischen Reflexion 
gewinnt. Barth verfährt theologisch deduktiv.

Ein anderes Verfahren schlägt Alexander Deeg in seiner Fundamentalliturgik 
vor: nämlich ein abduktives (Deeg 2012a, 65–71). Denn weder ist es möglich, 
in induktiver Weise aus der Wahrnehmung und Analyse der vorfindlichen 
liturgischen Praxis die Theorie und normativen Grundsätze des Gottesdiens-
tes abzuleiten, noch lässt sich deduktiv allein aus den Grundsätzen, die wir 
in der Tradition und in der Dogmatik vorfinden und systematisch reflektie-
ren, auf Kriterien für eine stimmige liturgische Praxis schließen. Hilfreiche 
und theologisch sachgemäße Kriterien ergeben sich vielmehr im immer span-
nungsvollen Gegenüber von Dogmatik und liturgischer Situation, von Theo-
logie und Empirie. Oder genauer: Sie ergeben sich aus diesem Gegenüber 
nicht zwangsläufig, sondern erscheinen, tauchen auf, werden kreativ erwogen. 
Denn das Verhältnis von dogmatischer Tradition und Situation ist kein sta-
biles und eindeutiges, sondern ein wechselndes und fragliches. Fraglich und 
strittig sind sowohl die Beschreibung und Analyse der Situation als auch die 
ihr entsprechenden theologischen Prinzipien sowie der Modus der Entspre-
chung. Kriterien für den Gottesdienst lassen sich nur in einem hermeneuti-
schen Zirkel gewinnen, indem abduktiv Zusammenhänge und Regeln erwo-
gen werden, welche in der Folge deduktiv abgeleitet und induktiv überprüft 
werden, um sie zu bestätigen, zu differenzieren oder zu modifizieren.

Methoden der Liturgiewissenschaft 

05991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   4005991_Deeg_Liturgik_Inhalt_final.indd   40 23.03.2021   12:37:3723.03.2021   12:37:37


