
Eucharistie und
Erneuerung

Aufbruch aus der Mitte des Glaubens

Herausgegeben von George Augustin



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-38965-8

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83965-8



Inhalt

5

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Kurt Kardinal Koch
Die Kirche feiert Eucharistie – Die Eucharistie baut Kirche
auf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Michael Seewald
Allen und jedem
Versuche über die Kirche als Sakrament . . . . . . . . . . . . . . . . 36

Robert Vorholt
„Tut dies zu meinem Gedächtnis!“
Die frühchristliche Eucharistiefeier im Spiegel
des Abschiedsmahls Jesu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

George Augustin SAC
Geistliche Kommunion
Zur Wiederentdeckung eines verlorenen Glaubensschatzes . . 75

Stefan Laurs
Eucharistie – Arznei der Unsterblichkeit
Neues Leben in der Spannung von „schon“ und „noch nicht“ 97

Heinrich-Maria Burkard
Hilfestellungen zu einem vertieften Mitfeiern der Eucharistie 119

Martin Stuflesser
„… nicht wie Außenstehende und stumme Zuschauer“ (SC 48)
Die Feier der Eucharistie 50 Jahre nach der Promulgierung des
Missale Romanum 1970 unter den besonderen Bedingungen
der Corona-Pandemie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 146



6

Markus Zimmermann
Das eucharistische Geheimnis zwischen theologischem
Anspruch und staatskirchlicher Verflüchtigung in Zeiten der
Corona-Krise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Hubert Lenz
Eucharistie und kirchliches Leben im Corona-Test . . . . . . . . 191

Autorenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

Inhalt



Vorwort

Die Erneuerung der Kirche ist ein in breiter Öffentlichkeit dis-
kutiertes Thema unserer Tage. Kirche muss wieder anziehender,
glaubwürdiger und moderner werden, sich auf der Höhe der
Zeit bewegen sowie der Lebenswirklichkeit der heutigen Men-
schen entsprechen. Diese Anliegen finden heute vielfältige Zu-
stimmung.

In der Frage nach der Konkretisierung der kirchlichen Erneue-
rung und Veränderung im Einzelnen scheiden sich jedoch die
Geister in sogenannte progressiv-liberale und konservativ-traditio-
nelle Lager sowie eine Vielzahl von Zwischenpositionen. Einen
echten, breit getragenen Konsens zu erreichen, scheint schwierig
oder gar unmöglich zu sein. Soziologen sehen keine große Zukunft
für die Kirche und prophezeien daher den baldigen Tod des Pa-
tienten „Institution Kirche“. Die Frage nach der Zukunft der Kir-
che sollte uns alle in eine „heilige Unruhe“ versetzen: Es ist eine
Tatsache, dass ein Großteil der Katholiken in Europa am liturgi-
schen Leben nicht mehr teilnimmt und sich innerlich von der In-
stitution Kirche distanziert hat.

Im Kontext dieser Beobachtung stellen sich grundlegende Fra-
gen: Wie können wir die Fokussierung auf Konfliktthemen der
Kirchenpolitik und ideologische Grabenkämpfe der Botschaft
Jesu willen überwinden? Wie wird Versöhnung und ein neues
Miteinander unterschiedlicher Interessensgruppen denkbar? Was
ist das Wesentliche und das Einigende des christlichen Glaubens?

Die eigentliche Zukunft der Kirche hängt von der Lebendigkeit
des Glaubens und der Frage nach dessen Weitergabe an die nächste
Generation ab. Somit ist die Selbst- und Neuevangelisierung als
zukunftsweisender Weg der Kirche angesagt. Unsere säkulare Ge-
sellschaft benötigt insbesondere dringend neue Verstehenszugänge
zum Glauben und zudem Erfahrungswege des Glaubens. Diese zu
erschließen ist der kirchliche Grundauftrag, den die Kirche nur

7



dann erfüllt, wenn sie die christliche Existenz vor allem als Beru-
fung zur Nachfolge Christi in der Jüngerschaft und als Berufung
zur Heiligkeit verstehen lehrt. Dabei wird deutlich: Christsein ist
gelebte Christusfreundschaft zur Verherrlichung des Vaters im
Himmel. Vor diesem Hintergrund ist es eine bleibende Aufgabe,
die Identität der Kirche tiefer zu erfassen und sich ihrer Sendung
neu zu vergewissern.

Selbstreflexion und Selbstkritik sind heute mehr denn je ange-
bracht. Dazu gehört die Frage nach der Identität des Christseins:
Was macht das Leben und Glauben des Christen aus? Was ist die
Berufung und die Sendung der Kirche? Wie können Christen in
der heutigen säkularen Welt das Evangelium leben und verkünden?
Welche Gestalt von Kirche trägt zur Erfüllung des Auftrages Jesu
bei? Welche Erneuerung braucht es dafür? Und schließlich: Meinen
wir damit wirklich die Metanoia, die Umkehr des Menschen zu
Gott? „Die Zeit ist erfüllt, das Reich Gottes ist nahe. Kehrt um
und glaubt an das Evangelium!“ (Mk 1,15)

Es wird ersichtlich, dass eine theozentrische Wende, Gott wie-
der ins Zentrum kirchlichen Lebens zu stellen, das Gebot der
Stunde ist: „Sucht aber zuerst sein Reich und seine Gerechtigkeit;
dann wird euch alles andere dazugegeben“ (Mt 6,33). An der
Gottesfrage allein wird sich die Zukunft der Kirche entscheiden.
Die Kirche ist nach dem katholischen Verständnis der Ort der
Gegenwart und der Begegnung Gottes. Sie ist die Zeugin der
Heiligkeit und Herrlichkeit Gottes und steht für die Sichtbarkeit
Gottes sowie die Erfahrung seiner wirkmächtigen Präsenz. Die
wahre Erneuerung der Kirche beginnt dort, wo diese Wirklichkeit
neu erkannt und gelebt wird. Die Kirche erneuert sich durch
Gott-begeisterte Menschen, die in der Nachfolge Christi ihr
Christsein zur Verherrlichung Gottes leben. Eine Logik der
Begeisterung für Gott ist die motivierende Kraft jeglicher Er-
neuerungsbemühungen: „Die Freude am Herrn ist eure Stärke.“
(Neh 8,10).

Die Kirche ist die Gemeinschaft, die aus der Erkenntnis der
Herrlichkeit Gottes entsteht und aus der Verherrlichung Gottes

8

Vorwort



lebt. Diese Gemeinschaft schöpft ihre Kraft aus der gelebten Got-
tesbegegnung und Gottesbeziehung. Der vornehmste Ort der
Begegnung mit Gott ist die Feier der Eucharistie. Nach dem katho-
lischen Verständnis entsteht und lebt die Kirche aus der Eucharis-
tie: Indem sie Eucharistie feiert, wird sie, was sie ist und was sie
sein soll. So schöpft sie täglich aus ihrem Existenzgrund und er-
neuert sich stetig. Nach Augustinus ist die Kirche zutiefst eucharis-
tisch: „Wenn du also verstehen willst, was der Leib Christi ist,
dann höre auf den Apostel. Der sagt den Gläubigen: ‚Ihr aber seid
Christi Leib und Glieder‘ (1 Kor 12,27). Wenn ihr selbst also Leib
Christi und seine Glieder seid, dann liegt euer eigenes Geheimnis
auf dem Altar: Ihr empfangt also euer eigenes Geheimnis“ (Augus-
tinus, Sermo 272). Wenn die Eucharistie, wie uns das Zweite Vati-
kanische Konzil lehrt, die Quelle und der Höhepunkt des christli-
chen Lebens ist, dann kann alle Erneuerung der Kirche nur aus
dieser Mitte erfolgen (vgl. LG 11).

Deshalb gilt es deutlich zu machen, dass die Erneuerung der Kir-
che nur dann zur gelebten Realität werden kann, wenn sie aus der
eucharistischen Quelle entspringt. Dazu ist es dringend notwendig,
die eucharistische Dimension des christlichen Lebens und ihre geist-
liche Bedeutung tiefer zu erfassen. Kirchliche Erneuerung kann nur
langfristig Früchte tragen durch eine Verlebendigung und Vertiefung
des eucharistischen Glaubens. Alles Handeln der Kirche muss
Eucharistie-zentriert sein. Eucharistiezentrierung heißt hier nichts
anderes als gelebte Christozentrik und Theozentrik, die das ganze
christliche Leben bestimmen sollten.

So wird eine Verlebendigung des Glaubens und der Hoffnung aus
der eucharistischen Mitte die Voraussetzung für eine gelingende Er-
neuerung der Kirche: Eine umfassende Eucharistie-Katechese sollte
die alles bestimmende Priorität aller kirchlicher Pastoral und Er-
neuerungsprozesse sein und zum Herzensanliegen aller Amtsträger
und Dienstnehmer der sich erneuernden Kirche werden.

Die Autoren des vorliegenden Bandes verdeutlichen die tiefe
und umfassende Bedeutung der Eucharistie für die Kirche aus un-
terschiedlichen Perspektiven. Mögen die vielfältigen Impulse die-

9

Vorwort



ses Buches einen Beitrag leisten, die Schönheit der Eucharistie neu
zu erfassen und eine neue Liebe und Begeisterung für die Eucha-
ristie zu wecken.

Vallendar am Hochfest des Leibes und Blutes Christi 2021

George Augustin SAC

10

Vorwort



Kurt Kardinal Koch

Die Kirche feiert Eucharistie – Die Eucharistie
baut Kirche auf

1. Wechselseitige Immanenz von Eucharistie und Kirche

Die Kirche feiert Eucharistie.1 Dieser Satz dürfte sich für jeden
Christen, besonders für den katholischen, von selbst verstehen, zu-
mal wenn er sich dessen bewusst ist, dass die Eucharistie nicht ein-
fach eines der sieben Sakramente ist, sondern das Sakrament aller
Sakramente, da sie Quelle, Mitte und Höhepunkt des christlichen
und kirchlichen Lebens ist. Was die Kirche in der Eucharistie wirk-
lich feiert, kommt aber erst zu Tage, wenn wir auch den anderen
Satz bedenken, dass die Eucharistie die Kirche aufbaut. Denn beide
Sätze gehören unlösbar zusammen und erschließen nur zusammen
das ganze Geheimnis des eucharistischen Glaubens: Die Eucharis-
tie kommt nicht nur von der Kirche her, sondern die Kirche
kommt auch und vor allem von der Eucharistie her.2

Im Unterschied zum ersten Satz, dass die Kirche Eucharistie
feiert, dürfte freilich der zweite Satz, dass die Eucharistie Kirche
aufbaut, weniger im Bewusstsein der heutigen Frömmigkeit prä-
sent sein. Denn sie ist stark von den neuzeitlichen Tendenzen des
Individualistischen und des Subjektivistischen geprägt, die sich
auch im durchschnittlichen Eucharistieverständnis und wahr-

11

1 Diesem Beitrag liegt ein Vortrag zu Grunde, der anlässlich des Symposions „Er-
neuerung der Kirche aus der eucharistischen Mitte“ am 25. März 2020 in Vallendar
gehalten werden sollte. Aufgrund der Corona-Pandemie musste die Veranstaltung
abgesagt werden.
2 Vgl. R. Ahlers, Communio Eucharistica. Eine kirchenrechtliche Untersuchung der
Eucharistielehre im Codex Iuris Canonici (Regensburg 1990); Dies., Communio
Eucharistica – Communio Ecclesiatsica. Zur wechselseitigen Immanenz von Eucha-
ristie und Kirche, in: Dies., P. Krämer (Hrsg.), Das Bleibende im Wandel. Theologi-
sche Beiträge zum Schisma von Marcel Lefebvre (Paderborn 1990), 87–103.



scheinlich noch mehr in der eucharistischen Praxis niedergeschla-
gen haben. Zum positiven Kern dieser Tendenzen gehört zwar
durchaus die Erkenntnis, dass die Eucharistie den Christen in
eine ganz persönliche Beziehung mit Christus hineinzieht und
dass der Christ in der Eucharistie auf innige Weise mit Christus
verbunden ist und in tiefer Gemeinschaft mit ihm lebt. Die Eucha-
ristie ist Gemeinschaft des Glaubenden mit dem auferstandenen
und erhöhten Christus, der in der Kraft des Heiligen Geistes in
der Eucharistie seine Gegenwart schenkt.

Die Gegenwart des erhöhten Christus in der Eucharistie zielt
auf die Gemeinschaft der Glaubenden mit ihm und deshalb
auch auf die Gemeinschaft der Glaubenden und zur Feier der
Eucharistie Versammelten untereinander. In der Eucharistie geht
es in der Tat um die ganz persönliche Gemeinschaft und Einheit
des Glaubenden mit Jesus Christus; aber diese persönliche Ge-
meinschaft mit Christus steht im großen Gesamtzusammenhang
der Gemeinschaft der Kirche. In der Eucharistie wird nicht nur
der einzelne Christ durch den Empfang des Leibes Christi mit
dem auferstandenen Christus verbunden; die an der Eucharistie
Teilnehmenden werden vielmehr durch den Empfang des Leibes
Christi auch untereinander zur Gemeinschaft des Leibes Christi
vereint. Die eucharistische Communio ist nicht nur personal als
Anteilhabe der Glaubenden am auferstandenen Christus zu ver-
stehen und zu vollziehen, sondern auch ekklesial als Gemeinschaft
der Glaubenden untereinander in Christus. Der Leib Christi als
eucharistische Gabe und der Leib Christi als kirchliche Gemein-
schaft unter den Glaubenden bilden ein einziges und unteilbares
Sakrament.3

12

3 Vgl. T. Schneider, Wir sind sein Leib. Meditationen zur Eucharistie (Mainz 1977).

Kurt Kardinal Koch



2. Das Letzte Abendmahl Jesu als kirchengründender Akt

Die unlösbare Verbindung von Eucharistie und Kirche und
dementsprechend der innere Zusammenhang von Eucharis-
tiegemeinschaft und Kirchengemeinschaft weist deutliche Wurzeln
in der biblischen Botschaft auf, die bei der Feier des Letzten
Abendmahles durch Jesus sichtbar zum Ausdruck kommen, vor al-
lem mit den beiden Zeichenhandlungen des gebrochenen Brotes
und des gesegneten Weines und den sie begleitenden Worten Jesu.
Deren tiefe Sinnbedeutung erschließt sich freilich nur, wenn sie im
Licht des alttestamentlichen Glaubens und der jüdischen Fröm-
migkeit betrachtet werden.4

Der Gemeinschaftscharakter des Letzten Abendmahls wird zu-
nächst sichtbar im Ritus des Brotbrechens, der auf die in der da-
maligen Zeit übliche Praxis zurückverweist, bei der mit dem Brot-
brechen jeweils die Mahlzeit eröffnet worden ist. Durch das
Brechen des Brotes werden diejenigen, die ein Stück vom gebro-
chenen Brot erhalten, zu einer Gemeinschaft zusammengeschlos-
sen. Wer ein Stück Brot erhält, gehört zur Segensgemeinschaft
Gottes. Da das Brotbrechen ein Zeichen der Tischgemeinschaft
ist, kann man verstehen, dass im Alten Testament der wohl
schlimmste Vertrauensbruch unter Menschen darin gesehen wird,
dass ein Tischgenosse die Gemeinschaft verrät. Vollends der Verrat
des Judas wird als abscheulich betrachtet, weil er vollzogen worden
ist, nachdem Jesus ihm den Bissen Brot gegeben hat, der ihm zu-
gleich Anteil an der Gemeinschaft mit ihm zugewiesen hat.5

Wie ernst das Brotbrechen dann in der frühen Kirche verstan-
den worden ist, kann man daraus ersehen, dass sie mit diesem

13

4 Vgl. H. Gese, Die Herkunft des Herrenmahls, in: Ders., Zur biblischen Theologie
(München 1977) 107–127.
5 In diesem Sinn konnte auch der heilige Bernhard von Clairvaux (Sermones super
Cantica Canticorum, 33,16) sagen, die größte Bitterkeit werde der Kirche nicht
durch ihre Gegner zugefügt, sondern durch die eigenen „Hausgenossen“ mit ihrem
selbstgefälligen Frieden: „Ecce in pace amaritudo amarissima“ – eine Wahrheit, die
sich bis auf den heutigen Tag verifizieren lässt.

Die Kirche feiert Eucharistie – Die Eucharistie baut Kirche auf



Wort die Eucharistie bezeichnet hat. Das Brechen des Brotes ist in
der frühen Kirche zum entscheidenden Erkennungszeichen des
auferstandenen Christus geworden, wie in der Perikope von den
Jüngern auf dem Weg nach Emmaus sichtbar ist: Als die Jünger
von Emmaus zurückkehrten, „erzählten sie, was sie unterwegs er-
lebt hatten und wie sie ihn erkannt hatten, als er das Brot brach“
(Lk 24,35). Von der Urgemeinde in Jerusalem heißt es in der Apos-
telgeschichte: „Sie hielten an der Lehre der Apostel fest und an der
Gemeinschaft, am Brechen des Brotes und an den Gebeten“
(Apg 2,42). Das Brotbrechen begründet Gemeinschaft. In diesem
Sinn hat auch Jesus sein Letztes Abendmahl mit seiner neuen Cha-
burah, nämlich mit den Aposteln, die seine neue Familie geworden
sind, gefeiert. Das Brotbrechen Jesu begründet deshalb in nuce
Kirche im Sinne des von Jesus gesammelten Israel.6

Die gemeinschaftstiftende Intention des Letzten Abendmahls
Jesu tritt noch deutlicher zu Tage mit dem Ritus des Teilens des
einen Kelches. Das gemeinsame Trinken aus dem einen und
demselben Kelch ist das Zeichen der tiefen Solidarität in einer
Schicksalsgemeinschaft. Diese Intention Jesu wird deutlich aus-
gesprochen in seinem Wort über den Kelch, das freilich in den bib-
lischen Traditionen in verschiedenen Varianten überliefert ist, sich
aber auf alttestamentliche Bundesüberlieferungen, freilich mit un-
terschiedlichen Akzenten, bezieht. In der markinisch-matthäischen
Tradition ist das Wort Jesu über den Kelch, in dem vom „Blut des
Bundes, das für viele vergossen wird“ die Rede ist, dem alttesta-
mentlichen Bericht über den Bundesschluss am Sinai entnommen.
Dort besprengt Moses mit dem Opferblut zunächst den Altar als
Zeichen für den verborgenen Gott und anschließend das Volk, in-
dem er sagt: „Das ist das Blut des Bundes, den der Herr aufgrund
all dieser Worte mit euch geschlossen hat“ (Ex 24,6 – 8). Der Blut-
ritus am Sinai bedeutet, dass Gott sich in eine geheimnisvolle

14

6 Vgl. J. Ratzinger, Das Pascha Jesu und der Kirche, in: Ders., Schauen auf den
Durchbohrten. Versuche einer spirituellen Christologie (Einsiedeln 1984) 87– 92.

Kurt Kardinal Koch



Blutsgemeinschaft mit den Menschen begibt, sodass er nun zu ih-
nen gehört. Wenn Jesus beim Letzten Abendmahl seinen Jüngern
den Kelch darreicht und sagt: „Dies ist mein Blut, das Blut des
Bundes“, dann werden die Worte Gottes am Sinai jetzt in ihrer
neuen Sinnrichtung und Tiefe erschlossen. In der lukanisch-pau-
linischen Tradition spricht Jesus dem gegenüber im Blick auf den
Kelch vom „neuen Bund in meinem Blut“. Diese Tradition greift
auf den Propheten Jeremia zurück, der verheißen hat, dass Gott
an der Stelle des von den Menschen gebrochenen Bundes am Sinai
einen neuen Bund setzen wird, der nicht mehr gebrochen werden
kann, indem Gott den bisherigen bedingten Bund, der von der Ge-
setzestreue der Menschen abhängig gewesen ist und deshalb im-
mer wieder zum Bruch geführt hat, mit seinem neuen unbeding-
ten Bund ersetzen wird, in dem sich Gott selbst unwiderruflich
bindet. Diesen neuen, unverbrüchlichen und endgültigen Bund
schließt Jesus beim Letzten Abendmahl. Und indem Jesus aus-
drücklich von „meinem Blut“ spricht, bringt er zum Ausdruck,
dass er nicht nur diesen neuen Bund stiftet, sondern dass er selbst
dieser neue Bund Gottes ist, der in seinem Blut geschlossen wird,
das er für die Vielen hingibt.

Beim Letzten Abendmahl nimmt Jesus vorweg, was eigentlich
erst an seinem Kreuz vollzogen werden wird, nämlich das Pascha-
ereignis seiner Selbsthingabe in Liebe für die Menschen. Denn
beim Letzten Abendmahl spricht Jesus nicht nur von seinem Leib
und seinem Blut, sondern dezidiert von seinem Leib, der für euch
hingegeben wird, und von seinem Blut, das für euch vergossen
wird. Beim Letzten Abendmahl vollzieht Jesus sein Sterben am
Kreuz voraus und verwandelt es von innen her in ein Geschehen
seiner liebenden Selbsthingabe. Das Letzte Abendmahl und sein
Kreuz gehören unlösbar zusammen. Von daher wird vollends
deutlich, dass es beim Letzten Abendmahl Jesu nicht einfach um
eine vereinzelte kultische Handlung geht. Die Zeichenhandlungen
und die sie begleitenden und deutenden Worte Jesu zeigen viel-
mehr, dass das Letzte Abendmahl „Bundesschluss und als Bundes-
schluss die konkrete Gründung des neuen Volkes“ ist, „das Volk

15

Die Kirche feiert Eucharistie – Die Eucharistie baut Kirche auf



wird durch sein Bundesverhältnis mit Gott“.7 Zu diesem Volk wer-
den die Jünger durch die Leibes- und Blutgemeinschaft mit Jesus.
Damit ist angedeutet, dass auch die Kirche Volk nur sein kann und
wird, wenn sie Volk vom Leib und Blut Christi und damit von der
Eucharistie her wird und ist. Wie Jesus nicht nur das Letzte
Abendmahl gefeiert, sondern mit ihm Kirche begründet hat, so fei-
ert auch die Kirche nicht nur Eucharistie, sondern wird von ihr
her aufgebaut.

3. Die Eucharistie als Sakrament der Einheit

Der im Letzten Abendmahl Jesu grundgelegte untrennbare Lebens-
zusammenhang zwischen der eucharistischen und der kirchlichen
Gemeinschaft ist im Neuen Testament vor allem von Paulus reflek-
tiert und vertieft worden. Wenn Paulus vom Herrenmahl spricht,
dann beginnt er stets mit dem Satz: „Wenn ihr als Gemeinde zu-
sammenkommt“ (1 Kor 11,18). Die Feier des Herrenmahles ist für
Paulus wesentlich ein Zusammenkommen. Demgemäß heißt eine
der ältesten Bezeichnungen der Eucharistie synaxis, was Versamm-
lung und Zusammenkunft des Volkes Gottes bedeutet. Denn in ih-
rem wesentlichen Kern ist Kirche eucharistische Versammlung,
und Kirche ist vor allem dort, wo Eucharistie gefeiert wird: „Ubi
eucharistia, ibi ecclesia“.

In dieser Sinnrichtung hat sich die werdende Kirche im An-
schluss an die jüdische Synagoge den Namen „ekklesia“ gegeben.8

In der profan-griechischen Sprache bezeichnet dieses Wort die
Volksversammlung einer politischen Gemeinschaft und in der
Glaubenssprache die Versammlung der Glaubenden. Sie unter-

16

7 J. Ratzinger, Zur Gemeinschaft gerufen. Kirche heute verstehen (Freiburg i. Br.
1991) 25. Vgl. auch Ders., Der Neue Bund. Zur Theologie des Bundes im Neuen Tes-
tament, in: Ders., Die Vielfalt der Religionen und der Eine Bund (Hagen 1998)
47–79.
8 Vgl. R. Pesch, Gott ist gegenwärtig. Die Versammlung des Volkes Gottes in Syna-
goge und Kirche (Augsburg 2006).

Kurt Kardinal Koch



scheidet sich von der ersteren vor allem dadurch, dass in der
griechischen Polis die Männer zusammengekommen sind, um
wichtige Beschlüsse zu fassen, währenddem die Glaubenden im
christlichen Gottesdienst zusammenkommen, nicht um selbst zu
beschließen, sondern um zu hören und aufmerksam zu verneh-
men, was Gott beschlossen hat, und dazu seine Zustimmung zu
geben. Das Wort „ekklesia“ bedeutet deshalb im Kern Versamm-
lung zum Gottesdienst, es weist auf die Eucharistie hin und be-
zeichnet die zur Eucharistie zusammengerufene Versammlung der
an Christus Glaubenden. Das tiefste Wesen der Kirche ist deshalb
die eucharistische Versammlung: Kirche ist vor allem dort, wo sich
Christen zur Feier der Eucharistie versammeln. Die Kirche ist die
Gemeinschaft derer, die sich von Christus zusammenrufen lassen,
um den eucharistischen Leib Christi zu empfangen und von der
Eucharistie her immer neu Leib Christi zu werden.

Für diesen Lebenszusammenhang von Eucharistie und Kirche
hat Paulus einen prägnanten Ausdruck gefunden, indem er im
zehnten Kapitel des Ersten Briefes an die Korinther den Begriff
„Leib Christi“ sowohl für die eucharistische Gabe als auch für die
kirchliche Gemeinschaft verwendet: „Ist der Kelch des Segens, über
den wir den Segen sprechen, nicht Teilhabe am Blut Christi? Ist das
Brot, das wir brechen, nicht Teilhabe am Leib Christi? Ein Brot ist
es. Darum sind wir viele ein Leib; denn wir alle haben teil an dem
einen Brot“ (1 Kor 10,16 –17). Wie wichtig für Paulus der unlös-
bare Zusammenhang zwischen dem eucharistischen und dem ek-
klesialen „Leib Christi“ ist, kann man bereits daran ablesen, dass
er – im Unterschied zu allen anderen neutestamentlichen Abend-
mahlstraditionen – die Worte über Brot und Kelch umstellt, ge-
nauer das Kelchwort dem Brotwort voranstellt. Der Grund für die-
ses auffällige und eigenwillige Verfahren kann nur darin liegen,
dass Paulus auf diesem Weg den Zusammenhang zwischen Eucha-
ristie und kirchlicher Gemeinschaft besser verdeutlichen kann.
Unmittelbar wechselt er vom „Leib Christi“, an dem das eucharis-
tische Brot sakramental Anteil gibt, über zum „Leib Christi“, der
die Kirche real ist. So macht er verständlich, dass der Aufbau der

17

Die Kirche feiert Eucharistie – Die Eucharistie baut Kirche auf



Kirche durch die Eucharistie geschieht und dass die Einheit der
vielen Glaubenden in der einen Kirche von dem einen eucharisti-
schen Brot und damit von dem einen Christus her kommt: Weil
Christus nur einer ist, ist auch das eucharistische Brot nur eines;
und weil die Glaubenden durch dieses eine Brot Gemeinschaft
mit dem einen Christus erhalten, kann auch die Kirche als Leib
Christi nur eine sein. Von der Eucharistie her ist die ekklesia nicht
nur symbolisch wie der Leib Christi, sondern sehr konkret und
real der Leib Christi selbst.

Die emphatische Betonung der unlösbaren Zusammengehörig-
keit von eucharistischer und ekklesialer Gemeinschaft bei Paulus
hat ihre selbstverständliche Fortsetzung in der Zeit der frühen Kir-
che gefunden. Die Diskalia hat diesen engen Zusammenhang mit
dem sprechenden Bild zum Ausdruck gebracht: „Wie das Brot auf
den Bergen zerstreut war und zusammengebracht ein Brot gewor-
den ist, so soll deine Kirche zusammengebracht werden von den
Enden der Erde in dein Reich.“9 Vor allem der heilige Augustinus
hat den Lebenszusammenhang von Eucharistie und Kirche so tief
verstanden, dass er ihn in der einprägsamen Kurzformel verdich-
ten konnte: „Wenn ihr also Leib Christi und seine Glieder seid,
dann liegt auf dem eucharistischen Tisch euer eigenes Geheim-
nis … Ihr sollt sein, was ihr seht, und sollt empfangen, was ihr
seid.“10 Die Eucharistie ist für Augustinus deshalb „Zeichen der
Einheit und Band der Liebe“.11 In derselben Sinnrichtung hat
auch Papst Leo der Große betont, dass die Teilnahme an Leib
und Blut Christi bewirkt, „dass wir in das übergehen, was wir
empfangen“.12

Diese Sicht der Kirchenväter findet sich auch in der späteren
großen Tradition der Kirche, vor allem beim bedeutenden Theo-
logen Thomas von Aquin, für den die eigentliche „res“, gleichsam

18

9 Didaskalia 9,4.
10 Augustinus, Sermo 272.
11 Augustinus, In Joann. tr 26 c. b. n. 13.
12 Leo der Große, Sermo 63,7.

Kurt Kardinal Koch



der tiefste Grund der Eucharistie die Einheit der Kirche ist und der
die Eucharistie deshalb als „sacramentum ecclesiasticae unitatis“
bezeichnet.13 Eucharistiegemeinschaft und Kirchengemeinschaft
gehören so sehr zusammen, dass man die Leibhaftigkeit des eucha-
ristischen Sakraments nicht aus der Leibhaftigkeit der kirchlichen
Gemeinschaft heraus lösen kann, ohne zugleich die Auflösung der
Kirche wie des eucharistischen Sakraments zu bewirken. Diese
Sicht ist der großen Tradition der Kirche, und zwar sowohl in
Ost als auch in West, gemeinsam.

4. Kirchliche Dimension der Eucharistie

Wenn man sich die biblische Sicht und die große Tradition der
Kirche in der Patristik und im Mittelalter vergegenwärtigt, muss
man freilich auch daran erinnern, dass die eucharistische Fundie-
rung der Kirche und dementsprechend die kirchliche Dimension
der Eucharistie in der Geschichte der Kirche bedauerlicherweise
nicht immer bewahrt, sondern ausgeblendet worden und in Ver-
gessenheit geraten sind. Der bedeutende französische Theologe
Henri de Lubac hat eindringlich gezeigt,14 dass in den Nachwir-
kungen des Zweiten Abendmahlstreites im 11. Jahrhundert der
Zusammenhang zwischen dem eucharistischen Leib Christi und
dem ekklesialen Leib Christi weitgehend aus dem Bewusstsein ent-
schwunden ist. Eine der gravierenden Folgen dieser Entwicklung
muss man in einer verhängnisvollen Individualisierung, wenn
nicht gar Privatisierung des Verständnisses der Eucharistie und
des Vollzugs ihrer Feier erblicken, die bis heute im durchschnitt-
lichen Bewusstsein von nicht wenigen Katholiken nachwirkt,
wenn sie in der Eucharistie den sakramentalen „Leib Christi“
ohne den kirchlichen „Leib Christi“ suchen. Denn indem Eucha-

19

13 Thomas von Aquin, Summa theol. III 73,3.
14 H. de Lubac, Corpus mysticum. Kirche und Eucharistie im Mittelalter (Einsie-
deln 1969).

Die Kirche feiert Eucharistie – Die Eucharistie baut Kirche auf



ristie und Kirche voneinander dissoziiert werden, wird auch die
Eucharistie weitgehend individualisiert.

Es macht dem gegenüber das Verdienst des Zweiten Vatika-
nischen Konzils aus, dass es diese einseitigen Entwicklungen über-
winden konnte und die kirchliche Gemeinschaft wiederum in der
eucharistischen Gemeinschaft verwurzelt hat, wenn die Dogmati-
sche Konstitution über die Kirche „Lumen gentium“ hervorhebt:
„Beim Brechen des eucharistischen Brotes erhalten wir wirklichen
Anteil am Leib des Herrn und werden zur Gemeinschaft (commu-
nio) mit ihm und untereinander erhoben.“15 Diese ganzheitliche
Sicht des Konzils hat Papst Johannes Paul II. in seiner letzten En-
zyklika „Ecclesia de eucharistia“ mit Nachruck aufgegriffen und
für das kirchliche und ökumenische Leben fruchtbar gemacht.

Die konziliare Revitalisierung der ekklesialen Dimension der
Eucharistie kommt deutlich zum Ausdruck im eucharistischen
Hochgebet, in der eine dreifache Gemeinschaft bekannt wird: Im
„Memento ecclesiae“ wird die Gemeinschaft mit der ganzen Kirche
bezeugt und ihre sichtbare und nennbare Einheit mit dem Orts-
bischof und dem Bischof von Rom als dem Papst der universalen
Kirche artikuliert. Die Nennung der Namen von Ortsbischof und
Papst im Eucharistischen Hochgebet steht dafür ein, dass hier
wahrhaft die eine Eucharistie gefeiert wird, die nur in der einen
Kirche möglich ist. Die Erwähnung von Ortsbischof und Papst ist
„Ausdruck der communio, innerhalb derer die einzelne eucharisti-
sche Feier von ihrem innersten Wesen her sinnvoll ist“.16

Die gemeinschaftliche Dimension der in der Eucharistie be-
zeugten eschatologischen Hoffnung und ihrer Vorerfahrung in
der kirchlichen Liturgie wird als endzeitliches Hineingenommen-
Werden in die im Himmel bereits vollendete „Gemeinschaft der
Heiligen“ bezeugt. Im „memento sanctorum“ bringen wir unsere

20

15 LG 7.
16 W. Kasper, Einheit und Vielheit der Aspekte der Eucharistie. Zur neuerlichen
Diskussion um Grundgestalt und Grundsinn der Eucharistie, in: Ders., Theologie
und Kirche (Mainz 1987) 300 –320. zit. 316.

Kurt Kardinal Koch



Glaubensüberzeugung zum Ausdruck, dass die Feier der Eucharis-
tie bereits jetzt die feste Zuversicht auf die Vollendung der Teilhabe
an der Auferstehung Jesu Christi schenkt, die aber nur in der Ge-
meinschaft mit allen Vollendeten zum Ziel kommen kann.

In die Gemeinschaft der Heiligen werden im „Memento mor-
tuorum“ auch alle Verstorbenen mit einbezogen, indem um das
Erbarmen Gottes für sie und für ihre Aufnahme in die Herrlichkeit
des Vaters gebetet wird. Dabei wird auf das biblische Bild vom
Mahl im vollendeten Reich Gottes zurückgegriffen, an dem die
Menschen, die jetzt Eucharistie feiern, nach ihrem Tod endgültig
Anteil haben werden; und damit wird nochmals die gemeinschaft-
liche Dimension der Vollendung und ihrer liturgischen Antizipa-
tion in der Eucharistie unterstrichen, wie es im Dritten eucharisti-
schen Hochgebet heißt: „Nimm sie auf in deine Herrlichkeit. Und
mit ihnen lass auch uns, wie du verheißen hast, zu Tische sitzen in
deinem Reich.“

Memento ecclesiae, Memento sanctorum und Memento mor-
turoum: mit diesem dreifachen Memento, das genauer zu verste-
hen ist als „sprachliche Vergegenwärtigung der raum- und zeit-
übergreifenden Opfer- und Kommuniongemeinschaft“17, kommt
in liturgischer Sprache die untrennbare Einheit von eucharistischer
und kirchlicher Gemeinschaft zum Ausdruck; und es wird der tiefe
Sinn deutlich, dass der gängige Ausdruck für den Empfang der eu-
charistischen Gabe in der katholischen Tradition „Kommunion“
heißt. Denn Kirche entsteht und besteht dadurch, dass der auf-
erstandene Christus sich uns Menschen kommuniziert, in Kom-
munion mit uns eintritt und uns zur Kommunion auch unter-
einander führt. Von daher liegt das große Verdienst des Zweiten
Vatikanischen Konzils darin, dass es das Wesen der Kirche mit
dem theologischen Schlüsselbegriff der „Communio“ beschrieben
hat.18 Vor allem die Außerordentliche Bischofssynode im Jahre

21

17 R. Messner, Einführung in die Liturgiewissenschaft (Paderborn 2001) 200.
18 Vgl. W. Kasper, Kirche als Communio. Überlegungen zur ekklesiologischen Lei-
tidee des II. Vatikanischen Konzils, in: Ders., Theologie und Kirche (Mainz 1987)

Die Kirche feiert Eucharistie – Die Eucharistie baut Kirche auf



1985, die zwanzig Jahre nach Abschluss des Konzils eine Standort-
bestimmung der Kirche vorgenommen hat, hat die konziliaren
Ansätze zu einer erneuerten Communio-Ekklesiologie mit dem
Grundbegriff „Communio“ zusammengefasst.19 Dieses Wort kann
insofern als Synthese für die konziliare Ekklesiologie dienen, als
man in ihm das Neue und zugleich ganz Ursprüngliche, gleichsam
das „eigentliche Herzstück des II. Vatikanum über die Kirche“
wahrnehmen kann.20

5. Communio-Ekklesiologie als eucharistische Ekklesiologie

Kirchliche Communio ist im Tiefsten eucharistische Communio,
und die Eucharistie ist das Sakrament der kirchlichen Communio
schlechthin. Die konziliare Communio-Ekklesiologie ist deshalb
von innen her eucharistische Ekklesiologie. Was sie bedeutet und
impliziert, lässt sich am besten in einem ökumenischen Horizont
verdeutlichen. Denn verschiedene christliche Kirchen und kirchli-
che Gemeinschaften vertreten eine eucharistische Ekklesiologie,
freilich in recht unterschiedlichen Ausprägungen. Es lohnt sich,
sich diese kurz vor Augen zu führen, um im Vergleich mit ihnen
die eucharistische Ekklesiologie des Zweiten Vatikanischen Konzils
zu konkretisieren.

5.1 Gottesdienstliches Kirchenverständnis

An erster Stelle ist daran zu erinnern, dass eine eucharistische Ekkle-
siologie zuerst von russisch-orthodoxen Exilstheologen in Paris nach
dem Ersten Weltkrieg entwickelt worden ist. Diese ersten Ansätze

22

272–289; B. J. Hilberath (Hrsg.), Communio. Ideal oder Zerrbild von Kommunika-
tion? (Freiburg i. Br. 1999).
19 Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die außerordentliche Bischofssynode 85. Die
Dokumente mit einem Kommentar von W. Kasper (Freiburg i. Br. 1986).
20 J. Ratzinger – Benedikt XVI., Gottes Projekt. Nachdenken über Schöpfung und
Kirche (Regensburg 2009) 102.

Kurt Kardinal Koch


