
Frauen in der Einen Welt



THEOLOGIE DER EINEN WELT

Herausgegeben in Kooperation mit
missio Aachen

Band 18

Frauen in der Einen Welt



Frauen in der Einen Welt
Feministische Perspektiven

Herausgegeben von Klaus Vellguth



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021

Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-38818-7



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Zur Situation von Frauen in Europa, Asien,
Lateinamerika und Afrika

Noch längst nicht angekommen in der Gleichberechtigung:
Frauen in Europa.
Ein Einblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
Gunda Werner und Franziska Lindner

Sexuelles Fehlverhalten und Missbrauch von Frauen durch
Geistliche in Asien.
Eine ekklesiologische Herausforderung . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
Agnes M. Brazal und Virginia Saldanha

Sexuelle Gewalt gegen Frauen.
Eine drängende Herausforderung für christliches Engagement 54
Olga Consuelo Vélez Caro

Gewalt als Ausdruck der Missachtung der Menschenwürde.
Erfahrungen afrikanischer Frauen als Opfer, Täterinnen und
Komplizinnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
Josée Ngalula

Frauengestalten der Bibel im Spiegel des asiatischen/
afrikanischen/lateinamerikanischen/europäischen Kontexts

Biblische Frauengestalten im Fokus feministischer Exegese und
theologischer Genderforschung.
Europäische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
Sabine Pemsel-Maier

5



Mirjam als Frau einer Übergangszeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
Nazik Khalid Matty

Bündnisse der Schwesterlichkeit.
Dialog mit biblischen Frauen im lateinamerikanischen Kontext 110
Silvia Regina de Lima Silva

Die Auseinandersetzung mit Frauenfiguren der Bibel im
afrikanischen Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
Nontando Hadebe

Das Wirken von Frauen im Kontext der Kirchengeschichte

„Alter“ oder „neuer“ Feminismus?
Anmerkungen zur Frauenfrage in der katholischen Kirche
in internationaler Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139
Margit Eckholt

Herausragende Frauenpersönlichkeiten in der
Kirchengeschichte Asiens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169
Judette Gallares

Herausragende Frauen, die eine Vorreiterrolle in der Kirche
Lateinamerikas einnehmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
Angélica Otazú

Die Sichtbarkeit von Frauengestalten in der Geschichte der
Kirche in Afrika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
Anne Béatrice Faye

Schritte hin zu einer gerechten Teilhabe von Frauen
in der Kirche

Schritte zu einer gerechten Teilhabe von Frauen in der Kirche
in Europa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213
Ursula Nothelle-Wildfeuer

Frauen in Asien und eine neue Spiritualität . . . . . . . . . . . . . . 234
Mary John Mananzan

6 Inhalt



Schritte hin zu einer gerechten Teilhabe von Frauen in der
Kirche in Lateinamerika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245
Birgit Weiler

Frauen in Führungsämter!
Kirchen in Afrika brauchen die geistlichen Führungsqualitäten
von Frauen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 262
Veneranda Mbabazi und Helen Nambalirwa Nkabala

Vision einer Welt und einer Kirche, in der Frauen anders
leben können

Gehen, bleiben oder weitergehen?
Perspektiven feministischer und gendersensibler Theologien . . 281
Miriam Leidinger

Die Vision von einer für Frauen gerechteren Welt und Kirche 297
Virginia Saldanha

Die Vision von einer Welt und Kirche, die Frauen die
ungehinderte Entfaltung ermöglicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308
Nancy Elizabeth Bedford

Abigajil, die Friedensstifterin.
Eine Untersuchung der globalen weiblichen Theologie der
Friedensstiftung auf biblischem Hintergrund . . . . . . . . . . . . . 320
Fulata Lusungu Moyo

Autorinnenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335

Übersetzerinnen- und Übersetzerverzeichnis . . . . . . . . . . . . . 340

7Inhalt





Vorwort

„Frauen in der Einen Welt – Feministische Perspektiven“ lautet der
Titel des vorliegenden achtzehnten Bandes in der Reihe „Theologie
der Einen Welt“. Bei der Konzeption dieses Bandes wurde diesbezüg-
lich eine doppelte Option getroffen. Zum einen sollten die Autorin-
nen, die in den verschiedenen Kapiteln zu Wort kommen, die Kon-
tinente insbesondere des Südens repräsentieren, so dass auch in
diesem Band ein weltkirchlicher Polylog entsteht. Dies ist das Anlie-
gen der Reihe „Theologie der Einen Welt“, die sich als ein weltkirch-
liches Forum interkultureller Theologie versteht und die Gesprächs-
partnerinnen beziehungsweise -partner in einen Diskurs bringt, in
dem sich Universalkirche realisiert. Darüber hinaus wurde bei dem
hier vorliegenden Band eine zweite Option getroffen. Während in
den vorangegangenen Bänden der Buchreihe sowohl Autorinnen
und Autoren zu Wort kamen, sollen in diesem Band, in dem es um
die Frauen in der Einen Welt geht, ausschließlich Frauen zu Wort
kommen. Damit soll nicht gesagt sein, dass Männer sich zu dieser
Thematik nicht äußern können. Es versteht sich aber von selbst,
dass Frauen – im besten Sinne „sui generis“ – die Experten sind,
um sich zu der Thematik dieses Bandes zu äußern. Sie besitzen eine
Kompetenz, die sich aus ihrer spezifisch weiblichen Perspektive ab-
leitet, die ein männlicher Autor kaum besitzen dürfte.

Ein weiteres Argument, nur Frauen zu dieser Thematik sprechen
zu lassen, liegt darin, dass Frauen sich als Subjekte zu der Thematik
äußern, während es männlichen Theologen kaum möglich sein dürf-
te, sich zu der Thematik zu äußern, ohne Frauen zum Objekt ihrer
Betrachtung zu machen. Da es aber in einer geschwisterlichen Kirche
darum geht, als Subjekte miteinander (und nicht als Objekte über-
einander) ins Gespräch zu kommen, wurden ausschließlich Autorin-
nen eingeladen, Beiträge zu diesem Band zu formulieren. Diese Op-

9



tion impliziert, dass der Herausgeber dieses Bandes (im Gegensatz zu
den vorangegangenen siebzehn Bänden) zu diesem Band der Reihe
„Theologie der Einen Welt“ keinen eigenen Beitrag beisteuert, son-
dern „schweigt“. Auch dem Herausgeber ist bei diesem Band die
Rolle zugewiesen, zunächst zuzuhören (beziehungsweise zu lesen)
und nicht zu sprechen (beziehungsweise zu schreiben).

In fünf Kapiteln beleuchten die Autorinnen in diesem Band die
Situation von Frauen in der Einen Welt. Im ersten Kapitel gehen sie
auf die Situation von Frauen in den verschiedenen Kontinenten ein,
bevor sie Frauengestalten der Bibel im Spiegel ihres kontinentalen
Kontextes beleuchten. Anschließend widmen sie sich dem Wirken
von Frauen im Kontext der Kirchengeschichte, ehe sie Schritte hin
zu einer gerechten Teilhabe von Frauen in der Kirche fokussieren.
Die Beiträge im fünften Kapitel zeichnen die Vision einer Welt und
einer Kirche, in der Frauen anders leben können.

Die Beiträge des ersten Kapitels gehen auf Frauen und ihre Situation
in den verschiedenen kulturellen Kontexten ein. In ihrem Beitrag
„Noch längst nicht angekommen in der Gleichberechtigung: Frauen
in Europa. Ein Einblick“ zeigen Gunda Werner und Franziska Lind-
ner auf, dass auch in Europa nicht von gleichberechtigten Möglich-
keiten als gendergerechten Chancen gesprochen werden kann. Dies
zeigt sich unter anderem mit Blick auf die Arbeitswelt, in der Frauen
bei gleicher Ausbildung, gleicher Arbeitszeit und Berufserfahrung
dennoch nicht der gleiche Lohn wie den Männern gezahlt wird.
Dies ist unter anderem auf die Konstruktion der Idee von Frauen-
und Männerberufen zurückzuführen, die normativ aufgeladen ist
und in der sogenannte „Frauenberufe“ finanziell abgewertet werden.
Anschließend gehen die Autorinnen darauf ein, dass normative Dis-
kurse über Geschlechter stereotype Lohndifferenzen konstruieren,
wobei in der Europäischen Union ein Gender-Pay-Gap von durch-
schnittlich 16 Prozent besteht. Sie verweisen auf den theoretischen
Ansatz der Intersektionalitätsforschung, in der „Differenzen bezie-
hungsweise soziale Ungleichheiten stets als Resultat von Macht- und
Verteilungskämpfen sowie als Legitimationsdiskurse für Ausbeutung,

Vorwort10



Marginalisierung und Benachteiligung“ gedeutet werden. Die Kir-
chen in Europa betrachten die Autorinnen überwiegend als system-
stabilisierend und verweisen dabei exemplarisch auf ein im Jahr 2019
von der Kongregation für das katholische Bildungswesen veröffent-
lichtes Dokument, in dem bipolare Geschlechterstrukturen sprach-
lich zementiert werden, anstatt genderfluide Zugänge zu ermögli-
chen. Bewegungen wie „Maria 2.0“ sowie die Präsenz einer
feministischen Theologie sehen sie als notwendig an, um einer Mar-
ginalisierung von Frauen auch in Europa entgegenzuwirken.

Im folgenden Beitrag gehen Agnes M. Brazal und Virginia Sal-
danha auf das sexuelle Fehlverhalten und den Missbrauch von
Frauen durch Geistliche in Asien ein. Dabei untersuchen sie die Pro-
tokolle der Bischofskonferenzen der Philippinen aus dem Jahr 2003
und Indiens aus dem Jahr 2017, die sich mit sexuellem Fehlverhalten
Geistlicher und dem Missbrauch von Frauen beschäftigen. Sie stellen
heraus, dass es sich bei sexuellem Missbrauch nicht nur um ein indi-
viduelles, sondern auch um ein strukturell bedingtes Verbrechen
handelt, das in den Strukturen ungleicher Machtverhältnisse, Kleri-
kalismus und Patriarchat sowie im Missbrauch von Autorität und
Macht sowie der Etablierung von „Männerseilschaften“ beziehungs-
weise „Männerclubs“ wurzelt. Die beiden Theologinnen aus den Phi-
lippinen beziehungsweise Indien zeigen auf, dass aktive Frauen-
gruppen in beiden Ländern wesentlich dazu beigetragen haben,
Dokumente zu sexuellem Fehlverhalten beziehungsweise zur Belästi-
gung von Frauen zu veröffentlichen. Sie weisen darauf hin, dass in
diesen Protokollen die Frage der Machtstruktur, die den sexuellen
Missbrauch durch Geistliche begünstigt hat, jedoch nicht berührt
wird. Dies werten sie als ein wesentliches Defizit mit Blick auf not-
wendige Strukturreformen innerhalb der Kirche.

Mit Blick auf den lateinamerikanischen Kontext in Kolumbien zeigt
Olga Consuelo Vélez Caro auf, dass sexuelle Gewalt gegen Frauen ein
integraler Bestandteil der kriegerischen Gewaltstrategie in ihrer Heimat
ist. Sexuelle Gewalt wird dabei als eine „Kriegswaffe“ eingesetzt, um
den Gegner zu demütigen und ihm zu demonstrieren, dass er nicht in
der Lage ist, seine Frauen zu beschützen. Die kolumbianische Theo-

Vorwort 11



login zitiert die Sonderberichterstatterin der Vereinten Nationen zu
Gewalt gegen Frauen, die darauf hinweist, dass es sich um einen Kampf
zwischen Männern handelt, der über die Körper der Frauen ausgetra-
gen wird. Die Auseinandersetzung mit sexueller Gewalt wird darüber
hinaus dadurch erschwert, dass sexuelle Gewalt zwar ein Einschnitt im
Leben der Frauen ist, meist aber nicht im Leben der Täter. Die Autorin
verweist angesichts der Schwierigkeiten, über den Skandal der sexuellen
Gewalt gegen Frauen in der Öffentlichkeit zu sprechen, auf die Not-
wendigkeit einer „ethischen Entrüstung“: „Vom Glauben her kann
keine Art von Gewalt und umso weniger sexuelle Gewalt toleriert wer-
den, die mehrheitlich Frauen betrifft.“ Sie weist darauf hin, dass die an-
gewandte Ethik sich bislang nicht vom männlichen, eurozentrischen
Universalismus gelöst hat und deshalb bislang kaum in der Lage ist,
Gewalt gegen Frauen wirksam zu verhindern. Umso bedeutsamer sei
der Feminismus als Triebkraft einer Kritik derzeit dominanter Ethiken,
die Völkern und Kulturen mit Macht übergestülpt wurden. Sie verweist
auf die Verantwortung der Kirchen, sich der Realität sexueller Gewalt in
Kolumbien zu stellen, wenn sie sich tatsächlich zur menschlichen
Würde von Mann und Frau bekennen.

Im vierten Beitrag dieses Kapitels beleuchtet Josée Ngalula aus der
Demokratischen Republik Kongo Gewalt als Ausdruck der Missach-
tung der Menschenwürde und geht dabei von den Erfahrungen afri-
kanischer Frauen als Opfer, Täterinnen und Komplizinnen aus. Nga-
lula beschreibt im ersten Teil ihrer Ausführung die zahlreichen
Facetten der Gewalt im Bezug auf afrikanische Frauen, bevor sie im
zweiten Teil ihrer Ausführung diese in einen theologischen Kontext
bringt. Mit Blick auf die Kirche fordert sie, dass diese Anstrengungen
unternimmt, eine verlässliche Institution für Frauen zu sein. Dies
impliziert, dass die Kirche ein sicherer Ort ist, an dem die Offen-
barung Gottes zur gleichen Würde von Mann und Frau verwirklicht
wird und dass die Kirche eine friedensstiftende Institution ist, die die
Achtung jedes einzelnen Menschen fördert. Dabei komme dem
Kampf für gerechte Strukturen und Denkweisen eine besondere Be-
deutung zu.

12 Vorwort



Im zweiten Kapitel des vorliegenden Bandes gehen die Autorinnen
auf Frauengestalten der Bibel im Spiegel ihres kontinentalen Kontex-
tes ein. Sabine Pemsel-Maier zeigt zunächst einmal auf, dass biblische
Frauengestalten in Europa seit über 40 Jahren Gegenstand theologi-
scher Frauenforschung, feministischer Exegese und Genderstudien
sind. Sie differenziert zwischen feministischer Forschung und Gen-
derforschung, die in den Vereinigten Staaten ihren Ursprung hat
und weniger das mit der Geburt erworbene Geschlecht (sex), son-
dern stärker das durch Sozialisationsprozesse, Rollenzuschreibung
und kulturelle Normen erworbene Geschlecht (gender) betrachtet.
Sie weist darauf hin, dass feministische Theologie und Genderfor-
schung nicht identisch sind, jedoch zahlreiche Berührungspunkte
haben: „Nicht zuletzt decken feministische Exegese und Gender-
forschung androzentrisch-patriarchale Auslegungstraditionen und
Rollenklischees der Traditionen auf“. Mit Blick auf die wissenschaft-
liche feministische und geschlechterbewusste Bibelforschung weist
Pemsel-Maier darauf hin, dass diese sich zuletzt weniger auf einzelne
Frauengestalten konzentriert, sondern vielmehr mit Fragen zum Ge-
schlechterverhältnis in den biblischen Texten beschäftigt.

In ihrem Beitrag „Mirjam als Frau einer Übergangszeit“ fokussiert
die irakische Exegetin Nazik Khalid Matty die biblische Mirjam-
Figur und zeigt auf, dass Mirjam eine liminale „Schwellenfigur“ ist,
die „das ganze Volk Israel und seine Existenz im ‚Zwischenzustand‘
zwischen der verlassenen alten Welt (Ägypten) und dem noch nicht
erreichten gelobten Land verkörpert“. Matty überträgt diese liminale
Identität auf die liminale Realität der Iraker (und damit auch der
Dominikanerinnen im Irak, denen sie angehört) und weist darauf
hin, dass deren Lebensrealität von jahrelangen Kriegen und politi-
schen Unruhen geprägt ist. Als Herausforderung für die Frauen im
Irak sieht sie insbesondere die Fähigkeit, „die Krise anzunehmen
und die Realität unter den Bedingungen der Liminalität lebbar zu
machen, also einen Ort zu schaffen, an dem Gottes Gegenwart er-
fahrbar wird“.

Die Afroamerikanerin Silvia Regina de Lima Silva geht auf drei
neutestamentliche Frauengestalten ein, die in der biblischen Überlie-

13Vorwort



ferung namenlos geblieben sind, und bringt die biblische Überliefe-
rung in einen Dialog mit der Lebensrealität lateinamerikanischer
Frauen. Sie zeigt auf, dass die in der Bibel namenlosen Frauen „Glau-
benserfahrung im Widerstand und neuem Leben“ bezeugen und mit
bestehenden patriarchalen Paradigmen brechen, um ihrem Leben
eine befreiende Perspektive zu geben. Der Dialog mit den Frauen
der Bibel hat, so die afroamerikanische Theologin, einen befreienden
Charakter: „Die Erinnerungen der Vorfahrinnen inkarnieren und
verschmelzen mit unserem Leben und werden in unseren Körpern
wieder lebendig. Diese und andere Frauen der Bibel helfen uns, die
Göttlichkeit zu entdecken, die wir in uns tragen.“

Aus afrikanischer Sicht geht Nontando Hadebe in ihrem Beitrag
auf Frauenfiguren in der Bibel und deren Niederschlag im afrikani-
schen Kontext ein. Zunächst einmal betont sie die Relevanz der „drei
C“ für die Realität von Frauen in Afrika: Christianity (christliche Re-
ligon), Culture (Kultur) und Constitution (Verfassung). Hadebe
weist darauf hin, dass diese „drei C“ tatsächlich miteinander im Kon-
flikt stehen und geht – ausgehend von der alttestamentlichen Tamar-
Erzählung sowie von der neutestamentlichen Überlieferung der ar-
men Witwe – auf die Realität von sexueller Gewalt einerseits und
Diskriminierung von Witwen andererseits ein. Sie entfaltet diese
Überlegungen und merkt an, dass die biblische Überlieferung als
eine Einladung zu verstehen ist, „ausgehend von ihren Erfahrungen
mit Erniedrigung und Unrecht befreiende Theologien“ für Frauen
in Afrika zu schaffen. Die Harmonisierung der „drei C“ betrachtet
Hadebe als eine Voraussetzung für die ungehinderte Entfaltung von
Frauen und allen Menschen – auch auf dem afrikanischen Kontinent.

Die Beiträge im dritten Kapitel beleuchten das Wirken von Frauen im
Kontext der Kirchengeschichte. In ihrem Artikel „,Alter‘ oder ,neuer‘
Feminismus? Anmerkungen zur Frauenfrage in der katholischen Kir-
che in internationaler Perspektive“ geht Margit Eckholt zunächst ein-
mal auf die Divergenzen zwischen dem sogenannten „alten“ und
„neuen“ Feminismus ein und wendet sich gegen eine Perspektive, bei
der die „alten Feministinnen“ als „verstaubt“ und wenig attraktiv an-

14 Vorwort



gesehen werden, nachdem sie an den Rand eines theologischen Dis-
kurses gestellt (beziehungsweise gedrängt) wurden. Eckholt nimmt
wahr, dass junge Frauen heute mit einer anderen Sozialkompetenz
und mit einem anderen Bewusstsein auftreten, „um in einer Welt des
Designs und der neuen sozialen Medien zu reüssieren“. Hilfreich sei,
dass gerade jüngere Frauen einen entkrampfteren Umgang mit dem
Feminismus-Begriff pflegen. Eckholt betont die Bedeutung der „Frau-
enfrage“ mit Blick auf den Dekulturationsprozess, den das Christen-
tum in zahlreichen (nicht zuletzt westeuropäischen) Gesellschaften
erlebt, und betont, dass die „Frauenfrage“ auch eine Machtfrage bezie-
hungsweise ein Machtproblem sei. Macht ordnet sie positiv als Funk-
tionsmacht und negativ als Herrschaft ein und weist darauf hin, dass
Macht im Kontext von Freiheit realisiert werden muss. Anschließend
skizziert sie drei Perspektiven: Zum einen die Enttabuisierung der
Frage nach der Rolle von Frauen, zum anderen die Enttabuisierung
des Genderbegriffs und schließlich die internationale Dimension des
neuen Feminismus. „Die interkulturellen Dynamiken, postkolonialen
Anfragen und die Gerechtigkeitsfrage und Armutsschere, die in einer
sich beschleunigenden Globalisierung zunehmen, stellen auch die ehe-
maligen Missionskirchen im afrikanischen und asiatischen Raum oder
Kirchen wie die lateinamerikanischen […] vor neue ekklesiologische
Fragen.“ Eckholt merkt an: „Es wird Aufgabe der theologischen Arbeit
sein, dies sichtbar zu machen.“

Mit Blick auf Asien widmet sich Judette Gallares herausragenden
Frauenpersönlichkeiten in der Kirchengeschichte des Kontinentes.
Dabei weist sie zunächst einmal auf die Problematik hin, dass abge-
sehen von einigen wenigen namhaften und bekannten Frauen in der
Geschichte der Kirche in Asien nur wenige schriftliche Aufzeichnun-
gen über das Wirken und Leben bedeutender Frauen existieren. Um
dennoch auf die Relevanz von Christinnen in den verschiedenen
asiatischen Kontexten hinzuweisen, beschreibt sie zunächst einmal
das Schicksal von Märtyrerinnen in Korea, China, Vietnam und
Thailand. Anschließend skizziert sie das Leben zweier frommer Frau-
en: Zum einen die heilige Theresa von Kalkutta und zum anderen
Mutter Ignacia del Espiritu Santo Juco. Mit Blick auf die Bedeutung

15Vorwort



der Frauen für das Christentum in Asien schreibt sie: „‚Frauen stüt-
zen den halben Himmel‘, heißt es in einem chinesischen Sprichwort.
Vielleicht gilt das ja auch für die Kirche: Frauen sind seit jeher die
halbe Stütze der Kirche. Ohne den Einsatz und die Hingabe von
Frauen, denen zumeist noch immer die Sichtbarkeit und Anerken-
nung verwehrt bleibt, würde sie zusammenbrechen. Die gesamte Kir-
che ist aufgefordert anzuerkennen, dass nicht eine Hälfte dessen, was
es ausmacht, Mensch zu sein, ignoriert werden darf.“

Im folgenden Beitrag geht Angélica Otazú auf Frauen ein, die we-
gen ihrer Vorreiterrolle in der Kirche Lateinamerikas herausragen.
Dabei fokussiert sie insbesondere das Wirken der Frauen in den
weiblichen Kongregationen, die sich vor dem Hintergrund der star-
ken Unterdrückung in Lateinamerika und ermutigt durch das Zweite
Vatikanische Konzil gebildet haben. Sie weist darauf hin, dass diese
Frauen ebenso wie zahlreiche (weibliche) Laien „Vorreiterinnen bei
der Lehre des Katechismus, bei Krankenbesuchen und -seelsorge so-
wie der Leitung von Laienschwestergemeinschaften“ waren. Otazú
weist auf die Notwendigkeit hin, Frauen den Zugang zur Bildung in
Lateinamerika zu ermöglichen und verweist auf den Einsatz der Or-
densfrauen und (weiblichen) Laien für Gerechtigkeit und die Men-
schenrechte in Lateinamerika. Einen besonderen Akzent setzt sie auf
die Option für die Armen, die zahlreiche lateinamerikanische Kon-
gregationen getroffen haben.

Im vierten Beitrag dieses Kapitels beschreibt Anne Béatrice Faye
die Sichtbarkeit von Frauengestalten in der Geschichte der Kirche in
Afrika. Zunächst einmal räumt die Theologin ein, dass das Wirken
von Frauen in den Geschichtsbüchern des afrikanischen Kontinents
nur am Rande erwähnt wird. Daraus leitet sie die Herausforderung
ab, mit einem „Mut zur Aufarbeitung“ die Geschichte der Kirche in
Afrika und dabei insbesondere das Wirken von Frauen zu betrachten.
Im ersten Teil ihres Beitrags skizziert Faye Frauengestalten, die das
soziokulturelle, politische und religiöse Leben in Afrika geprägt ha-
ben. Im zweiten Teil fokussiert sie die Gestalten der Märtyrerin, der
Sklavin, der christlichen Laiin und der geweihten Christin. Mit ihren
Ausführungen will sie „die wohltuende Wirkung der weiblichen

16 Vorwort



Kräfte spürbar machen, von denen sie sich, sowohl in der Gesell-
schaft als auch in der Kirche, alle Generationen bis heute genährt ha-
ben“. Mit Blick auf den Beitrag der Frauen hält sie fest: „Visionär,
inspiriert und streitend verschoben sie Grenzen und bewirkten theo-
logische sowie pastorale Ortswechsel. Sie eröffneten neue Wege, sei es
innerhalb oder im Umkreis der Kirche. Mitunter auf ihre Weise Pro-
phetinnen, griffen sie die Verheißungen des Christentums auf, um
ihrem Volk nahezukommen.“

Im vierten Kapitel gehen die Autorinnen auf Ansätze hin zu einer ge-
rechten Teilhabe von Frauen in der Kirche ein. Im ersten Beitrag be-
nennt die deutsche Sozialethikerin Ursula Nothelle-Wildfeuer
Schritte zu einer gerechten Teilhabe von Frauen in der Kirche in Eu-
ropa. In einem ersten Schritt zeichnet sie aktuelle Entwicklungsten-
denzen auf, um in einem zweiten Schritt Kriterien und Impulse aus
der Sozialethik zu benennen und die Gerechtigkeitsforderung ad in-
tra anzumahnen. Anschließend geht sie auf die konkrete Umsetzung
der Forderungen nach gerechter Teilhabe ein und formuliert diesbe-
züglich sieben Postulate. Abschließend schreibt sie: „Die Frage nach
der gerechten Teilhabe von Frauen in der Kirche stellt […] eine ent-
scheidende Frage für das Gelingen von Kirche-Sein im 21. Jahrhun-
dert dar, aber auch für die Frauen, die sich (noch) in der Kirche en-
gagieren. Eine Kirche und eine Theologie, die sich in eine völlig von
Welt und Gesellschaft getrennte Nische und Kontrastposition hinein-
argumentieren würden, haben weder soziologisch noch wissenschaft-
lich, vor allem genuin theologisch eine Chance. Die sozialethisch ent-
lehnte Forderung nach gerechter Teilhabe, die bislang vielfach von
der kirchlichen Sozialverkündigung an die Gesellschaft außerhalb
der Kirche gerichtet war, holt nun völlig zurecht die Kirche selbst
ein. Damit die Kirche mit ihrer Botschaft (wieder) glaubwürdig wird,
damit auch die Kluft zwischen vormoderner Kirche und moderner
Gesellschaft überbrückt wird, müssen Kirche und Theologie diese
Forderung nach Partizipation als ernsthaft und berechtigt erkennen,
daraus entsprechende Schritte ableiten und vor allem handeln.

17Vorwort



Glaubwürdig kann Kirche, kann Verkündigung nur dann sein, wenn
ihre Ansprüche an die Welt zuallererst auch für sie selbst gelten!“

Die Theologin Mary John Mananzan beschreibt in ihrem Beitrag
„Frauen in Asien und eine neue Spiritualität“ zunächst einmal den
Unterschied zwischen Spiritualität und Religiosität und skizziert an-
schließend die Entwicklung der weiblichen Spiritualität durch die
Frauen der Ecumenical Association of Third World Theologians
(EATWOT). Dabei geht die Ordensfrau aus den Philippinen auf die
Entwicklung einer ökologisch-feministischen Spiritualität ebenso
ein, wie auf den Reichtum einer interreligiösen Spiritualität und
hält fest, dass die EATWOT-Spiritualität als eine leidenschaftliche
und mitfühlende Spiritualität neue Perspektiven eröffnet.

Im folgenden Beitrag skizziert Birgit Weiler die Schritte hin zu ei-
ner gerechten Teilhabe von Frauen in der Kirche in Lateinamerika.
Weiler merkt an, dass kirchlich engagierte Frauen erst gegen Ende
der 1980er beziehungsweise zu Beginn der 1990er Jahre des zwan-
zigsten Jahrhunderts begannen, Frauennetzwerke aufzubauen und
darauf hinzuwirken, dass die Kirche im Licht der befreienden Bot-
schaft des Evangeliums selbstkritisch auf die Genderbeziehung inner-
halb der Kirche reflektiert. Sie skizziert das Wirken feministischer
Theologinnen in Lateinamerika, die Pionierarbeit mit Blick auf die
feministische beziehungsweise gendersensible Theologie geleistet
und einen Prozess der Dekonstruktion von Strukturen, Denkmustern
und Machtasymmetrien eingefordert und initiiert haben, um zwi-
schenmenschliche Beziehung gerade auch in der Kirche neu zu
gestalten. Sie hinterfragten auf der Grundlage des Genderkonzepts
kulturelle, soziale, religiöse und politische Konstruktionen zur Recht-
fertigung der Genderhierarchie und kritisierten dabei auch, dass
Frauen weitgehend von der Leitung sowie der aktiven Beteiligung
an Kommissionen und Gremien der Kirche ausgeschlossen sind. Als
ermutigende Beispiele feministischer Netzwerke geht die Theologin
auf „Con-Spirando“ und „Teologanda“ ein, die sie als Initiativen fe-
ministischer Theologinnen zur gerechten Teilhabe von Frauen be-
zeichnet. Mit Blick auf die Amazonssynode, an der Birgit Weiler per-
sönlich teilgenommen hat, betont die Autorin die starke Präsenz von

Vorwort18



Frauen, die sich sowohl in der Zahl teilnehmender Christinnen als
auch in der Art und Weise, wie die Frauen sich in die Amazons-
synode eingebracht haben, gezeigt habe. In dieser starken Beteiligung
der Frauen spiegele sich die Realität wider, dass die Kirche in Ama-
zonien an zahlreichen Orten nur dank des großen Glaubensengage-
ments von Frauen präsent ist. Als wichtige Schritte für eine gerechte
Teilhabe von Frauen in der Kirche in Amazonien verweist Weiler
zum einen auf die Conferencia Eclesial de la Amazonia (CEAMA)
sowie auf die geplante Asamblea Eclesial Sinodal, zu der der Latein-
amerikanische Bischofsrat CELAM für November 2021 einladen will.
Es sei zu hoffen, dass in beiden Versammlungen nicht nur auf eine
angemessene Präsenz von Frauen geachtet wird, sondern dass auch
die weibliche Perspektive in die Diskurse gleichberechtigt einge-
bracht werden kann.

Veneranda Mbabazi und Helen Nambalirwa Nkabala gehen in ih-
rem Beitrag „Frauen in Führungsämter!“ mit Blick auf die katho-
lische und protestantischen Kirchen in Afrika darauf ein, dass sie
die geistlichen Führungsqualitäten von Frauen brauchen. Angesichts
der patriarchalen Strukturen merken sie an, dass Frauen weibliche
und männliche geistliche Attribute miteinander kombinieren müs-
sen, um Führungspositionen wahrzunehmen. Die Autorinnen war-
nen jedoch davor, dass es mitunter schwierig sein kann, weibliche
und männliche geistliche Attribute in sich zu vereinen. Um diese
Hürden zu überwinden, „sollten Frauen jedoch stets bedenken, dass
es sich hierbei um einen Spagat handelt. Frauen, die in den afrikani-
schen Kirchen in Führungspositionen streben, müssen eine gute Ba-
lance zwischen weiblichen und männlichen Führungseigenschaften
finden.“

Im abschließenden fünften Kapitel gehen die Autorinnen auf die Vi-
sion einer Welt und einer Kirche ein, in der Frauen anders leben kön-
nen. In ihrem Beitrag „Gehen, bleiben oder weitergehen? Perspektiven
feministischer und gendersensibler Theologien“ skizziert die Theo-
login Miriam Leidinger die Genese und Entwicklung feministischer
beziehungsweise geschlechtersensibler Theologien seit den 1970er Jah-

Vorwort 19



ren und differenziert zwischen vier Phasen. Die erste Phase sei aus-
gelöst worden von der zweiten Frauenbewegung der 1960er Jahre so-
wie vorangetrieben durch die nachkonziliaren Bestrebungen des ag-
giornamento in der römisch-katholischen Kirche. Die feministischen
Theologinnen der ersten Phase arbeiteten heraus, dass Theologie und
Kirche androzentrisch und patriarchalisch strukturiert sind. Im Ver-
lauf einer zweiten Phase feministischer Theologien, die sich seit Mitte
der 1980er Jahre entwickelte, wurde die Annahme eines einheitlichen
Subjektes „Frau“ in Frage gestellt. Nicht nur die Differenzierung zwi-
schen biologischem und sozialem Geschlecht, sondern auch die Diffe-
renzierung der Strukturkategorien „Rasse“, Klasse, Ethnie, Religion,
sexuelle Orientierung etc. führten zu der Erkenntnis, dass Unter-
drückungserfahrungen intersektional betrachtet werden müssen. Die
dritte Phase feministischer beziehungsweise geschlechtersensibler
Theologien sei durch eine Ausdifferenzierung der Ansätze sowie einer
radikalen Kritik an einem essentialistischen Denken im Zuge der Re-
zeption poststrukturalistischen Denkens geprägt. In diesem Kontext
wird eine De- beziehungsweise Rekonstruktion von Geschlecht einge-
fordert. Mit Blick auf die verschiedenen Phasen feministischer und ge-
schlechtersensibler Theologien identifiziert Leidinger eine neue, vierte
Phase, die durch eine „Re-Politisierung der Auseinandersetzungen um
die Kategorie ,Geschlecht‘ im öffentlichen Raum gekennzeichnet“ ist
und sich mit einem erstarkenden Anti-Genderismus in kirchenpoliti-
schen und theologischen Debatten konfrontiert sieht. Leidinger merkt
an: „Feministische und geschlechtersensible Theologien der gegenwär-
tigen vierten Phase haben die Aufgabe, die Handlungsmacht (agency)
von religiösen Frauen neu zu entwerfen – ohne jedoch unkritisch ein
eurozentrisches Verständnis der Emanzipation zu übernehmen und ei-
nen säkularen Feminismus gegen das Handeln gläubiger, zumeist
muslimischer Frauen auszuspielen. Die Kernfrage lautet: Wie lässt
sich Handlungsmacht jenseits des Ideals eines vermeintlich auto-
nomen Handelns denken, so dass Handlungsmacht und Religiosität
nicht mehr als einander ausschließend betrachtet werden?“

Die indische Theologin Virginia Saldanha fragt aus asiatischer
Sicht nach einer Vision von einer für Frauen gerechteren Weltkirche.

Vorwort20



Sie knüpft an der pastoralen Vision einer „neuen Art, Kirche zu sein“
an, die von der Federation of Asian Bishops Conference (FABC) im
Rahmen ihrer fünften Vollversammlung in Bandung im Jahr 1995 for-
muliert worden ist. Die Kleinen Christlichen Gemeinschaften (SCCs)
sieht Saldanha als einen Ort, an dem Frauen sich in die Kirche gleich-
berechtigt einbringen können: „Die SCCs haben Frauen in der Kirche
zu einem bestimmten Maß die Möglichkeit gegeben, zur säkularen
Welt aufzuschließen, was die Beanspruchung von Führungsrollen
angeht.“ Sie verweist in diesem Kontext auf die Rolle der Frauen als
Ausbilderinnen, Mittlerinnen und Teilnehmerinnen in den Kleinen
Christlichen Gemeinschaften und hält fest: „Durch diese neue Art,
Kirche zu sein, gelang Frauen der Schritt aus der Passivität hin zur ak-
tiven Teilhabe an der Mission der Kirche in Asien.“

Als eine in den USA lebende Mennonitin, die ursprünglich aus
Lateinamerika stammt, formuliert Nancy Elizabeth Bedford die Vi-
sion von einer Welt und Kirche, die Frauen die ungehinderte Entfal-
tung ermöglicht. Sie benennt drei zentrale Prinzipien: Zum einen die
Anerkennung der Stimmen und Sichtweisen von Frauen, zum ande-
ren die Anerkennung der körperlichen Selbstbestimmung der Frau
und schließlich die Anerkennung tatsächlich gemachter Fehler sowie
die Bereitschaft zur Veränderung. Die Vision einer Kirche und Welt,
in der Frauen das Menschsein nicht länger abgesprochen wird, wertet
Bedford theologisch als „Schritte wider die Destruktivität“, die sie
mit dem Wirken des Heiligen Geistes in Verbindung bringt. Erkennt-
nis, die in Transformation mündet, betrachtet sie als „eine einfache,
aber wirkungsvolle Möglichkeit, einen Schritt in Richtung einer Welt
und einer Kirche zu gehen, die Frauen größeren Raum zur Entfal-
tung bietet“.

Abschließend geht die afrikanische Theologin Fulata Lusungu
Moyo auf Abigajil, die Friedensstifterin, ein und präsentiert eine Un-
tersuchung der globalen weiblichen Theologie der Friedensstiftung
im Rahmen einer kontextuellen Exegese von 1 Samuel 25,2–20. Da-
bei wählt Moyo einen narrativen Ansatz und präsentiert zunächst
einmal die Erzählung einer afrikanischen Mutter, die im Rahmen
einer paradoxen Intervention ihre Weiblichkeit nutzt, um Frieden

Vorwort 21



zwischen ihren verfeindeten Zwillingssöhnen zu stiften. Sie kon-
textualisiert diese Erzählung mit vergleichbaren afrikanischen Reali-
täten und verbindet diese mit der Überlieferung von Abigajil, der
Frau Nabals, die ebenfalls eine außergewöhnliche Friedensinitiative
ergriff, wobei sie sich auf religiöse Traditionen als friedensfördernde
Strategien verließ. Mit Blick auf die friedensschaffenden und frie-
densstärkenden Prozesse in Afrika fragt die Autorin abschließend,
was auf dem Spiel stände, „wenn die Spiritualität und andere kreative
Fähigkeiten von Frauen an den Verhandlungstischen fehlen würden“.

In der Polyphonie der unterschiedlichen Beiträge dieses Bandes
„Frauen in der Einen Welt – Feministische Perspektiven“ zeigt sich
ein theologischer Reichtum der Weltkirche. Die in diesem Band der
Reihe „Theologie der Einen Welt“ zusammengeführten Perspektiven
der Theologinnen aus Afrika, Asien, Lateinamerika und Europa la-
den zu einem weltkirchlichen Dialog ein, in dem sich kontextuelle
Perspektiven gegenseitig ergänzen. Danken möchten ich sowohl den
Autorinnen der verschiedenen Beiträge als auch den Mitarbeiterin-
nen und Mitarbeitern von missio, ohne deren konzeptionelle Bera-
tung dieses Buch nicht entstanden wäre: zunächst Dr. Miriam Lei-
dinger, darüber hinaus aber auch Dr. Marco Moerschbacher, Dr.
Katja Voges und Marita Wagner. Ebenfalls danke ich Martina Ditt-
mer-Flachskampf und Nina Dransfeld für die sorgfältige Manuskrip-
terstellung sowie Christine Baur für das aufmerksame Korrektorat.
Ich würde mich freuen, wenn auch dieser Band in der Reihe „Theo-
logie der Einen Welt“ einen Beitrag zur Stärkung des weltkirchlich-
theologischen Diskurses leistet und dazu einlädt, diesem (auch) ein
weibliches Gesicht zu geben.

Klaus Vellguth

Vorwort22


