
10 

2. Spurensuche

2. Spurensuche
Es fehlt für unsere Zeit an einer aktuellen, historisch zuverlässigen und 
übersichtlichen Darstellung der Lebensgeschichte und des Werkes 
Willibrords, eines der bedeutendsten Missionare des frühen Mittel-
alters. Obwohl zahlreiche Kirchen besonders in Deutschland, den Nie-
derlanden und Luxemburg nach ihm benannt worden sind und somit 
an sein bedeutendes Lebenswerk erinnern, ist das Wissen um diesen 
angelsächsischen Mönch und späteren Abt und Erzbischof, der zum 
Schutzheiligen der Niederlande, von Luxemburg und New York und 
vielen anderen Orten wurde, gering. Die historischen Zeugnisse sind zu 
rar und der geschichtliche Abstand ist zu groß geworden. 

Damit sollen die Verdienste, die sich der Luxemburger Historiker 
Camille Wampach in den 1930er bis 1950er Jahren um die Erforschung 
und Veröffentlichung der Quellen zu Willibrord und um die Darstellung 
seines Lebensweges erworben hat,1 nicht geschmälert werden. Im Ge-
genteil: Auch das vorliegende Werk verdankt sich in wesentlichen 
Punkten den grundlegenden Forschungsarbeiten dieses verdienstvollen 
Gelehrten.  

Aber seine Willibrord-Darstellung leidet aus heutiger Sicht doch an 
verschiedenen Mängeln: In zahlreichen historischen Detailfragen ist 
die historisch-kritische Forschung inzwischen zu anderen Ergebnissen 
gekommen und hat zum Teil neue Geschichtsbilder eröffnet. In theolo-

1 C. Wampach, Urkunden- und Quellenbuch zur Geschichte der altluxemburgi-
schen Territorien bis zur burgundischen Zeit, Luxemburg 1935; ders., Geschichte 
der Grundherrschaft Echtermach im Frühmittelalter, I. 2 Quellenband, Luxem-
burg 1936 (zitiert: C. Wampach I. 2); ders., Sankt Willibrord, Luxemburg 1953. 



2. Spurensuche 

11 

gischer Hinsicht zeichnet Wampach ein konfessionell zu einseitiges Bild 
von Willibrord und stellt ihn überakzentuiert auf Kosten seiner irischen 
Prägung als einen Vertreter der römisch-katholischen Richtung dar. 
Zeitbedingt war Wampach noch zu wenig mit sozial- und kulturge-
schichtlichen Fragestellungen und Methoden vertraut, denen in dieser 
Arbeit ein größerer Raum gewährt werden soll. Literarisch befremdet 
den heutigen Leser bei der Lektüre von Wampachs Willibrord-
Biographie unter anderem sein von der historischen Sachlichkeit ins 
Religiös-Erbauliche und manchmal auch ins Phantasievolle abschwei-
fender Stil.  
 Demgegenüber will die vorliegende Arbeit nüchtern (aber nicht 
ohne geringere Leidenschaft für das Thema) fragen, was auf der Grund-
lage der gegenwärtigen historisch-kritischen Forschung zuverlässig 
oder zumindest mit begründeter Wahrscheinlichkeit über Willibrord 
und seine Zeit ausgesagt werden kann. Das geht natürlich nur, indem 
die wenigen vorhandenen Quellen zum Leben und Werk Willibrords 
erneut in den Blick genommen, historisch überprüft und ausgelegt 
werden. 
 Die beiden wichtigsten Quellen, aus denen wir unser Wissen über 
Willibrord schöpfen, sind Bedas Kirchengeschichte des englischen Volkes2 
und Alkuins Leben Willibrords.3 Beide Schriften enthalten wichtige In-
formationen über Willibrords Leben und Werk, sind allerdings nicht 
ohne Vorbehalt zu verwerten.  

                                                                  
2 Beda der Ehrwürdige, Kirchengeschichte des englischen Volkes, hg. v. G. Spitz-

bart, Darmstadt 1997 (zitiert: Beda). 
3 Alkuin, Das Leben des Heiligen Willibrord, hg. v. P. Dräger, Trier 2008 (zitiert: 

Alkuin). 





2. Spurensuche 

13 

chichte: Die Verkündigung des Evangeliums erreicht immer weitere 
Völker und vereint sie unter Gottes Wort. Dabei stellte er jeden Betei-
ligten in einem möglichst positiven Licht dar. Weniger erfreuliche Er-
eignisse war er geneigt zu übergehen.  
 In seinen Berichten über die Festlandsmission widmete Beda auch 
drei Kapitel Willibrords Wirken in Friesland. Seine Nachrichten lassen 
allerdings nichts über die frühen Jahre Willibrords verlauten, zudem 
schloss er seine Kirchengeschichte bereits einige Jahre vor Willibrords 
Tod ab (im Jahr 732). Seine Berichte legen nahe, dass er auch Persönli-
ches von Willibrord erfuhr, sei es nun durch Briefkontakte zu diesem 
oder durch mündliche Berichte von Zeitzeugen. Daraus lässt sich 
schließen, dass es – obwohl Willibrord nie in seine Heimat zurückkehr-
te – fortdauernde Beziehungen zwischen Willibrord und den Britischen 
Inseln gegeben haben muss, über die wir aber leider nichts Bestimmtes 
wissen. 
 Der angelsächsische Gelehrte Alkuin (ca. 735–804), wie Willibrord 
und Beda aus Northumbrien (Mittelengland) stammend, war ein jünge-
rer Verwandter Willibrords und erhielt seine theologische Ausbildung 
an der Akademie von York, deren Leiter er schließlich wurde. Von dort 
wurde er zum Leiter der Domschule und Ratgeber Karls des Großen 
nach Aachen berufen, wo er von 782 bis 796 wirkte. Seine letzten Le-
bensjahre verbrachte er als Abt des St. Martin-Klosters in Tours, wo er 
um 797 auf Bitten des Echternacher Abtes Beornrad, ebenfalls eines 
Verwandten Willibrords, eine Lebensbeschreibung seines Landsmannes 
verfasste – sowohl in Prosa als auch (gekürzt) in Versen, wobei die Pro-
safassung für die liturgische Lesung in der Kirche am Festtag Willi-
brords, die Fassung in Hexametern zur Privatlektüre und Meditation 
gebildeter Kleriker bestimmt war.  
 Alkuin war ein vorzüglicher Kenner der geographischen, politi-
schen und kirchlichen Verhältnisse des Frankenreiches und dessen 
führender Persönlichkeiten. Dennoch muss dem heutigen Leser seiner 
Lebensgeschichte Willibrords klar sein, dass Alkuin dieses Werk im 
seinerzeit üblichen Stil eines Heiligenlebens schrieb und weniger an 
den individuellen Zügen seines Protagonisten als an den idealisierten 
und generalisierten Charaktereigenschaften eines Heiligen interessiert 



2. Spurensuche 

14 

war, die dem Leser zum Vorbild dienen sollten.5 Historisch konnte Al-
kuin bei seiner Darstellung Willibrords auf die Kirchengeschichte Bedas 
zurückgreifen und verfügte darüber hinaus auch über eigene Informa-
tionen, so dass seine Vita Willibrordi in Bezug auf Raum und Zeit aus-
kunftsfreudiger und wohl auch zuverlässiger ist als andere Heiligen-
viten. Allerdings lässt auch sein Werk zahlreiche Fragen unbeantwortet 
und überliefert uns ein unvollständiges Bild des Lebens und Wirkens 
Willibrords. Alkuin schrieb diese Lebensgeschichte aus dem zeitlichen 
Abstand eines halben Jahrhunderts nach Willibrords Tod, zu einem 
Zeitpunkt, als bereits eine legendäre Verdichtung und Stereotypisie-
rung des überlieferten Materials eingesetzt hatte und das Hauptinte-
resse den Wundergeschichten galt. Der vornehmliche Zweck dieser 
Lebensbeschreibung bestand darin den Echternacher Mönchen zur Be-
lehrung über den Begründer ihres Klosters und zur Erbauung vorgele-
sen zu werden.  
 Doch auch in Echternach muss man die Mängel dieser Lebensbe-
schreibung empfunden haben. So unternahm es der dortige Abt 
Thiofrid (1081–1110) zu Beginn des 12. Jahrhunderts unter Kenntnis der 
Kirchengeschichte Bedas und der Lebensbeschreibung Alkuins eine 
weitere Willibrord-Biographie zu verfassen,6 nach dem Vorbild Alkuins 
ebenfalls in Prosa und in Versen. Auch im Aufbau und im Inhalt folgte 
er im Wesentlichen der Vorlage Alkuins und wusste eigentlich kaum 
Neues zu berichten, von wenigen eigenen Informationen abgesehen, 
die er anderen ihm vorliegenden Werken entnahm. Seine Neubearbei-
tung bestand darin, das Bekannte in ausschweifend-schwülstiger, mit 
Zitaten antiker Autoren gespeister Rhetorik mit der für seine Zeit typi-
schen Betonung der Tugendhaftigkeit Willibrords und mit weiteren 
Wundergeschichten zu ergänzen. Doch müssen gerade jene Stellen, in 
denen Thiofrid von Alkuin abweicht, ernst genommen werden, da an-
                                                                  
5 I. Bejczy, Ein Zeugnis Alkuins: Die „Vita Willibrordi“, Nederlands archief voor 

kerkgeschiedenis / Dutch Review of Church History 70/1990, S. 121–139. 
6 Lateinisch: Thiofridus Epternacensis, Vitae s. Willibrordi, http://www.ge 

schichtsquellen.de/repOpus_04430.html, 2019–08–05; Lateinisch-Deutsch, ge-
kürzt: Thiofrids Vita Willibrordi, in: H.-J. Reischmann, Willibrord – Apostel der 
Friesen, Sigmaringendorf 1989, S. 106–123. 



2. Spurensuche 

15 

zunehmen ist, dass Thiofrid gute und wohlerwogene Gründe hatte, an 
diesen Stellen der Darstellungsweise seines Vorbilds nicht zu folgen. 
 Anders als bei seinem Zeitgenossen Bonifatius, von dem eine große 
Briefsammlung auf uns gekommen ist, in der wir u. a. auch von Sorgen 
und Nöten und alltäglichen Erlebnissen erfahren, sind von Willibrord 
keine Briefe erhalten geblieben, so dass wir kaum persönliche Nach-
richten von ihm erfahren. Wir sind jedoch in der glücklichen Lage, dass 
der von ihm benutzte liturgische Festkalender erhalten geblieben ist, der 
in der Nationalbibliothek in Paris aufbewahrt wird7 und von Henry 
Austin Wilson bereits vor gut einhundert Jahren ediert wurde.8 In die-
sem Kalender hat Willibrord mit eigener Hand am Rande der Novem-
berseite die wichtigsten Ereignisse seiner Missionstätigkeit eingetra-
gen: das Jahr seiner Ankunft auf dem Kontinent (690) und das Jahr sei-
ner Bischofsweihe durch Papst Sergius (695) – das einzige von ihm 
selbst geschriebene Dokument, das wir besitzen. Im Blick auf die Ein-
träge in diesem Festkalender ist davon auszugehen, dass er in den Jahren 
zwischen 700 und 720 auf dem Kontinent im Umfeld Willibrords ge-
schrieben wurde, wie die Einträge der Gedenktage der beiden Ewalde 
und Suitberts, Zeitgenossen Willibrords, nahelegen. Dabei wurden die 
ersten Einträge noch in irischer Schrift vorgenommen. Der Festkalender 
geht wahrscheinlich auf eine ältere Vorlage aus Irland zurück, die ver-
mutlich in Rath Melsigi in den Jahren vor Willibrords Auswanderung im 
Jahr 690 ausgearbeitet wurde.9 Jedenfalls erinnert der Festkalender an 
wichtige irische Heilige wie Brigit, Patrick und Columcille (= Colum-
ban).  
 Auf Willibrord persönlich zurück geht auch seine Schenkungs-
urkunde an das Kloster Echternach aus dem Jahr 726 – sein sogenanntes 
„Testament“.10 Der damals 67 Jahre alte Willibrord verfügte in diesem 
Dokument, dass ein Teil der ihm vom fränkischen Königshof und von 
                                                                  
7 MS Paris BN lat. 10837. 
8 The Calendar of St. Willibrord. With Transcription, Introduction and Notes, hg. 

v. H. A. Wilson, Woodbridge 1918. 
9 D. Ó Cróinín, Rath Melsigi, Willibrord, and the earliest Echternach manuscripts, 

Peritia 3/1984, S. 17–49, hier: S. 29f. 
10 C. Wampach I. 2, Nr. 39. 



2. Spurensuche 

16 

vornehmen Franken vermachten Güter nach seinem Tod an das Kloster 
fällt.  
 Von großer Bedeutung sind auch die 24 als echt anerkannten Ur-
kunden aus der Zeit Willibrords, die in dem von dem Mönch Theo-
derich im Jahr 1191 zur Sicherung der Besitzansprüche des Klosters 
Echternach erstellten Liber aureus auf uns gekommen sind. Diese Ur-
kunden liegen uns allerdings nicht mehr in ihrer Urschrift vor, da die 
Originale im Laufe der Zeit verloren gegangen sind, sondern nur als von 
Echternacher Kompilatoren zum Teil sprachlich überarbeitete und 
gekürzte Abschriften („Regesten“). Sie wurden von Camille Wampach 
in seiner Geschichte der Grundherrschaft Echternach im Frühmittelalter ver-
öffentlicht. Diese Urkunden haben den großen Vorteil, dass sie uns 
unmittelbar in die Zeit Willibrords führen und Nachrichten aus ver-
schiedenen Jahrzehnten seines Schaffens und aus seinem gesamten 
Arbeitsfeld von Friesland über Toxandrien bis Thüringen überliefern. 
Bei solchen Urkunden ist jedoch Vorsicht geboten. Es geht in ihnen 
letztlich immer um Besitz, Macht und Einfluss und man muss damit 
rechnen, dass sie im Laufe der Jahrhunderte zugunsten einer der betei-
ligten Parteien geändert (gefälscht) wurden. Das geschah im Mittelalter 
nicht selten und gerade auch Klosterbibliotheken machten da keine 
Ausnahme. 
 Als wichtiges Dokument nicht übersehen werden darf ein Brief des 
Bonifatius aus dem Jahr 753 an Papst Stephan II., in dem dieser mit 
lobenden Worten an Willibrords Werk und sein Bistum Utrecht er-
innert, um Ansprüche des Kölner Bischofs an Utrecht abzuwehren.11 
 Damit sind die Quellen, die unmittelbare Nachrichten über 
Willibrord erhalten, allerdings auch schon erschöpft. Es ist nicht davon 
auszugehen, dass zu irgendeinem Zeitpunkt noch neues Material über 
ihn entdeckt werden könnte, dafür sind die Dokumente aus jenen 
‚dunklen Jahrhunderten‘ der europäischen Geschichte zu begrenzt und 
seit langem sorgfältig genug erforscht. 
                                                                  
11 Briefe des Bonifatius. Willibalds Leben des Bonifatius, unter Benutzung der 

Übersetzung von M. Tangl und Ph. H. Kulb neu bearbeitet von R. Rau, Darmstadt 
2011, Nr. 109, S. 339–342. 



2. Spurensuche 

17 

 Um mehr Licht auf Willibrords Lebenswerk zu werfen, können und 
müssen wir versuchen weitere zeitgenössische Texte des siebten und 
achten Jahrhunderts zum Sprechen zu bringen, die Mitteilungen über 
Vorgänge, Institutionen und Personen enthalten, die direkt oder indi-
rekt mit Willibrord in Verbindung gebracht werden können und uns 
über relevante Ereignisse, typische Verhaltens- und Erwartungsmuster, 
Rechtssatzungen, soziale Entwicklungen, religiöse Überzeugungen und 
Kultpraktiken usw. jener Zeit informieren. Dazu bieten insbesondere 
die Lebensbeschreibungen Gregors von Utrecht, Liudgers von Münster, 
Willehads von Bremen und Bonifatius’ einiges Material.  
 Wir werden nicht erwarten dürfen ein biographisch abgerundetes 
und in allen Punkten befriedigendes Lebensbild Willibrords erstellen zu 
können. Doch wir werden Einblicke in die dramatische Zeit der früh-
mittelalterlichen Geschichte Europas gewinnen und in aller Nüchtern-
heit zu klären versuchen, was nach dem heutigen Stand der Geschichts-
forschung mit einiger Zuverlässigkeit über Leben und Werk Willibrords 
gesagt werden kann. 
 



18 

3. Das Ende der römischen Herrschaft in 
Britannien, der Einfall der Germanen und 
die Christianisierung Englands 

3. Das Ende der römischen Herrschaft in Britannien 
In den politisch turbulenten Jahren nach 400 n. Chr. wurden zuneh-
mend römische Truppen von den britischen Inseln abgezogen, um auf 
dem Kontinent die germanischen und gallischen Provinzen gegen Van-
dalen, Burgunden und Sueben zu verteidigen, die in der Silvesternacht 
406 den Rhein überquert hatten und plündernd und brandschatzend 
durch Gallien zogen, oder um das Heer in Italien gegen marodierende 
gotische Verbände unter der Führung Alarichs zu unterstützen. Auch 
die nicht enden wollenden innenpolitischen Konflikte des römischen 
Reiches schwächten die Truppenpräsenz in der römischen Provinz 
Britannia zunehmend. Die verbleibenden Truppenteile der Römischen 
Armee erwiesen sich auf Dauer als unfähig, die römische Provinz Bri-
tannia gegen von außen eindringende Feinde zu verteidigen.  
 Britannien hatte unter römischer Herrschaft im dritten und in der 
ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts Zeiten des wirtschaftlichen und 
kulturellen Aufschwungs und der Blüte erlebt und galt unter beutegie-
rigen Nachbarn als lohnendes Ziel für Raubzüge, das auf dem Seeweg 
relativ rasch und gefahrlos zu erreichen war. Die Pikten aus dem heuti-
gen Schottland drangen verstärkt über den Hadrianswall nach Süden 
vor, die Skoten aus Irland fielen über die Irische See in den Westen 
Britanniens ein und im Osten nahmen entlang der Küste die Angriffe 
von Angeln, Sachsen und Jüten zu. Zunächst hatten es die Angreifer 
vorwiegend auf Beute abgesehen. Das belegen die zahlreichen Hortfun-
de aus dieser Zeit, in denen Silbermünzen und Wertgegenstände vor 



3. Das Ende der römischen Herrschaft in Britannien 

19 

den angreifenden Plünderern im Boden vergraben wurden. Die Angrei-
fer machten jedoch auch Jagd auf Menschen, die sie als Sklaven ver-
kauften. Bekannt ist der Fall des sechzehnjährigen Patrick, eines jungen 
Christen von der Westküste Britanniens, der von irischen Räubern 
gekidnappt und verkauft, später aber zum Missionar und Schutzheili-
gen Irlands wurde.  
 Die ersten christlichen Gemeinden in Britannien wurden schon im 
Laufe des zweiten Jahrhunderts n. Chr. gegründet. Antike christliche 
Autoren des dritten Jahrhunderts wie Origines und Tertullian sprechen 
ganz selbstverständlich von Christen in dieser entlegenen römischen 
Provinz. Nachdem Konstantin der Große im Jahr 313 das Christentum 
im römischen Reich zur offiziell anerkannten Religion erklärt hatte, 
breitete sich der christliche Glaube auch in Britannien rasch aus. An 
dem Konzil von Arles im Jahr 314 nahmen Vertreter dreier britischer 
Bischofssitze teil, was auf eine längere Phase der Entstehung und Kon-
solidierung der christlichen Kirche in Britannien und auf eine noch 
größere Zahl an Bistümern schließen lässt.12  
 Nach dem Abzug der römischen Truppen versuchte die romanisier-
te britische Oberschicht des Landes zunächst die politische und militä-
rische Organisation des Landes selbst in die Hand zu nehmen (Phase des 
„sub-römischen Britanniens“). Archäologische Befunde deuten darauf 
hin, dass die Küstenfestungen im Südosten der Insel weiter bemannt 
blieben und verteidigt wurden. Mancherorts errichteten römische oder 
keltische Anführer lokale Herrschaften. Um die Nordgrenze des Landes 
gegen die einfallenden Pikten und Skoten zu verteidigen, wurden ger-
manische Truppen als Föderaten angeworben. Einzelne germanische 
Gruppen waren vermutlich auch schon in römischer Zeit auf die Insel 
gekommen. Ab dem Jahr 440 begannen diese Angelsachsen sich in Bri-
tannien dauerhaft niederzulassen, eigene Herrschaftsbereiche zu schaf-
fen und die einheimische Bevölkerung zu unterwerfen bzw. zu ver-
drängen. Dieser Erhebung der Föderaten konnten die romanisierten 
Briten zumal im Osten der Insel wenig entgegensetzen. Viele gingen 
wohl zu den Germanen über oder unterwarfen sich, während sich an-

12 M. Palmer, The Sacred History of Britain, London 2002, S. 57–74. 




