2. Spurensuche

Es fehlt fiir unsere Zeit an einer aktuellen, historisch zuverldssigen und
tibersichtlichen Darstellung der Lebensgeschichte und des Werkes
Willibrords, eines der bedeutendsten Missionare des frithen Mittel-
alters. Obwohl zahlreiche Kirchen besonders in Deutschland, den Nie-
derlanden und Luxemburg nach ihm benannt worden sind und somit
an sein bedeutendes Lebenswerk erinnern, ist das Wissen um diesen
angelsichsischen Ménch und spiteren Abt und Erzbischof, der zum
Schutzheiligen der Niederlande, von Luxemburg und New York und
vielen anderen Orten wurde, gering. Die historischen Zeugnisse sind zu
rar und der geschichtliche Abstand ist zu grof8 geworden.

Damit sollen die Verdienste, die sich der Luxemburger Historiker
Camille Wampach in den 1930er bis 1950er Jahren um die Erforschung
und Verdffentlichung der Quellen zu Willibrord und um die Darstellung
seines Lebensweges erworben hat,' nicht geschmilert werden. Im Ge-
genteil: Auch das vorliegende Werk verdankt sich in wesentlichen
Punkten den grundlegenden Forschungsarbeiten dieses verdienstvollen
Gelehrten.

Aber seine Willibrord-Darstellung leidet aus heutiger Sicht doch an
verschiedenen Mingeln: In zahlreichen historischen Detailfragen ist
die historisch-kritische Forschung inzwischen zu anderen Ergebnissen
gekommen und hat zum Teil neue Geschichtsbilder eréftnet. In theolo-

' C. Wampach, Urkunden- und Quellenbuch zur Geschichte der altluxemburgi-

schen Territorien bis zur burgundischen Zeit, Luxemburg 1935; ders., Geschichte
der Grundherrschaft Echtermach im Frithmittelalter, 1. 2 Quellenband, Luxem-
burg 1936 (zitiert: C. Wampach I. 2); ders., Sankt Willibrord, Luxemburg 1953.

10



2. Spurensuche

gischer Hinsicht zeichnet Wampach ein konfessionell zu einseitiges Bild
von Willibrord und stellt ihn iiberakzentuiert auf Kosten seiner irischen
Prigung als einen Vertreter der rdémisch-katholischen Richtung dar.
Zeitbedingt war Wampach noch zu wenig mit sozial- und kulturge-
schichtlichen Fragestellungen und Methoden vertraut, denen in dieser
Arbeit ein gréRerer Raum gewihrt werden soll. Literarisch befremdet
den heutigen Leser bei der Lektiire von Wampachs Willibrord-
Biographie unter anderem sein von der historischen Sachlichkeit ins
Religios-Erbauliche und manchmal auch ins Phantasievolle abschwei-
fender stil.

Demgegeniiber will die vorliegende Arbeit niichtern (aber nicht
ohne geringere Leidenschaft fiir das Thema) fragen, was auf der Grund-
lage der gegenwirtigen historisch-kritischen Forschung zuverldssig
oder zumindest mit begriindeter Wahrscheinlichkeit tiber Willibrord
und seine Zeit ausgesagt werden kann. Das geht natiirlich nur, indem
die wenigen vorhandenen Quellen zum Leben und Werk Willibrords
erneut in den Blick genommen, historisch {iberpriift und ausgelegt
werden.

Die beiden wichtigsten Quellen, aus denen wir unser Wissen tiber
Willibrord schépfen, sind Bedas Kirchengeschichte des englischen Volkes®
und Alkuins Leben Willibrords.” Beide Schriften enthalten wichtige In-
formationen iiber Willibrords Leben und Werk, sind allerdings nicht
ohne Vorbehalt zu verwerten.

Beda der Ehrwiirdige, Kirchengeschichte des englischen Volkes, hg. v. G. Spitz-
bart, Darmstadt 1997 (zitiert: Beda).

> Alkuin, Das Leben des Heiligen Willibrord, hg. v. P. Driger, Trier 2008 (zitiert:
Alkuin).

11



2. Spurensuche

-
Opnma pssgh ap apbomabns iyl )
l'\'Kth)f-!y'iﬂ )::thruzm:;
gy Fiam Tnlmrm syt
many & i p?m/nsm
m.ﬂ\tq-\\ﬂusu)' dinfpyrpd mm[ 5
Lo lE ry oYy “F““‘L)’m
Chyptoyiys Gpmdon Foyme i
‘mngrr\ﬂmgnl‘l‘; Tx mwr'u;v
auzin )-ﬁ»s-;(&im‘{:mmm-
= Geddpmienee e batlneagan
S Sl Byl

0 I el
4 7 ) o
oy e medypchoont e mont o Fudining
i c\\l?\\)'v,:nm 0
Rallasyyommas masmpdpe o Ryupymd Ehywarchon

s rlrmkn Y{lau 2 e M (.
xw%;gﬁm’a%m e e
:a{)ﬂh " e ohjqubs e s wlopsy

bl ilasco Befaty. Bomtacar b yaacu Gy pubeps yuldipons |
mwzlzmh, %W:mmw&nm alls omgaam ysbapdop il

o yallicie |
ey oy, b Lo sl
[ i ﬁﬁbfmmpxmwm.\m{w,

Sias galliam Seliscum, conyyrimd vt dhdort oGy lasorhal
Loy ey ‘xq‘bqnynﬂ,gm~ :M;imz‘ﬁ *:n‘r'nvrngn. ]
e e
ygv,mqum)hzqv” T a: :\g:aéum sy beplup i
e wegindan yopyde-yradiond sy lion @by
el oy nde o vy e o by e
‘mmrﬂgwmr\mlayk L mfw%“ Ylmv)dn

3 vl

Abb. 2: Eine Manuskriptseite Abb. 3: Alkuin (Mitte) Gberreicht gemeinsam

aus der Kirchengeschichte mit seinem Schiiler Rabanus Maurus (links) dem
Bedas (Beda Petersburgiensis Erzbischof von Tours eines seiner Werke.
aus dem Jahr 746). Darstellung in einem Manuskript aus Fulda um

830/40 (Wien, ONB cod. 652, fol. 2v).

Der gelehrte Ménch Beda Venerabilis (ca. 673-735) aus dem Doppel-
kloster Monkwearmouth-Jarrow, das im Jahr 674 von Koénig Ecgfrith
von Northumbrien an der Ostkiiste Englands gegriindet wurde und
seinerzeit eines der bedeutendsten Kldster Englands war, schrieb zwar
als Zeitgenosse Willibrords, war thm personlich jedoch nie begegnet
und hatte den europdischen Kontinent nie aus eigener Anschauung
kennengelernt. Er war ein eifriger Sammler historischer und aktueller
Nachrichten und verarbeitete schriftliche und miindliche Quellen,*
wobei es oft jedoch dem Zufall tiberlassen blieb, auf welche Nachrich-
ten er stieR bzw. nicht stieR. In seiner eigenen Darstellung der ge-
schichtlichen Abliufe orientierte er sich an dem Vorbild der Apostelge-

*  W. Levison, Beda as Historian, in: ders., Aus rheinischer und frinkischer Friih-

zeit, Diisseldorf 1948, S. 347-382.

12



2. Spurensuche

chichte: Die Verkiindigung des Evangeliums erreicht immer weitere
Volker und vereint sie unter Gottes Wort. Dabei stellte er jeden Betei-
ligten in einem mdglichst positiven Licht dar. Weniger erfreuliche Er-
eignisse war er geneigt zu ibergehen.

In seinen Berichten tiber die Festlandsmission widmete Beda auch
drei Kapitel Willibrords Wirken in Friesland. Seine Nachrichten lassen
allerdings nichts tiber die frithen Jahre Willibrords verlauten, zudem
schloss er seine Kirchengeschichte bereits einige Jahre vor Willibrords
Tod ab (im Jahr 732). Seine Berichte legen nahe, dass er auch Persénli-
ches von Willibrord erfuhr, sei es nun durch Briefkontakte zu diesem
oder durch mindliche Berichte von Zeitzeugen. Daraus ldsst sich
schliefen, dass es - obwohl Willibrord nie in seine Heimat zuriickkehr-
te - fortdauernde Beziehungen zwischen Willibrord und den Britischen
Inseln gegeben haben muss, tiber die wir aber leider nichts Bestimmtes
wissen.

Der angelséchsische Gelehrte Alkuin (ca. 735-804), wie Willibrord
und Beda aus Northumbrien (Mittelengland) stammend, war ein jiinge-
rer Verwandter Willibrords und erhielt seine theologische Ausbildung
an der Akademie von York, deren Leiter er schlieRlich wurde. Von dort
wurde er zum Leiter der Domschule und Ratgeber Karls des GroRen
nach Aachen berufen, wo er von 782 bis 796 wirkte. Seine letzten Le-
bensjahre verbrachte er als Abt des St. Martin-Klosters in Tours, wo er
um 797 auf Bitten des Echternacher Abtes Beornrad, ebenfalls eines
Verwandten Willibrords, eine Lebensbeschreibung seines Landsmannes
verfasste - sowohl in Prosa als auch (gekiirzt) in Versen, wobei die Pro-
safassung fur die liturgische Lesung in der Kirche am Festtag Willi-
brords, die Fassung in Hexametern zur Privatlektiire und Meditation
gebildeter Kleriker bestimmt war.

Alkuin war ein vorziiglicher Kenner der geographischen, politi-
schen und kirchlichen Verhéltnisse des Frankenreiches und dessen
fithrender Personlichkeiten. Dennoch muss dem heutigen Leser seiner
Lebensgeschichte Willibrords klar sein, dass Alkuin dieses Werk im
seinerzeit iiblichen Stil eines Heiligenlebens schrieb und weniger an
den individuellen Ziigen seines Protagonisten als an den idealisierten
und generalisierten Charaktereigenschaften eines Heiligen interessiert

13



2. Spurensuche

war, die dem Leser zum Vorbild dienen sollten.® Historisch konnte Al-
kuin bei seiner Darstellung Willibrords auf die Kirchengeschichte Bedas
zuriickgreifen und verfiigte dariiber hinaus auch iiber eigene Informa-
tionen, so dass seine Vita Willibrordi in Bezug auf Raum und Zeit aus-
kunftsfreudiger und wohl auch zuverldssiger ist als andere Heiligen-
viten. Allerdings l4sst auch sein Werk zahlreiche Fragen unbeantwortet
und Uberliefert uns ein unvollstindiges Bild des Lebens und Wirkens
Willibrords. Alkuin schrieb diese Lebensgeschichte aus dem zeitlichen
Abstand eines halben Jahrhunderts nach Willibrords Tod, zu einem
Zeitpunkt, als bereits eine legendire Verdichtung und Stereotypisie-
rung des lberlieferten Materials eingesetzt hatte und das Hauptinte-
resse den Wundergeschichten galt. Der vornehmliche Zweck dieser
Lebensbeschreibung bestand darin den Echternacher Ménchen zur Be-
lehrung tiber den Begriinder ihres Klosters und zur Erbauung vorgele-
sen zu werden.

Doch auch in Echternach muss man die Mingel dieser Lebensbe-
schreibung empfunden haben. So unternahm es der dortige Abt
Thiofrid (1081-1110) zu Beginn des 12. Jahrhunderts unter Kenntnis der
Kirchengeschichte Bedas und der Lebensbeschreibung Alkuins eine
weitere Willibrord-Biographie zu verfassen,® nach dem Vorbild Alkuins
ebenfalls in Prosa und in Versen. Auch im Aufbau und im Inhalt folgte
er im Wesentlichen der Vorlage Alkuins und wusste eigentlich kaum
Neues zu berichten, von wenigen eigenen Informationen abgesehen,
die er anderen ihm vorliegenden Werken entnahm. Seine Neubearbei-
tung bestand darin, das Bekannte in ausschweifend-schwiilstiger, mit
Zitaten antiker Autoren gespeister Rhetorik mit der fiir seine Zeit typi-
schen Betonung der Tugendhaftigkeit Willibrords und mit weiteren
Wundergeschichten zu erginzen. Doch miissen gerade jene Stellen, in
denen Thiofrid von Alkuin abweicht, ernst genommen werden, da an-

5

1. Bejczy, Ein Zeugnis Alkuins: Die ,,Vita Willibrordi“, Nederlands archief voor
kerkgeschiedenis / Dutch Review of Church History 70/1990, S. 121-139.
Lateinisch: Thiofridus Epternacensis, Vitae s. Willibrordi, http://www.ge
schichtsquellen.de/repOpus_04430.html, 2019-08-05; Lateinisch-Deutsch, ge-
kiirzt: Thiofrids Vita Willibrordi, in: H.-J. Reischmann, Willibrord - Apostel der
Friesen, Sigmaringendorf 1989, S. 106-123.

14



2. Spurensuche

zunehmen ist, dass Thiofrid gute und wohlerwogene Griinde hatte, an
diesen Stellen der Darstellungsweise seines Vorbilds nicht zu folgen.

Anders als bei seinem Zeitgenossen Bonifatius, von dem eine groRe
Briefsammlung auf uns gekommen ist, in der wir u. a. auch von Sorgen
und Néten und alltdglichen Erlebnissen erfahren, sind von Willibrord
keine Briefe erhalten geblieben, so dass wir kaum persénliche Nach-
richten von thm erfahren. Wir sind jedoch in der gliicklichen Lage, dass
der von ihm benutzte liturgische Festkalender erhalten geblieben ist, der
in der Nationalbibliothek in Paris aufbewahrt wird’ und von Henry
Austin Wilson bereits vor gut einhundert Jahren ediert wurde.® In die-
sem Kalender hat Willibrord mit eigener Hand am Rande der Novem-
berseite die wichtigsten Ereignisse seiner Missionstitigkeit eingetra-
gen: das Jahr seiner Ankunft auf dem Kontinent (690) und das Jahr sei-
ner Bischofsweihe durch Papst Sergius (695) - das einzige von ihm
selbst geschriebene Dokument, das wir besitzen. Im Blick auf die Ein-
trige in diesem Festkalender ist davon auszugehen, dass er in den Jahren
zwischen 700 und 720 auf dem Kontinent im Umfeld Willibrords ge-
schrieben wurde, wie die Eintrige der Gedenktage der beiden Ewalde
und Suitberts, Zeitgenossen Willibrords, nahelegen. Dabei wurden die
ersten Eintrdge noch in irischer Schrift vorgenommen. Der Festkalender
geht wahrscheinlich auf eine &ltere Vorlage aus Irland zuriick, die ver-
mutlich in Rath Melsigi in den Jahren vor Willibrords Auswanderung im
Jahr 690 ausgearbeitet wurde.” Jedenfalls erinnert der Festkalender an
wichtige irische Heilige wie Brigit, Patrick und Columcille (= Colum-
ban).

Auf Willibrord personlich zuriick geht auch seine Schenkungs-
urkunde an das Kloster Echternach aus dem Jahr 726 - sein sogenanntes
,Testament®."” Der damals 67 Jahre alte Willibrord verfiigte in diesem
Dokument, dass ein Teil der ihm vom frankischen Kdnigshof und von

7 MS Paris BN lat. 10837.

®  The Calendar of St. Willibrord. With Transcription, Introduction and Notes, hg.
v. H. A. Wilson, Woodbridge 1918.

D. O Créinin, Rath Melsigi, Willibrord, and the earliest Echternach manuscripts,
Peritia 3/1984, S. 17-49, hier: S. 29f.

1 C.Wampach . 2, Nr. 39.

15



2. Spurensuche

vornehmen Franken vermachten Giiter nach seinem Tod an das Kloster
fallt.

Von groRer Bedeutung sind auch die 24 als echt anerkannten Ur-
kunden aus der Zeit Willibrords, die in dem von dem Monch Theo-
derich im Jahr 1191 zur Sicherung der Besitzanspriiche des Klosters
Echternach erstellten Liber aureus auf uns gekommen sind. Diese Ur-
kunden liegen uns allerdings nicht mehr in ihrer Urschrift vor, da die
Originale im Laufe der Zeit verloren gegangen sind, sondern nur als von
Echternacher Kompilatoren zum Teil sprachlich tberarbeitete und
gekiirzte Abschriften (,Regesten”). Sie wurden von Camille Wampach
in seiner Geschichte der Grundherrschaft Echternach im Friihmittelalter ver-
Sffentlicht. Diese Urkunden haben den grofen Vorteil, dass sie uns
unmittelbar in die Zeit Willibrords fithren und Nachrichten aus ver-
schiedenen Jahrzehnten seines Schaffens und aus seinem gesamten
Arbeitsfeld von Friesland tiber Toxandrien bis Thiiringen tiberliefern.
Bei solchen Urkunden ist jedoch Vorsicht geboten. Es geht in ihnen
letztlich immer um Besitz, Macht und Einfluss und man muss damit
rechnen, dass sie im Laufe der Jahrhunderte zugunsten einer der betei-
ligten Parteien gedndert (gefilscht) wurden. Das geschah im Mittelalter
nicht selten und gerade auch Klosterbibliotheken machten da keine
Ausnahme.

Als wichtiges Dokument nicht {ibersehen werden darf ein Brief des
Bonifatius aus dem Jahr 753 an Papst Stephan IL, in dem dieser mit
lobenden Worten an Willibrords Werk und sein Bistum Utrecht er-
innert, um Anspriiche des Kélner Bischofs an Utrecht abzuwehren."

Damit sind die Quellen, die unmittelbare Nachrichten iiber
Willibrord erhalten, allerdings auch schon erschépft. Es ist nicht davon
auszugehen, dass zu irgendeinem Zeitpunkt noch neues Material tiber
ihn entdeckt werden kénnte, dafiir sind die Dokumente aus jenen
,dunklen Jahrhunderten‘ der europiischen Geschichte zu begrenzt und
seit langem sorgfiltig genug erforscht.

" Briefe des Bonifatius. Willibalds Leben des Bonifatius, unter Benutzung der

Ubersetzung von M. Tangl und Ph. H. Kulb neu bearbeitet von R. Rau, Darmstadt
2011, Nr. 109, S. 339-342.

16



2. Spurensuche

Um mehr Licht auf Willibrords Lebenswerk zu werfen, kénnen und
miissen wir versuchen weitere zeitgendssische Texte des siebten und
achten Jahrhunderts zum Sprechen zu bringen, die Mitteilungen tiber
Vorginge, Institutionen und Personen enthalten, die direkt oder indi-
rekt mit Willibrord in Verbindung gebracht werden kénnen und uns
liber relevante Ereignisse, typische Verhaltens- und Erwartungsmuster,
Rechtssatzungen, soziale Entwicklungen, religiése Uberzeugungen und
Kultpraktiken usw. jener Zeit informieren. Dazu bieten insbesondere
die Lebensbeschreibungen Gregors von Utrecht, Liudgers von Miinster,
Willehads von Bremen und Bonifatius’ einiges Material.

Wir werden nicht erwarten diirfen ein biographisch abgerundetes
und in allen Punkten befriedigendes Lebensbild Willibrords erstellen zu
konnen. Doch wir werden Einblicke in die dramatische Zeit der friih-
mittelalterlichen Geschichte Europas gewinnen und in aller Niichtern-
heit zu kldren versuchen, was nach dem heutigen Stand der Geschichts-
forschung mit einiger Zuverléssigkeit {iber Leben und Werk Willibrords
gesagt werden kann,

17



3. Das Ende der romischen Herrschaft in
Britannien, der Einfall der Germanen und
die Christianisierung Englands

In den politisch turbulenten Jahren nach 400 n.Chr. wurden zuneh-
mend rémische Truppen von den britischen Inseln abgezogen, um auf
dem Kontinent die germanischen und gallischen Provinzen gegen Van-
dalen, Burgunden und Sueben zu verteidigen, die in der Silvesternacht
406 den Rhein iiberquert hatten und pliindernd und brandschatzend
durch Gallien zogen, oder um das Heer in Italien gegen marodierende
gotische Verbdnde unter der Fithrung Alarichs zu unterstiitzen. Auch
die nicht enden wollenden innenpolitischen Konflikte des rémischen
Reiches schwichten die Truppenprisenz in der rémischen Provinz
Britannia zunehmend. Die verbleibenden Truppenteile der Rémischen
Armee erwiesen sich auf Dauer als unfdhig, die rémische Provinz Bri-
tannia gegen von auflen eindringende Feinde zu verteidigen.
Britannien hatte unter rémischer Herrschaft im dritten und in der
ersten Hilfte des vierten Jahrhunderts Zeiten des wirtschaftlichen und
kulturellen Aufschwungs und der Bliite erlebt und galt unter beutegie-
rigen Nachbarn als lohnendes Ziel fiir Raubziige, das auf dem Seeweg
relativ rasch und gefahrlos zu erreichen war. Die Pikten aus dem heuti-
gen Schottland drangen verstédrkt tiber den Hadrianswall nach Siiden
vor, die Skoten aus Irland fielen iiber die Irische See in den Westen
Britanniens ein und im Osten nahmen entlang der Kiiste die Angriffe
von Angeln, Sachsen und Jiiten zu. Zunichst hatten es die Angreifer
vorwiegend auf Beute abgesehen. Das belegen die zahlreichen Hortfun-
de aus dieser Zeit, in denen Silbermiinzen und Wertgegenstdnde vor

18



3. Das Ende der rémischen Herrschaft in Britannien

den angreifenden Pliinderern im Boden vergraben wurden. Die Angrei-
fer machten jedoch auch Jagd auf Menschen, die sie als Sklaven ver-
kauften. Bekannt ist der Fall des sechzehnjdhrigen Patrick, eines jungen
Christen von der Westkiiste Britanniens, der von irischen Raubern
gekidnappt und verkauft, spater aber zum Missionar und Schutzheili-
gen Irlands wurde.

Die ersten christlichen Gemeinden in Britannien wurden schon im
Laufe des zweiten Jahrhunderts n. Chr. gegriindet. Antike christliche
Autoren des dritten Jahrhunderts wie Origines und Tertullian sprechen
ganz selbstverstindlich von Christen in dieser entlegenen rémischen
Provinz. Nachdem Konstantin der GroRe im Jahr 313 das Christentum
im rémischen Reich zur offiziell anerkannten Religion erkldrt hatte,
breitete sich der christliche Glaube auch in Britannien rasch aus. An
dem Konzil von Arles im Jahr 314 nahmen Vertreter dreier britischer
Bischofssitze teil, was auf eine lingere Phase der Entstehung und Kon-
solidierung der christlichen Kirche in Britannien und auf eine noch
groRere Zahl an Bistiimern schlieRen ldsst."

Nach dem Abzug der rémischen Truppen versuchte die romanisier-
te britische Oberschicht des Landes zunichst die politische und milita-
rische Organisation des Landes selbst in die Hand zu nehmen (Phase des
,sub-rémischen Britanniens®). Archdologische Befunde deuten darauf
hin, dass die Kiistenfestungen im Siidosten der Insel weiter bemannt
blieben und verteidigt wurden. Mancherorts errichteten rémische oder
keltische Anfiihrer lokale Herrschaften. Um die Nordgrenze des Landes
gegen die einfallenden Pikten und Skoten zu verteidigen, wurden ger-
manische Truppen als Foderaten angeworben. Einzelne germanische
Gruppen waren vermutlich auch schon in rémischer Zeit auf die Insel
gekommen. Ab dem Jahr 440 begannen diese Angelsachsen sich in Bri-
tannien dauerhaft niederzulassen, eigene Herrschaftsbereiche zu schaf-
fen und die einheimische Bevélkerung zu unterwerfen bzw. zu ver-
dringen. Dieser Erhebung der Foderaten konnten die romanisierten
Briten zumal im Osten der Insel wenig entgegensetzen. Viele gingen
wohl zu den Germanen iiber oder unterwarfen sich, wiahrend sich an-

2 M. Palmer, The Sacred History of Britain, London 2002, S. 57-74.

19





