beNNo

Leseprobe

/ Walter Kardinal Kasper, Prof. Dr. Dr. h. c. Wolfgang
Huber

Auf welchen Wegen wollen wir gehen?
Okumene heute, hier und in Zukunft

Walter Kardinal Kasper
Wolfgang Huber

Auf
welchen

Wegen

wollen wir gehen?

Okumene heute, bier und in Zukunft

80 Seiten, 11 x 19 cm, gebunden
ISBN 9783746258812

!- Mehr Informationen finden Sie unter st-benno.de

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text und Bildern, auch auszugsweise,
ist ohne schriftliche Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar. Dies
gilt insbesondere fiir die Vervielfaltigung, Ubersetzung oder die Verwendung in
elektronischen Systemen.

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2021


https://www.vivat.de/search?sSearch=058812

Walter Kardinal Kasper
Wolfgang Huber

Auf
welchen

Wegen

wollen wir gehen?

Okumene heute, hier und in Zukunft

benno



Herausgegeben von der
Katholischen Akademie des Bistums Dresden-Meifen

V V| VN
h A A d
Katholische Akademie
BISTUM
Dieses Buch entstand in Zusammenarbeit DRESDEN

MEISSEN

mit der Katholischen Akademie des Bis-
tums Dresden-MeiBen und ging aus der
Veranstaltung ,Wo wir in der Okumene
morgen stehen. 500 Jahre Leipziger Dis-
putation“ hervor, die am 26. November
2019 gemeinsam mit der Evangelischen 100 JAHRE.
Akademie Sachsens in der Alten Borse zu

Leipzig stattfand.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publika-
tion in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bib-
liografische Daten sind im Internet unter http;//dnb.d-nb.de
abrufbar.

Besuchen Sie uns im Internet:
www.st-benno.de

Gern informieren wir Sie unverbindlich und aktuell
auch in unserem Newsletter zum Verlagsprogramm,

zu Neuerscheinungen und Aktionen. Einfach anmelden
unter www.st-benno.de.

ISBN 978-3-7462-5881-2
© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2021

Umschlaggestaltung: Rungwerth Design, Diisseldorf
Gesamtherstellung: Kontext, Dresden (A)

INHALT

Dr. Thomas Arnold, Okumene des Lebens

Walter Kardinal Kasper, 500 Jahre Leipziger
Disputation 1519

Wolfgang Huber, 10 Leipziger Thesen

Prof. Dr. Julia Knop, Walter Kardinal Kasper,
Wolfgang Huber, Prof. Dr. Peter Zimmerling,
Okumenisches Gesprich

Okumenische Gebete

Uber die Autoren

10

20

29

57

79



Dr. Thomas Arnold

OKUMENE DES LEBENS

Gedenken oder Jubilaum - seit 2017, eigentlich
schon die gesamte Dekade zuvor, beschaftigt das
christliche Deutschland die Frage, auf welche Wei-
se wir aus dem halben Jahrtausend der konfessio-
nellen Trennung Impulse erlangen, die uns nicht
nur ndher zueinander bringen, sondern die wie-
der authentisch zum christlichen Zeugnis werden:
»Alle sollen eins sein“ (Joh 17,21).

Der Blick 500 Jahre zurtiick zeigt, dass nicht ein Er-
eignis die Einheit zerstorte, sondern dass die Re-
formatorische Wende zahlreiche Stationen kennt:
Nattirlich ist der Thesenanschlag im Jahr 1517 die
bildhafteste. Das Ringen um theologische Thesen,
Macht, Entschlossenheit und politischen Ausgleich
kennt aber viele Stationen im mitteldeutschen
Raum. Der Reichstag zu Worms, dessen Auseinan-
dersetzungen Kirche und Gesellschaft in diesem
Friihjahr gedenken, wird gerahmt von markanten
Ereignissen in Wittenberg, Erfurt, Eisenach und
Leipzig. Gerade die Messestadt war schon damals
ein Knotenpunkt, an dem sich Wissenschaft und
Wirtschaft begegneten. Im Juli 1519 wurde die
Stadt zum Schauplatz eines Streites zwischen Mar-
tin Luther und Johannes Eck. Die von der Universi-
tat Leipzig veranstaltete disputatio war dabei keine
Seltenheit: Prazision, statuarisch festgelegte Regeln

und periodische Durchfiihrungen zeichneten jene
Streitgesprache zu Lehr- und Forschungszwecken
aus. Und doch war das Streitgesprach zwischen Lu-
ther und Eck eine Besonderheit. Einerseits war die
Krise und der Kairos fiir einen Umbruch allerorten
splrbar, andererseits mischte sich ein politisches
mit einem theologischen Interesse. Das Zeitfenster
fiir die Disputation war eng, wahrend damals in
Frankfurt die Kaiserwahl stattfand.

Mit diesem Buch erhalten Sie keine Reflexion auf
das Jahr 1519 und dessen theologische Debatten.
Stattdessen nehmen die Gesprachspartner den
Anlass und Ort auf, um fiinf Jahrhunderte danach
iiber die kiinftigen Herausforderungen der Oku-
mene zu streiten. Die krisenhafte Situation beider
Konfessionen und das Ringen um theologische
Positionen wie etwa um die Bedeutung von Amt
und Abendmahl lassen in gesellschaftlich verunsi-
cherten Zeiten das Gefiihl der Analogie zu. Anlass
der Publikation war ein 6ffentliches Streitgesprach
zwischen den Professoren Huber und Kasper in der
Leipziger Alten Borse, das die Katholische Akade-
mie des Bistums Dresden-MeiBen gemeinsam mit
der Evangelischen Akademie Sachsens veranstal-
tete. Schon das ein Zeichen lebendiger Okumene.
Mag die Stadt die gleiche sein wie vor 500 Jahren,
die Protagonisten, die politischen Umstdnde wie
auch die Themen haben sich verdndert. Die Zeit
dazwischen ist sowohl vom Gemeinsamen als auch
vom Gegeneinander gepréagt: Das 16. Jahrhundert
mit seiner Konfessionalisierung, die ausbrechende
Gewalt mit ihrem Gipfel im DreiBigjahrigen Krieg,

Okumene des Lebens 7



die fehlende Toleranz gegeniiber der religio des an-
deren gehdren ebenso dazu wie die gelebte Okume-
ne, das Uberschreiten eigener Milieus, Okumeni-
sche Kirchentage und die Gemeinsame Erklarung
der Rechtfertigungslehre. Keinem der beiden Dis-
kutanten dieses Buchs kann man vorwerfen, dass
sie nicht engagierte Kampfer fiir ein neues Mitein-
ander der Konfessionen seien. Deswegen wird das
Buch mit dem Gesprach nicht schmerzhafte Tren-
nungen wiederbeleben. Es geht auch nicht um ei-
nen neuen Versuch, theologische Interpretationen
von vor 500 Jahren einzuholen und eventuell gar
auf katholischer Seite gutzumachen, was man vor
fiinf Jahrhunderten versdumt hat. Stattdessen bil-
det der wiedergegebene Dialog eine theologische
Debatte auf der Hohe unserer Zeit ab, die weder
die Differenzen verharmlost noch den Glauben als
Unglauben diffamiert. Dies ergibt eine Spannung,
die unsere Kirchen brauchen. Auch wenn die Pu-
blikation das vor 500 Jahren {ibliche Format ver-
lasst, kommt es den Herren Kardinal Walter Kas-
per sowie dem ehemaligen EKD-Ratsvorsitzenden
Professor Dr. Wolfgang Huber zu, ihre Positionen
mit Vernunftsargumenten zu unterlegen. Die
nachfolgenden Seiten sind ebenso ein Ausweis fir
die hohe Qualitat ihres theologischen Wissens als
auch fiir die eingelibte Debattenkultur mit ihrer
geordneten und fairen Weise. Dass in dem Buch
nicht nur ein ,Magister’, Prof. Dr. Peter Zimmer-
ling, sondern auch eine ,Magistra‘ unserer Region,
Prof. Dr. Julia Knop, das Gespridch verantwortet,
liegt sicher ebenfalls am Fortgang der Geschichte.

Wie notwendig das akademische Suchen um neue
Sichtweisen ist, offenbaren die letzten Ereignisse.
Denn auch wenn der Okumenische Kirchentag abge-
sagt — oder korrekter formuliert ins Digitale verlegt
- wurde, haben die letzten Monate die Ambivalenz
des konfessionellen Verhédltnisses dargelegt. Einer-
seits beforderte das Papier ,Gemeinsam am Tisch
des Herrn“ eine Debatte tiber die Neubewertung des
Abendmahls und der Eucharistie, was aber derzeit
eher einen neuen Disput zwischen den deutschen
Bischofen und romischer Kurie heraufbeschwort
als zwischen den Konfessionen fiir Streit zu sorgen.
Andererseits wird der Bann iiber Luther, der eben-
falls vor genau fiinf Jahrhunderten verhdngt wurde,
ein Anlass sein, um sich international mit kleinen,
liturgischen Schritten aufeinander zu zu bewegen.
Bei aller theologischen Debatte kommt es letztlich
immer auf das gegenseitige vertrauensvolle Mit-
einander an. Deswegen macht dieses Buch Mut,
selbst grenzenlos zu handeln und gegenseitig dem
Christlichen in der dienenden Liebe ein Gesicht zu
geben. Diese Okumene des Lebens braucht unsere
Welt. Papst Franziskus fasste dies so zusammen:
»Ein echter Dialog ist immer eine Begegnung zwi-
schen Menschen mit einem Namen, einem Gesicht,
einer Geschichte und nicht nur eine Auseinander-
setzung von Ideen.“ (Ansprache bei der Gottlichen
Liturgie in der Patriarchatskirche St. Georg, Istan-
bul, wahrend der Apostolischen Reise in die Tir-
kei, 30 November 2014)

Dresden, im Februar 2021



Kardinal Walter Kasper

500 JAHRE
LEIPZIGER DISPUTATION 1519

Vor zwei Jahren haben lutherische und katholi-
sche Christen das Reformationsjahr begangen.
Denn vor 500 Jahren hat Martin Luther mit seinen
95 Thesen zum Ablass die Reformation eingeleitet.
Wir haben dieses Jubilaum nicht gegeneinander,
sondern miteinander begangen. Wir haben uns die
Schuld an der Spaltung nicht langer gegenseitig
zugeschoben, sondern gemeinsam unser Versa-
gen bekannt. Ohne die Unterschiede zu leugnen,
haben wir uns bewusst gemacht, dass das, was
uns gemeinsam ist und uns verbindet, mehr ist,
als was uns trennt: der eine gemeinsame Glaube
an den einen Gott und an Jesus Christus, die eine
Taufe, das gemeinsame Credo, die gemeinsame HI.
Schrift.

Vor genau 20 Jahren haben wir in Augsburg die
Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre
unterzeichnet und festgestellt, dass wir heute in
der Grundfrage der Reformation, der Lehre von
der Rechtfertigung, in den Grundfragen iiberein-
stimmen. Alle Kirchen des 16. Jahrhunderts (nach
den Lutheranern und Katholiken auch die Refor-
mierten, Anglikaner und Methodisten) haben sich
inzwischen diesem Konsens angeschlossen. In der
Magdeburger Erklarung haben sie 2007 daraus

10 WALTER KASPER

die Konsequenz gezogen und die Taufe, die der
Grund unserer Gemeinsamkeit in Jesus Christus
ist, gegenseitig anerkannt. Diese Gemeinsamkeit
ist in den Gemeinden vor Ort fast iiberall eine
selbstverstandlich gelebte Wirklichkeit geworden,
flir die wir nur dankbar sein konnen.

Heute Abend wenden wir uns einem anderen
500-jdhrigen Jubilaum zu: der Disputation zwi-
schen Martin Luther und seinem Widersacher Jo-
hannes Eck vom 27. Juni bis zum 15. Juli 1519 in
Leipzig. Da ging es nicht mehr um den Ablass und
nur am Rande um Fragen der Rechtfertigung; nun
ging es um den Papst und um die Kirche.!

Luther hatte das Problem schon in den Ablassthe-
sen mit einigen etwas spitzen Bemerkungen an-
gesprochen, da gingen in Rom sofort die Augen-
brauen hoch. Nun wollte Johannes Eck, seines
Zeichens Professor in Ingolstadt, an dieser Stelle
Luther packen und beweisen, dass er ein Hareti-
ker ist. In der Disputation legte er alles darauf an,
Luther zu zwingen, Farbe zu bekennen. Luther
war aufrichtig und tat es. Er sagte, das Papsttum
ist nicht von Jesus Christus eingesetzt; es ist nicht
gottlichen, sondern menschlichen Rechts, und
auch Konzilien konnen irren.

An dieser Stelle sprang der Herzog Georg von

1 Der authentische Text der Leipziger Disputation, hrsg. von O.
Seitz, 2008. Dazu: M. Hein/A. Kohnle (Hrsg.) Die Leipziger Dis-
putation von 1519. Ein theologiegeschichtliches Streitgesprach
und seine Bedeutung fiir die friithe Reformation, 2011. Ich stiitze
mich im Wesentlichen auf die Darstellung maBgebender Luther-
Forscher: J. Lotz, B. Loose, V. Leppin, H. Schilling, Th. Kaufmann
u. a.

500 Jahre Leipziger Disputation 1519 11



Sachsen auf und protestierte. Denn damit hatte Lu-
ther nicht nur das Papsttum, sondern das ganze
System der Kirche infrage gestellt. Das war damals
eine Sensation. Das war damals eine Frage, wel-
che die Menschen innerlich bewegte: Sie wussten,
die Kirche ist das gemeinsame Haus, in dem wir
beheimatet sind. Bricht dieses gemeinsame Haus
nun zusammen? Ist die Kirche noch der Ort und
der Hort der Wahrheit und der Glaubensgewiss-
heit? Und wenn nicht, was dann? Gibt es dann
noch ein gemeinsames geistiges Zuhause? Damals
ist das gemeinsame Haus, die gemeinsame geisti-
ge Heimat zerbrochen, und sie fehlt uns, wenn wir
ehrlich sind, bis heute.

In diesem existenziellen, zutiefst ins Herz treffen-
den Sinn traten mit der Leipziger Disputation das
Thema der Kirche und das Papsttum in den Mittel-
punkt der Auseinandersetzung. So ist es bis heu-
te geblieben. Noch 1967 sagte Papst Paul VI. bei
einem Besuch im damaligen Einheitssekretariat:
,2Der Papst, wir wissen es wohl, ist ohne Zweifel
das schwerwiegendste Hindernis auf dem Weg der
Okumene.“ Das ist eine paradoxe Aussage. Denn
das Papstamt, das Amt der Einheit, ist nun zum
schwerwiegendsten Hindernis der Einheit oder
unseres gemeinsamen Hauses geworden.

In den letzten 500 Jahren hat sich der damals auf-
gebrochene Konflikt leider noch mehr zugespitzt.
Weil Luther so vehement gegen den Papst als
Antichrist auftrat,? haben die Katholiken nun erst

2 Es gibt auch positive Aussagen Luthers, etwa im Galaterbrief
(1531/38): Wenn der Papst die Predigt des Evangeliums zulésst,

12 WALTER KASPER

recht auf den Papst gesetzt und Katholischsein mit
Papsttreue identifiziert. Die Positionen haben sich
gegenseitig hochgeschaukelt und dies leider nicht
nur verbal, vielmehr auch mit brutaler Waffenge-
walt durch gegenseitige Vertreibungen aus der an-
gestammten Heimat.

Es ist das Geschenk der 6kumenischen Bewegung
des 20. Jahrhunderts, dass sich die Situation zum
Besseren gewandt hat. Papst ist heute nicht mehr
der damalige Renaissance-Papst Leo X. aus dem
machtigen Geschlecht der Medici in Florenz, son-
dern Franziskus, der sich den Namen des Armen
von Assisi zugelegt hat. Kaum ein evangelischer
Christ (von einigen Sekten abgesehen) wird den
Papst heute noch als Antichrist bezeichnen. Im
Gegenteil, es gibt viele briiderliche menschliche
und christliche Begegnungen. Denken Sie an den
noch vor einem Jahrzehnt fast undenkbaren Be-
such des Papstes beim Lutherischen Weltbund in
Lund (2016), an den darauffolgenden Besuch der
Spitze der EKD in Rom. In Rom vergeht kaum ein
Monat, in dem nicht irgendeine 0kumenische De-
legation zu Besuch ist. Das ist kein Showgeschaft
und keine Symboldiplomatie. Das sind tief bewe-
gende menschliche, christliche, briiderliche Be-
gegnungen.

Auch in der Theologie hat sich ein tiefgreifender
Wandel vollzogen. Besonders in der Auslegung der

dann wiirde ich ihn auf Hénden tragen und ihm die FiiBe kiissen.
Spéter glaubte Luther nicht mehr an eine mogliche Verséhnung.
Sein Nein steigerte sich bis zum Hass auf den Papst. ,Wider das
Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet” (1545).

500 Jahre Leipziger Disputation 1519 13



Wolfgang Huber

ZEHN LEIPZIGER THESEN

1. Die Leipziger Disputation von 1519 dauerte viele
Tage, ja Wochen und hatte viele Facetten. Es gibt
dabei eine Facette, von der relativ wenig die Rede
ist. Gleichwohl ist sie von groBer Bedeutung. Die
Leipziger Disputation ist von groBer Bedeutung
fiir eines der zentralen Themen der Reformation;
sie gehort zum Ursprungsgeschehen des protes-
tantischen Schriftprinzips. Luther hat in dieser
Disputation mit besonderer Klarheit die Schrift
zum MaBstab seiner Uberlegungen zu Papstamt
und Kirche gemacht. Er betrachtet die Fragen des
papstlichen Primats aus der Perspektive des bibli-
schen Befundes und seiner Auswirkungen in der
frihen Christenheit. Dabei grenzt er sich in der
weiteren Ausarbeitung dieser Uberlegungen von
einem biblizistischen Missverstandnis ab, indem
er sehr bald die Frage nach der ,Mitte der Schrift”
aufwirft, die er im Christuszeugnis sieht. ,Was
Christum treibet“ ist der MaBstab dafiir, wie man
mit der Heiligen Schrift umgeht.

Diese Orientierung am Schriftprinzip war damals
Grund zu einer scharfen Kontroverse, die heute
der Sache nach tiiberholt ist. Unerbittlich trafen
die Meinungen aufeinander. Da war auf der einen
Seite der Bannstrahl gegen Luther und seine Theo-
logie, der erfolgreiche Versuch, ihn zum Haretiker

20 WOLFGANG HUBER

zu machen; und da war auf der anderen Seite der
Durchbruch seiner apokalyptischen Tendenz, die
sich in der These vom ,Antichristen“ ausdriick-
te. Das war nicht einfach eine Bezeichnung einer
gegenwartigen Person, sondern das war Ausdruck
der apokalyptischen Angst vor dem, was gesche-
hen wiirde. Der Antichrist ist eine apokalyptische
Figur. Und die abgriindigen AuBerungen des Refor-
mators — man denkt dabei insbesondere an seine
AuBerungen iiber die Juden - kann man iiberhaupt
nur dann nachvollziehen, wenn man diesen apoka-
lyptischen Ton in seiner Theologie nicht vergisst.
Schon deswegen ist es iibrigens nicht moglich, Lu-
thers Theologie einfach eins zu eins zu iiberneh-
men, jedenfalls dann nicht, wenn man diese apo-
kalyptische Grundierung seiner Theologie nicht
mit vollzieht.

2. Heute erweist sich das gemeinsame Studium
der Schrift und die Bezugnahme auf das Zeugnis
der Kirchenviter als verheiBungsvoller Weg zu
wechselseitigem Verstehen und oOkumenischen
Fortschritten. Nach wie vor auBerordentlich aktu-
ell ist in diesem Zusammenhang der Vorschlag von
Papst Benedikt XVI., die Verstandigung in Fragen
der Rechtfertigungslehre durch gemeinsames Bi-
belstudium zu vertiefen.

Kardinal Kasper hat einen parallelen und gleich
wichtigen Vorschlag gemacht, namlich, ein sol-
ches Bemiihen des gemeinsamen Verstehens der
Heiligen Schrift auf die Person des Petrus in den
biblischen Zeugnissen anzuwenden und auf diese

Zehn Leipziger Thesen 21



Weise zu verhindern, dass der bleibende Unter-
schied darin besteht, dass die katholische Tradi-
tion sich explizit auf Petrus bezogen hat und dass
das im evangelischen Bereich allenfalls oder am
ehesten dann passiert, wenn man die Passion von
Johann Sebastian Bach hort und das ,,Und weinete
bitterlich“ im Ohr hat. Die Verleugnungsgeschich-
te des Petrus ist ein wichtiger Teil des Neuen Tes-
taments. Man muss sie auch so deuten, dass sie
gerade zeigt, inwiefern wir alle auf Gottes Gnade
angewiesen sind. Aber sie kann nicht bedeuten,
dass evangelische Theologie im Ubrigen iiber Pe-
trus schweigt. Ulrich Luz hat ein gutes Beispiel
dafiir gegeben, dass das auch nicht angezeigt ist.”

3. Die angesprochene Verstindigung in ehemals
kontroversen Fragen zur Rechtfertigungslehre
wurde in der Gemeinsamen Erklarung zur Recht-
fertigungslehre niedergelegt, die am 31. Oktober
1999 in Augsburg unterzeichnet wurde. Am Refor-
mationstag dieses Jahres konnten wir das zwan-
zigjahrige Jubildum dieses wichtigen Konsensdo-
kuments feiern. Ich hatte mir gewlinscht, das ware
wesentlich deutlicher auch in der Offentlichkeit
wahrgenommen worden. Aber es gilt natiirlich vor
allem, diesen Konsens mit Leben zu erfiillen, und
das tun wir am ehesten dann, wenn wir die Gnade
Gottes in Christus ins Zentrum von Verkiindigung
und Gottesdienst, von Lehre und Leben unserer
Kirchen stellen. Zugleich sollte jedoch die Einsicht,

7 Ulrich Luz: Das Evangelium nach Matthdus, Bd. 2, Ziirich 1990,
467-483; Bd. 4, Ziirich 2002, 210-224.

22 WOLFGANG HUBER

dass die Lehrverurteilungen des Reformationsjahr-
hunderts den jeweiligen kirchlichen Partner nicht
mehr treffen, noch deutlicher auch kirchenamtlich
rezipiert und in der Unterweisung der Kirchen
auch umgesetzt werden.

4. Einen weiteren Meilenstein der okumenischen
Entwicklung der letzten Jahre, auf den sich auch
Kardinal Kasper schon bezogen hatte, bildete die
Vereinbarung zur wechselseitigen Anerkennung
der Taufe, die am 29. April 2007 im Magdeburger
Dom, am éltesten Taufstein nordlich der Alpen,
unterzeichnet wurde. Ein entscheidender Impuls
zu dieser Vereinbarung ging von Kardinal Kasper
als Prasident des Péapstlichen Rats zur Forderung
der Einheit der Christen aus. Er hat uns einen blei-
bend wichtigen Schritt ermoglicht. Die in dieser
Vereinbarung liegende Anerkennung der Taufe als
Okumenischem Grundsakrament ist bisher noch
nicht zureichend gewlirdigt worden. Ich sage das
nur aufgrund von Eindriicken im evangelischen
Bereich und ich sage das mit Absicht pointiert,
vielleicht zu scharf: Darin zeigt sich eine weitge-
hende Taufvergessenheit, die dringend der Korrek-
tur bedarf. Eine Kirche, die sich ihren Taufauftrag
vergegenwartigt, wird sich damit auch ihrer mis-
sionarischen Aufgabe neu bewusst werden. Und
was brauchten wir dringlicher als dies? Wenn uns
das bewusst ware, wiirden wir auf die kirchliche
Lage in unserem eigenen Land nicht mit einer sol-
chen Verzagtheit reagieren, wie ich das dann und
wann beobachte. Ich bin davon iiberzeugt, diese

Zehn Leipziger Thesen 23



Verzagtheit werden wir nur gemeinsam tiberwin-
den. Wir brauchen die wechselseitige Bestarkung,
das wechselseitige Gebet fiireinander, das gemein-
same Eintreten fiir unseren Glauben in der Offent-
lichkeit, so wie wir das heute praktizieren.

5. Karl Kardinal Lehmann, der groBe 6kumenische
Partner und mein personlicher Freund, hat 2007
bei der Veranstaltung zur gemeinsamen Anerken-
nung der Taufe in Magdeburg die okumenische
Bedeutung dieses Ereignisses folgendermaBen
kommentiert: ,Es ist ein groBer Schatz, dass die
Kirchen in hohem MaB trotz aller Trennungen das
sakramentale Band der Einheit durch die Taufe
erhalten haben. Alle Einheit geht aus der Taufe
hervor. Aber es ist doch ein unvollkommenes Band
der Einheit. Diese ist ausgerichtet auf ein weiteres
Wachsen in das MaB der Fiille Jesu Christi (Eph
4.13). Dies fordert uns in ganz besonderer Weise
heraus, in diesem Geist und in einer neuen Spi-
ritualitat der Taufe die Hindernisse zwischen uns
zu liberwinden und noch mehr wahre Einheit zu
gewinnen.“®

6. Diese Einsicht fordert uns gemeinsam dazu he-
raus, weitere Schritte auf dem Weg zur Gemein-
schaft am Tisch des Herrn zu gehen. Deswegen

8 Karl Lehmann: Ansprache bei der Unterzeichnung der wechselsei-
tigen Taufanerkennung im Magdeburger Dom am 29. April 2007,
in: Ders.: Auslotungen. Lebensgestaltung aus dem Glauben heute,
Freiburg 2016, 467 f.; vgl. Wolfgang Huber : Erreichtes wahren -
Neues wagen. Karl Lehmanns 6kumenischer Impuls, in: Okumeni-
sche Rundschau 68 (2019), 350-367.

24 WOLFGANG HUBER

bin ich dankbar fiir die Ausarbeitung des evange-
lisch-katholischen Arbeitskreises ,,Gemeinsam am
Tisch des Herrn“ — eine Ausarbeitung, die wir alle
in unseren Kirchen sorgfiltig studieren und tiber
die wir auf allen Ebenen miteinander reden soll-
ten.’ Denn viele Christen in Deutschland gehen auf
den Okumenischen Kirchentag in Frankfurt am
Main 2021 in der Hoffnung zu, dass die Erfahrung
der Gemeinschaft bei bleibenden Unterschieden
auch in wechselseitiger eucharistischer Gastbe-
reitschaft zum Ausdruck kommen kann. Und das
ist nur moglich in wechselseitigem Respekt fiir die
Gewissensbindung und kirchliche Bindung der je-
weiligen Partner. Das miissen wir in einer tiber-
zeugenden Weise gestalten.

7. Wahrend manche bisher meinten, Reformbe-
mithungen seien vor allem ein Kennzeichen der
evangelischen Kirche als einer ecclesia semper
reformanda, erleben wir gegenwirtig gerade in
der katholischen Kirche in Deutschland, verbun-
den mit der Konzeption des synodalen Wegs, eine
beeindruckende Diskussion i{iber mogliche Ver-
dnderungen. Manche Uberlegungen in diesem
Zusammenhang gehen so weit, dass sie auch das
Amtsverstdndnis einbeziehen. Das geschieht bei-
spielsweise in der von Thomas Ruster und anderen
vorgeschlagenen Uberlegung, dass die Aufgaben
der Lehre, der Liturgie und des Leitens nicht not-

9 Volker Leppin/Dorothea Sattler (Hg.): Gemeinsam am Tisch des
Herrn. Ein Votum des Okumenischen Arbeitskreises evangeli-
scher und katholischer Theologen, Freiburg/Gottingen 2020.

Zehn Leipziger Thesen 25



wendigerweise in einer Hand vereinigt sein miis-
sen.' Sie konnten vielmehr auf Dauer oder auf Zeit
auch verschiedenen Personen anvertraut werden.
Denen, die Derartiges vorschlagen, ist bewusst,
dass sie damit von der Tradition des klassischen
Priesterbildes abweichen — mit weitreichenden Fol-
gen flr die Beteiligung von Frauen wie fiir die Fra-
ge des Zolibats. Mit Bewegungen dieser Art wiirde
auch die okumenische Situation beeinflusst. Wir
nehmen diese Diskussion in unserer katholischen
Schwesterkirche in all ihren Schattierungen und
mit allen noch offenen Fragen mit groBer Aufmerk-
samkeit wahr. Sie ist in sich selbst ein wichtiger
Beitrag zum o6kumenischen Weg.

8. Luther warb vor fiinfhundert Jahren in der
Leipziger Disputation — um es in einer modernen
Redeweise zu sagen - fiir ein polyzentrisches Ver-
standnis kirchlicher Einheit. Er anerkannte in der
Disputation einen Ehrenvorrang des Bischofs von
Rom. Er hatte also damals noch eine klare Vorstel-
lung vom Petrusamt, die er spiter so nicht mehr
aufrecht hielt, verwies aber zugleich auf die his-
torische Tatsache, dass die Ostlichen Kirchen von
Anfang an selbststindig waren. Er suchte eine
Verstandigung von der Praxis der frithen christ-
lichen Jahrhunderte aus. Die Zustandigkeit ver-

10 Thoma Ruster: Balance of Powers. Fiir eine neue Gestalt des kirch-
lichen Amtes, Regensburg 2019; vgl. Wolfgang Huber: Wie sich der
Zolibat umgehen ldsst. Nicht ohne den Versuch einer tiefgehenden
theologischen Begriindung: Thomas Riister wirbt fiir ein neues
Verstandnis des kirchlichen Amts, in: Frankfurter Allgemeine Zei-
tung, 11.12.2019, 10.

26 WOLFGANG HUBER

schiedener Patriarchate fiir ihre Region oder die
Tatsache, dass die griechischen Bischofe nicht von
Rom bestitigt wurden, stand Luthers Auffassung
nach einer kirchlichen Einheit nicht im Wege. Da-
mals wurde diese Uberlegung als Absage an die
kirchliche Einheit interpretiert. Heute wiirde ein
starker polyzentrisches Verstindnis Kkirchlicher
Einheit, also nicht nur der polyzentrischen Situati-
on der Weltgesellschaft, sondern auch der polyzen-
trischen Situation der Christenheit, aller Kirchen,
iibrigens auch der romisch-katholischen Kirche
(die in sich selber auch polyzentrischer ist, als
das in friitheren Zeiten der Fall war), gemiB sein.
Deshalb scheint es mir an der Zeit zu sein, diesen
Aspekt der Leipziger Disputation neu aufzugreifen
und dabei nicht etwa Luthers These zu wiederho-
len, sondern Antworten zu finden, die unserer Zeit
und dem Stand unserer theologischen Einsichten
entsprechen.

9. Im Bereich der evangelischen Kirchen hat sich
in den letzten Jahren eine neue Sensibilitat fir
die ,Katholizitat“ als eines der vier Attribute der
Kirche entwickelt. Dabei wird der ,allumfassen-
de“ Charakter der Kirche so interpretiert, dass
in ihm die Vielfalt und Vielgestaltigkeit der Spra-
chen, Weltgegenden und Frommigkeitsformen
anerkannt wird, in denen Gottes Wort gehort, die
Sakramente gefeiert und zu Gott gebetet wird.
Fir die romisch-katholische Kirche wurde diese
Auffassung durch das II. Vatikanische Konzil an-
gebahnt; die Feier der Liturgie in der Landesspra-

Zehn Leipziger Thesen 27



che wurde dafiir zum Symbol. Den altkirchlichen
Glaubensbekenntnissen gemaB wird ,katholisch®
im Entscheidenden nicht mehr nur als Konfes-
sionsbezeichnung, sondern als Kennzeichen der
geglaubten Kirche verstanden. Zu Recht hat der
Okumenische Arbeitskreis evangelischer und ka-
tholischer Theologen zusammenfassend gesagt:
»,Wo legitime Verschiedenheiten in einer Unifor-
mierung zu wenig Raum erhalten oder unzulassi-
ge Ausgrenzung geschehen, da wird die Katholizi-
tat der Kirche bedroht.“!! — Das ist fiir uns alle eine
wichtige Einsicht.

10. Genauso gilt auch fiir den Begriff des ,, Evange-
lischen, dass er in erster Linie nicht als Konfes-
sionsbezeichnung, sondern als grundlegende Be-
stimmung jeder christlichen Kirche anzusehen ist.
In diesem Sinn kann der Gedanke evangelischer
Katholizitit fiir gemeinsame Uberlegungen zur
Zukunft der Okumene leitend sein. Er kann dann
auch unser gemeinsames Eintreten fiir Christen in
der Verfolgung und unser Gebet fiir eine gemein-
same Zukunft in evangelischer Katholizitat leiten.

11 Volker Leppin/Dorothea Sattler: Reformation 1517-2017, Frei-
burg/Gottingen 2014.

28 WOLFGANG HUBER

OKUMENISCHES GESPRACH

Prof. Dr. Julia Knop: Sie sind beide erfahrene Oku-
meniker; pflegen das dkumenische Gesprdch seit
Jahrzehnten auf menschlicher und auf theologischer
Ebene und genauso auf der Ebene der Kirchenlei-
tung. Sie haben beide betont, dass Okumene 2019
eine andere Gestalt haben wird, dass folglich auch
Kircheneinheit, Kirchengemeinschaft heute eine an-
dere Gestalt annehmen wird und bereits angenom-
men hat. Was bedeutet dann konfessionelle Identitdt
heute noch? Ist konfessionelle Identitdt eine institu-
tionelle Grofe? Ist es eine geistliche Grofie? Dient
konfessionelle Identitit zur Abgrenzung und Profi-
lierung? Ist es ein Profil, das in einer Gemeinschaft
von Kirchen, vielleicht sogar in einer Kircheneinheit
noch eine Rolle spielt — und wenn ja, welche?

Herr Huber, Sie hatten von der Wiedergewinnung
des Katholischseins, der Katholizitit gesprochen.
Walter Kasper hat gesagt, die Evangelischen sollen
evangelischer werden, die Katholiken sollten katho-
lischer werden. Ist das ein Widerspruch? Was kann
konfessionelle Identitiit heute bedeuten?

Walter Kardinal Kasper: Konfessionskirchen
gibt es im Grunde erst seit dem 16. Jahrhundert.
Das hat es vorher in dieser Form nicht gegeben.
Es gab zwar Kirchenspaltungen zwischen Ost und
West, die sich aber nicht auf Konfessionsschriften
in diesem Sinn bezogen haben. Ich habe den Ein-

Okumenisches Gesprach 29



druck, dass die konfessionellen Unterscheidun-
gen heute nur noch bedingt giiltig sind. Sie sind
locherig geworden. Ich habe sehr viele evangeli-
sche Freunde, denen ich zum Teil naherstehe als
manchen katholischen Mitgliedern und Ihnen
wird es dhnlich gehen. In beiden Kirchen sind die
Konfessionsgrenzen durchléssig geworden. Es hat
also nicht viel Sinn, den Konfessionsbegriff noch
einmal in den Mittelpunkt zu stellen, dies wiirde
nur auf Abgrenzung hinauslaufen. Wenn wir das
Wort der Katholizitét fiir beide beanspruchen, da
stimme ich Bischof Huber vollig zu, tiberschreiten
wir diesen Konfessionsbegriff. Katholizitat bedeu-
tet Allumfassendheit und darin miissen wir bei-
de wachsen. In diesem Sinn konnen Katholische
auch zunehmend evangelisch werden, also sich
stairker am Evangelium orientieren, genauso wie
umgekehrt die Evangelischen Elemente des Katho-
lischen assimilieren sollten. So konnen beide in
eine vollere Katholizitdt hineinwachsen und diese
konfessionellen Unterschiede, die uns nun jahr-
hundertelang zu schaffen gemacht haben und die
viel Unheil in die Welt gebracht haben, Stiick fiir
Stiick tiberwinden. Ich denke, dass wir den Konfes-
sionsbegriff durch einen Katholizitatsbegriff erset-
zen missen, der nicht mehr abgrenzend ist, son-
dern versucht, moglichst viel zu integrieren. Das
heiBt natiirlich auch, die Unterschiede auf beiden
Seiten zu relativieren und zu tiberwinden, damit
wir sozusagen Katholische und zugleich Evange-
lische werden konnen. Das Schriftprinzip, das Bi-
schof Huber mit Recht herausgestellt hat, ist heu-

30

te auch ein katholisches Prinzip. Wir sollten die
Heilige Schrift nicht biblizistisch interpretieren,
sondern von ihrem Zentrum her, von Jesus Chris-
tus. In der jetzigen Diasporasituation, in der wir
stehen, miissen wir auf das Zentrum setzen, auf
Jesus Christus. Er ist das eigentlich Uberzeugende
fiir den christlichen Glauben.

Prof. Dr. Julia Knop: Ich mdchte noch einmal nach-
haken: Braucht es dazu zwei verschiedene Institu-
tionen, eine katholische Institution, in der die Ka-
tholiken sowohl katholischer als auch evangelischer
geworden sind, und eine evangelische Institution, in
der dasselbe geschieht? Was ist konfessionelles Pro-
fil in Zukunft in einer geeinten Kirche?

Walter Kardinal Kasper: Das beriihrt die Frage
der Polyzentrizitiat. Die katholische Kirche aner-
kennt selbstverstindlich, dass die eine Kirche in
vielen Ortskirchen gegenwirtig ist und dass die
vielen Ortskirchen auch unterschiedlicher Aus-
pragung sein konnen. Es gehoren u. a. auch Kir-
chen orthodoxen Ursprungs der ostkirchlichen
Tradition heute zur Gemeinschaft mit Rom. Das
Dekret des Konzils tiber die Einheit aller Chris-
ten hat ausdriicklich auf die von allem Anfang an
unterschiedliche Rezeption von Ost und West ver-
wiesen. Die urspriingliche Gemeinschaft ist spater
exklusiv gegeneinandergestellt worden. In diesem
Sinne wird der polyzentrische Ansatz in der katho-
lischen Kirche aufgenommen. Papst Franziskus
sagt, er wolle eine Dezentralisierung der Kirche.

Okumenisches Gesprach 31



Aber dieser polyzentrische Ansatz schlieBt ja nicht
aus, dass es eine Einheit geben muss im gemein-
samen Glauben an den einen Gott, so wie Jesus
Christus ihn verkiindet hat: eine Einheit in Jesus
Christus, eine Einheit in der einen Taufe. Die Poly-
zentrizitdt muss, damit sie nicht auseinanderfallt,
einen Einheitspunkt haben. Dieser Einheitspunkt
ist priméar Jesus Christus. Zum Schluss sollte man
sich auch im anderen wiedererkennen konnen,
statt den Gegensatz im anderen zu sehen. Doch
ganz so weit sind wir noch nicht. Wir miissen noch
einige Schritte tun, um das zu erreichen: die Ein-
heit in der Vielfalt und die Vielfalt innerhalb der
Einheit.

Wolfgang Huber: Friiher hat man gesagt, in Bay-
ern dominiere ein katholisches Milieu und im Erz-
gebirge dominiere ein evangelisches Milieu. Heute
sind wir in vielen Fallen doch froh, wenn es iiber-
haupt ein christliches Milieu gibt - und dieses ist
dann eher okumenisch. Wenn wir dieses christ-
liche Milieu in unserer Gesellschaft fordern und
pragen wollen, dann sind wir gut beraten, mehr
gemeinsam zu tun - auch in die Offentlichkeit hi-
nein, als dies friiher iiblich war. Das schliet aber
nicht aus, dass wir gleichzeitig eine kirchliche
Beheimatung in einer konkreten Gemeinde und
in einer konkreten Kirche brauchen. Das Gegen-
bild zum Konfessionalismus ist also nicht die
Konstruktion einer iiberkonfessionellen Kirche
am ReiBbrett mit der Vorstellung, man konne die
Grundriten und die Formen der Unterweisung im

32

Glauben einfach so ,zusammenzimmern®, dass es
okumenisch geht. Wir brauchen stattdessen ange-
sichts unterschiedlicher Gottesdienstformen, ange-
sichts unterschiedlicher Traditionen der Unterwei-
sung jedenfalls bis auf Weiteres auch den Respekt
vor der Unterschiedlichkeit solcher Formen.

Noch ein Gedanke: Man darf und kann nicht tiber-
sehen, dass es auch Bereiche gibt, in denen die
Unterschiede zwischen unseren Kirchen im letz-
ten halben Jahrhundert nicht geringer, sondern
groBer geworden sind. Die dramatischste Verdnde-
rung der evangelischen Kirchen im letzten halben
Jahrhundert bestand im Zugang der Frauen zum
kirchlichen Amt. Innerprotestantisch, insbeson-
dere innerlutherisch erleben wir international
gegenwartig einen Prozess, in dem lutherische
Kirchen die Kirchengemeinschaft mit anderen
lutherischen Kirchen aufkiindigen, die das Ja zur
Frauenordination wieder zuriicknehmen. Das Ver-
héltnis zur lettischen Kirche ist beispielsweise du-
Berst angespannt. In bestimmten Gliedkirchen der
EKD ist die Entscheidung gefallen, in solchen Situ-
ationen die Kirchengemeinschaft aufzukiindigen,
weil wir im evangelischen Bereich so fest davon
iiberzeugt sind, dass diese Einsicht, obwohl wir sie
erst reichlich spat gewonnen haben, fiir uns ohne
Einschrankungen verpflichtenden Charakter tragt.
Ich sage das freimiitig und wiederhole es, lieber
Kardinal Kasper, Ihnen gegeniiber, weil wir schon
vor vielen Jahren dariiber gesprochen haben, dass
ich mir tiberhaupt nicht vorstellen kann, es konne
einen 6kumenischen Weg geben, bei dem die evan-

Okumenisches Gesprach 33



kann und wir etwas erreichen konnen. Wir haben
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil, eigentlich
hat es sogar vor dem Konzil angefangen, schon so
vieles erreicht. Ich bin viel herumgekommen bei
den anderen Kirchen in der Welt und gar nicht der
Meinung, dass wir in Deutschland immer an der
vordersten Front sind. In Afrika wie in Asien habe
ich Situationen erlebt, bei denen ich dachte: Hier
konnen wir auch noch etwas davon lernen. Wenn
es um Okumene geht, sollten wir immer mitbeden-
ken, dass Okumene dem urspriinglichen Wortsinn
nach meint: zwar lokal handeln, dabei aber immer
universal denken.

56

OKUMENISCHE GEBETE

Alle sollen eins sein:

Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin,
sollen auch sie in uns sein,

damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast.
Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben,

die du mir gegeben hast;

denn sie sollen eins sein, wie wir eins sind,

ich in ihnen und du in mir.

Fiirbitte Jesu fiir die Gldubigen (nach Joh 17,21-23)

O Gott, Vater unseres Herrn Jesus Christus,
unser einziger Erloser, Friedensfiirst!

Gib uns Gnade, dass wir uns die groBe Gefahr
unserer Zerrissenheit zu Herzen nehmen.
Nimm allen Hass und alle Vorurteile hinweg
und was immer uns an wahrer Eintracht
hindern mag.

Wie nur ein Leib und ein Geist ist

und eine Hoffnung unserer Berufung,

ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott

und Vater aller,

so lass auch uns hinfort ein Herz

und eine Seele sein,

verbunden durch das heilige Band der Wahrheit
und des Friedens,

des Glaubens und der Liebe,

Okumenische Gebete 57



dass wir dich mit einem Geist
und Munde preisen
durch Jesus Christus, unsern Herrn.

Aus der Jakobus-Liturgie, 4. Jh. n. Chr.

Erhabener und allméchtiger Gott!

Segne dein Volk.

Gib uns, deinen Dienern, deinen Frieden,
deine Hilfe, deine Liebe.

Vereine uns durch das Band des Friedens
und der Liebe,

auf dass wir ein Leib und ein Geist seien,
in einer Hoffnung unserer Berufung.

Der du uns liebst

um des groBen Hirtens der Herde,

um Jesu Christi willen.

Amen.

Aus der Markus-Liturgie, 4./5. Jh. n. Chr.

Komm, Heiliger Geist,
erfiille die Herzen deiner Glaubigen

und entziinde in ihnen das Feuer deiner Liebe,
du, der iiber alle Grenzen der Sprachen hinweg

die Volker in einem Glauben sammelst.

Pfingstantiphon, 11. Jh. n. Chr.

58

Allmachtiger Gott,

du fiihrst zusammen, was getrennt ist,
und bewahrst in der Einheit,

was du verbunden hast.

Schau voll Erbarmen auf alle,

die durch die eine Taufe geheiligt sind
und Christus angehoren.

Mache sie eins durch das Band

des unversehrten Glaubens

und der geschwisterlichen Liebe.
Darum bitten wir durch Jesus Christus,
unseren gemeinsamen Herrn.

Sieh gnadig auf dein Volk, Herr, unser Gott,
und schenke ihm die Gaben deines Geistes.
Lass die Liebe zur Wahrheit in uns wachsen,
damit wir die volle Einheit der Christen
aufrichtig ersehnen und tatkraftig fordern.
Darum bitten wir durch Jesus Christus,
unseren gemeinsamen Herrn.

Aus dem Messbuch der katholischen Kirche,
Messe fiir die Einheit der Christen

Okumenische Gebete

59



In Wahrheit ist es wiirdig und recht,

dir, Herr, heiliger Vater,

allmachtiger, ewiger Gott,

immer und tiberall zu danken,

durch unseren Herrn Jesus Christus.

In ihm hast du uns zur Erkenntnis

der Wahrheit gefiihrt

und uns zu Gliedern seines Leibes gemacht

durch den einen Glauben und die eine Taufe.

Durch ihn hast du

deinen Heiligen Geist ausgegossen

iiber alle Volker,

damit er GroBes wirke mit seinen Gaben.
Er wohnt in den Herzen der Glaubenden,
er durchdringt und leitet die ganze Kirche
und schafft ihre Einheit in Christus.
Darum preisen wir jetzt und in Ewigkeit
dein Erbarmen

und singen mit den Choren der Engel
das Lob deiner Herrlichkeit.

Prifation aus dem Messbuch der katholischen Kirche

,Die Einheit als Werk Gottes durch Jesus Christus und den

Heiligen Geist*“

60

Okumenisches Gebet

Wir denken an die Briider und Schwestern
in der Gemeinschaft der ganzen Christenheit.
Gott, lass uns lebendig erfahren,

dass wir zusammengehoren:

in Gebet und Fiirbitte,

in Leben und Dienst,

in Freude und Leid.

Du fiihrst deine Kirche

auf ihrem Weg durch die Zeit.

Dir sei Lob und Ehre jetzt und in Ewigkeit.

Bischdfin Maria Jepsen und Weihbischof Dr. HansJochen Jaschke

Okumenische Gebete 61



Deine Liebe weitergeben

Barmherziger Gott,

du hast uns geschaffen nach deinem Bild,
und hast uns angenommen als deine Kinder.
Dafiir sei Dank, heute und jeden Tag.
Hilf uns, deine Liebe zu erkennen

und anzunehmen und weiterzugeben
mit Worten und Taten,

mit unserem Glauben und Leben.

Sende deinen Geist auf uns herab,

dass wir mutig und unverzagt

vor dir Zeugnis ablegen,

da, wo wir gefragt sind,

wo Menschen auf der Suche sind

nach dem Sinn ihres Lebens.

Gnadiger Gott, 6ffne uns

fiir die Schonheit deiner Welt

und fir die Note, unter denen andere leiden,
in der Ndhe und Ferne.

Leite uns an,

in der Nachfolge Jesu zu wirken,

dich zu loben und zu preisen,

dich anzurufen und andere zu verlocken,
sich dir anzuvertrauen.

Ewiger Gott, nimm von uns die Lasten,
die uns qualen,

und befreie uns von Angsten,

Sorgen und falschem Sicherheitswahn.
Stiarke die Bereitschaft,

einander anzunehmen,

miteinander Gemeinschaft zu suchen
uber die konfessionellen und religiosen

62

und weltanschaulichen Grenzen hinweg.
Lass uns auch am Tisch deines Sohnes
in versohnter Vielfalt versammelt sein,
damit wir der Welt zeigen,

dass du unser Vater bist,

ohne alle Bedingungen.
Menschenfreundlicher Gott,

hebe die schmerzlichen Trennungen auf,
die durch die Kirchen und
Glaubensgemeinschaften entstanden sind.
Zeige uns, dass wir einander brauchen
und nur gemeinsam

die Fiille deiner Herrlichkeit und Liebe
widerspiegeln lassen.

So sei uns Quelle und Ziel,

Wegbegleiter und Erloser,

um Jesu willen.

Amen.

Bischofin Maria Jepsen, Hamburg

Oh Gott, der du uns verstandnisvoll umarmst,

gib uns deine heiligen Gaben,

dass wir sie anderen weitergeben.

Trage uns zu den Tiefen der Traume,

die uns an neue kreative Beziehungen hinfiihren,
die weiter gehen, als was wir bisher erlebt haben.

Lass die Demut in uns

mehr und mehr zunehmen,
die unser Herz dem Sehnen

Okumenische Gebete 63





