
Walter Kardinal Kasper, Prof. Dr. Dr. h. c. Wolfgang 
Huber

Auf welchen Wegen wollen wir gehen?

Ökumene heute, hier und in Zukunft 

80 Seiten, 11 x 19 cm, gebunden 
ISBN 9783746258812

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text und Bildern, auch auszugsweise, 
ist ohne schriftliche Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar. Dies 
gilt insbesondere für die Vervielfältigung, Übersetzung oder die Verwendung in 
elektronischen Systemen.

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2021

Mehr Informationen finden Sie unter st-benno.de

Leseprobe

https://www.vivat.de/search?sSearch=058812


Walter Kardinal Kasper
Wolfgang Huber

M I T 
G E B E T E N



INHALT

Dr. Thomas Arnold, Ökumene des Lebens 	 6

Walter Kardinal Kasper, 500 Jahre Leipziger 
Disputation 1519	 10

Wolfgang Huber, 10 Leipziger Thesen 	 20

Prof. Dr. Julia Knop, Walter Kardinal Kasper, 
Wolfgang Huber, Prof. Dr. Peter Zimmerling, 
Ökumenisches Gespräch 	 29

Ökumenische Gebete	 57

Über die Autoren	 79

	  

Herausgegeben von  der 
Katholischen Akademie des Bistums Dresden-Meißen

Dieses Buch entstand in Zusammenarbeit 
mit der Katholischen Akademie des Bis-
tums Dresden-Meißen und ging aus der 
Veranstaltung „Wo wir in der Ökumene 
morgen stehen. 500 Jahre Leipziger Dis-
putation“ hervor, die am 26. November 
2019 gemeinsam mit der Evangelischen 
Akademie Sachsens in der Alten Börse zu 
Leipzig stattfand.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publika-
tion in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bib-
liografische Daten sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de 
abrufbar.

Besuchen Sie uns im Internet:
www.st-benno.de

Gern informieren wir Sie unverbindlich und aktuell 
auch in unserem Newsletter zum Verlagsprogramm,
zu Neuerscheinungen und Aktionen. Einfach anmelden 
unter www.st-benno.de.

ISBN 978-3-7462-5881-2

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2021
Umschlaggestaltung: Rungwerth Design, Düsseldorf
Gesamtherstellung: Kontext, Dresden (A)



6 7Ökumene des Lebens

und periodische Durchführungen zeichneten jene 
Streitgespräche zu Lehr- und Forschungszwecken 
aus. Und doch war das Streitgespräch zwischen Lu-
ther und Eck eine Besonderheit. Einerseits war die 
Krise und der Kairos für einen Umbruch allerorten 
spürbar, andererseits mischte sich ein politisches 
mit einem theologischen Interesse. Das Zeitfenster 
für die Disputation war eng, während damals in 
Frankfurt die Kaiserwahl stattfand.
Mit diesem Buch erhalten Sie keine Reflexion auf 
das Jahr 1519 und dessen theologische Debatten. 
Stattdessen nehmen die Gesprächspartner den 
Anlass und Ort auf, um fünf Jahrhunderte danach 
über die künftigen Herausforderungen der Öku-
mene zu streiten. Die krisenhafte Situation beider 
Konfessionen und das Ringen um theologische 
Positionen wie etwa um die Bedeutung von Amt 
und Abendmahl lassen in gesellschaftlich verunsi-
cherten Zeiten das Gefühl der Analogie zu. Anlass 
der Publikation war ein öffentliches Streitgespräch 
zwischen den Professoren Huber und Kasper in der 
Leipziger Alten Börse, das die Katholische Akade-
mie des Bistums Dresden-Meißen gemeinsam mit 
der Evangelischen Akademie Sachsens veranstal-
tete. Schon das ein Zeichen lebendiger Ökumene.
Mag die Stadt die gleiche sein wie vor 500 Jahren, 
die Protagonisten, die politischen Umstände wie 
auch die Themen haben sich verändert. Die Zeit 
dazwischen ist sowohl vom Gemeinsamen als auch 
vom Gegeneinander geprägt: Das 16. Jahrhundert 
mit seiner Konfessionalisierung, die ausbrechende 
Gewalt mit ihrem Gipfel im Dreißigjährigen Krieg, 

Dr. Thomas Arnold

ÖKUMENE DES LEBENS

Gedenken oder Jubiläum – seit 2017, eigentlich 
schon die gesamte Dekade zuvor, beschäftigt das 
christliche Deutschland die Frage, auf welche Wei-
se wir aus dem halben Jahrtausend der konfessio-
nellen Trennung Impulse erlangen, die uns nicht 
nur näher zueinander bringen, sondern die wie-
der authentisch zum christlichen Zeugnis werden: 
„Alle sollen eins sein“ (Joh 17,21).
Der Blick 500 Jahre zurück zeigt, dass nicht ein Er-
eignis die Einheit zerstörte, sondern dass die Re-
formatorische Wende zahlreiche Stationen kennt: 
Natürlich ist der Thesenanschlag im Jahr 1517 die 
bildhafteste. Das Ringen um theologische Thesen, 
Macht, Entschlossenheit und politischen Ausgleich 
kennt aber viele Stationen im mitteldeutschen 
Raum. Der Reichstag zu Worms, dessen Auseinan-
dersetzungen Kirche und Gesellschaft in diesem 
Frühjahr gedenken, wird gerahmt von markanten 
Ereignissen in Wittenberg, Erfurt, Eisenach und 
Leipzig. Gerade die Messestadt war schon damals 
ein Knotenpunkt, an dem sich Wissenschaft und 
Wirtschaft begegneten. Im Juli 1519 wurde die 
Stadt zum Schauplatz eines Streites zwischen Mar-
tin Luther und Johannes Eck. Die von der Universi-
tät Leipzig veranstaltete disputatio war dabei keine 
Seltenheit: Präzision, statuarisch festgelegte Regeln 



8 9

Wie notwendig das akademische Suchen um neue 
Sichtweisen ist, offenbaren die letzten Ereignisse. 
Denn auch wenn der Ökumenische Kirchentag abge-
sagt – oder korrekter formuliert ins Digitale verlegt 
– wurde, haben die letzten Monate die Ambivalenz 
des konfessionellen Verhältnisses dargelegt. Einer-
seits beförderte das Papier „Gemeinsam am Tisch 
des Herrn“ eine Debatte über die Neubewertung des 
Abendmahls und der Eucharistie, was aber derzeit 
eher einen neuen Disput zwischen den deutschen 
Bischöfen und römischer Kurie heraufbeschwört 
als zwischen den Konfessionen für Streit zu sorgen. 
Andererseits wird der Bann über Luther, der eben-
falls vor genau fünf Jahrhunderten verhängt wurde, 
ein Anlass sein, um sich international mit kleinen, 
liturgischen Schritten aufeinander zu zu bewegen. 
Bei aller theologischen Debatte kommt es letztlich 
immer auf das gegenseitige vertrauensvolle Mit-
einander an. Deswegen macht dieses Buch Mut, 
selbst grenzenlos zu handeln und gegenseitig dem 
Christlichen in der dienenden Liebe ein Gesicht zu 
geben. Diese Ökumene des Lebens braucht unsere 
Welt. Papst Franziskus fasste dies so zusammen: 
„Ein echter Dialog ist immer eine Begegnung zwi-
schen Menschen mit einem Namen, einem Gesicht, 
einer Geschichte und nicht nur eine Auseinander-
setzung von Ideen.“  (Ansprache bei der Göttlichen 
Liturgie in der Patriarchatskirche St. Georg, Istan-
bul, während der Apostolischen Reise in die Tür-
kei, 30 November 2014)

Dresden, im Februar 2021

die fehlende Toleranz gegenüber der religio des an-
deren gehören ebenso dazu wie die gelebte Ökume-
ne, das Überschreiten eigener Milieus, Ökumeni-
sche Kirchentage und die Gemeinsame Erklärung 
der Rechtfertigungslehre. Keinem der beiden Dis-
kutanten dieses Buchs kann man vorwerfen, dass 
sie nicht engagierte Kämpfer für ein neues Mitein-
ander der Konfessionen seien. Deswegen wird das 
Buch mit dem Gespräch nicht schmerzhafte Tren-
nungen wiederbeleben. Es geht auch nicht um ei-
nen neuen Versuch, theologische Interpretationen 
von vor 500 Jahren einzuholen und eventuell gar 
auf katholischer Seite gutzumachen, was man vor 
fünf Jahrhunderten versäumt hat. Stattdessen bil-
det der wiedergegebene Dialog eine theologische 
Debatte auf der Höhe unserer Zeit ab, die weder 
die Differenzen verharmlost noch den Glauben als 
Unglauben diffamiert. Dies ergibt eine Spannung, 
die unsere Kirchen brauchen. Auch wenn die Pu-
blikation das vor 500 Jahren übliche Format ver-
lässt, kommt es den Herren Kardinal Walter Kas-
per sowie dem ehemaligen EKD-Ratsvorsitzenden 
Professor Dr. Wolfgang Huber zu, ihre Positionen 
mit Vernunftsargumenten zu unterlegen. Die 
nachfolgenden Seiten sind ebenso ein Ausweis für 
die hohe Qualität ihres theologischen Wissens als 
auch für die eingeübte Debattenkultur mit ihrer 
geordneten und fairen Weise. Dass in dem Buch 
nicht nur ein ‚Magister‘, Prof. Dr. Peter Zimmer-
ling, sondern auch eine ‚Magistra‘ unserer Region, 
Prof. Dr. Julia Knop, das Gespräch verantwortet, 
liegt sicher ebenfalls am Fortgang der Geschichte.



10 11500 Jahre Leipziger Disputation 1519WALTER KASPER

die Konsequenz gezogen und die Taufe, die der 
Grund unserer Gemeinsamkeit in Jesus Christus 
ist, gegenseitig anerkannt. Diese Gemeinsamkeit 
ist in den Gemeinden vor Ort fast überall eine 
selbstverständlich gelebte Wirklichkeit geworden, 
für die wir nur dankbar sein können. 
Heute Abend wenden wir uns einem anderen 
500-jährigen Jubiläum zu: der Disputation zwi-
schen Martin Luther und seinem Widersacher Jo-
hannes Eck vom 27. Juni bis zum 15. Juli 1519 in 
Leipzig. Da ging es nicht mehr um den Ablass und 
nur am Rande um Fragen der Rechtfertigung; nun 
ging es um den Papst und um die Kirche.1 
Luther hatte das Problem schon in den Ablassthe-
sen mit einigen etwas spitzen Bemerkungen an-
gesprochen, da gingen in Rom sofort die Augen-
brauen hoch. Nun wollte Johannes Eck, seines 
Zeichens Professor in Ingolstadt, an dieser Stelle 
Luther packen und beweisen, dass er ein Häreti-
ker ist. In der Disputation legte er alles darauf an, 
Luther zu zwingen, Farbe zu bekennen. Luther 
war aufrichtig und tat es. Er sagte, das Papsttum 
ist nicht von Jesus Christus eingesetzt; es ist nicht 
göttlichen, sondern menschlichen Rechts, und 
auch Konzilien können irren. 
An dieser Stelle sprang der Herzog Georg von 

1	 Der authentische Text der Leipziger Disputation, hrsg. von O. 
Seitz, 2008. Dazu: M. Hein/A. Kohnle (Hrsg.) Die Leipziger Dis-
putation von 1519. Ein theologiegeschichtliches Streitgespräch 
und seine Bedeutung für die frühe Reformation, 2011. Ich stütze 
mich im Wesentlichen auf die Darstellung maßgebender Luther-
Forscher: J. Lotz, B. Loose, V. Leppin, H. Schilling, Th. Kaufmann 
u. a. 

Kardinal Walter Kasper

500 JAHRE 
LEIPZIGER DISPUTATION 1519 

Vor zwei Jahren haben lutherische und katholi-
sche Christen das Reformationsjahr begangen. 
Denn vor 500 Jahren hat Martin Luther mit seinen 
95 Thesen zum Ablass die Reformation eingeleitet. 
Wir haben dieses Jubiläum nicht gegeneinander, 
sondern miteinander begangen. Wir haben uns die 
Schuld an der Spaltung nicht länger gegenseitig 
zugeschoben, sondern gemeinsam unser Versa-
gen bekannt. Ohne die Unterschiede zu leugnen, 
haben wir uns bewusst gemacht, dass das, was 
uns gemeinsam ist und uns verbindet, mehr ist, 
als was uns trennt: der eine gemeinsame Glaube 
an den einen Gott und an Jesus Christus, die eine 
Taufe, das gemeinsame Credo, die gemeinsame Hl. 
Schrift. 
Vor genau 20 Jahren haben wir in Augsburg die 
Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre 
unterzeichnet und festgestellt, dass wir heute in 
der Grundfrage der Reformation, der Lehre von 
der Rechtfertigung, in den Grundfragen überein-
stimmen. Alle Kirchen des 16. Jahrhunderts (nach 
den Lutheranern und Katholiken auch die Refor-
mierten, Anglikaner und Methodisten) haben sich 
inzwischen diesem Konsens angeschlossen. In der 
Magdeburger Erklärung haben sie 2007 daraus 



12 13500 Jahre Leipziger Disputation 1519WALTER KASPER

recht auf den Papst gesetzt und Katholischsein mit 
Papsttreue identifiziert. Die Positionen haben sich 
gegenseitig hochgeschaukelt und dies leider nicht 
nur verbal, vielmehr auch mit brutaler Waffenge-
walt durch gegenseitige Vertreibungen aus der an-
gestammten Heimat. 
Es ist das Geschenk der ökumenischen Bewegung 
des 20. Jahrhunderts, dass sich die Situation zum 
Besseren gewandt hat. Papst ist heute nicht mehr 
der damalige Renaissance-Papst Leo X. aus dem 
mächtigen Geschlecht der Medici in Florenz, son-
dern Franziskus, der sich den Namen des Armen 
von Assisi zugelegt hat. Kaum ein evangelischer 
Christ (von einigen Sekten abgesehen) wird den 
Papst heute noch als Antichrist bezeichnen. Im 
Gegenteil, es gibt viele brüderliche menschliche 
und christliche Begegnungen. Denken Sie an den 
noch vor einem Jahrzehnt fast undenkbaren Be-
such des Papstes beim Lutherischen Weltbund in 
Lund (2016), an den darauffolgenden Besuch der 
Spitze der EKD in Rom. In Rom vergeht kaum ein 
Monat, in dem nicht irgendeine ökumenische De-
legation zu Besuch ist. Das ist kein Showgeschäft 
und keine Symboldiplomatie. Das sind tief bewe-
gende menschliche, christliche, brüderliche Be-
gegnungen. 
Auch in der Theologie hat sich ein tiefgreifender 
Wandel vollzogen. Besonders in der Auslegung der 

dann würde ich ihn auf Händen tragen und ihm die Füße küssen. 
Später glaubte Luther nicht mehr an eine mögliche Versöhnung. 
Sein Nein steigerte sich bis zum Hass auf den Papst. „Wider das 
Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet“ (1545). 

Sachsen auf und protestierte. Denn damit hatte Lu-
ther nicht nur das Papsttum, sondern das ganze 
System der Kirche infrage gestellt. Das war damals 
eine Sensation. Das war damals eine Frage, wel-
che die Menschen innerlich bewegte: Sie wussten, 
die Kirche ist das gemeinsame Haus, in dem wir 
beheimatet sind. Bricht dieses gemeinsame Haus 
nun zusammen? Ist die Kirche noch der Ort und 
der Hort der Wahrheit und der Glaubensgewiss-
heit? Und wenn nicht, was dann? Gibt es dann 
noch ein gemeinsames geistiges Zuhause? Damals 
ist das gemeinsame Haus, die gemeinsame geisti-
ge Heimat zerbrochen, und sie fehlt uns, wenn wir 
ehrlich sind, bis heute. 
In diesem existenziellen, zutiefst ins Herz treffen-
den Sinn traten mit der Leipziger Disputation das 
Thema der Kirche und das Papsttum in den Mittel-
punkt der Auseinandersetzung. So ist es bis heu-
te geblieben. Noch 1967 sagte Papst Paul VI. bei 
einem Besuch im damaligen Einheitssekretariat: 
„Der Papst, wir wissen es wohl, ist ohne Zweifel 
das schwerwiegendste Hindernis auf dem Weg der 
Ökumene.“ Das ist eine paradoxe Aussage. Denn 
das Papstamt, das Amt der Einheit, ist nun zum 
schwerwiegendsten Hindernis der Einheit oder 
unseres gemeinsamen Hauses geworden. 
In den letzten 500 Jahren hat sich der damals auf-
gebrochene Konflikt leider noch mehr zugespitzt. 
Weil Luther so vehement gegen den Papst als 
Antichrist auftrat,2 haben die Katholiken nun erst 

2	 Es gibt auch positive Aussagen Luthers, etwa im Galaterbrief 
(1531/38): Wenn der Papst die Predigt des Evangeliums zulässt, 



20 21Zehn Leipziger ThesenWOLFGANG HUBER

zu machen; und da war auf der anderen Seite der 
Durchbruch seiner apokalyptischen Tendenz, die 
sich in der These vom „Antichristen“ ausdrück-
te. Das war nicht einfach eine Bezeichnung einer 
gegenwärtigen Person, sondern das war Ausdruck 
der apokalyptischen Angst vor dem, was gesche-
hen würde. Der Antichrist ist eine apokalyptische 
Figur. Und die abgründigen Äußerungen des Refor-
mators – man denkt dabei insbesondere an seine 
Äußerungen über die Juden – kann man überhaupt 
nur dann nachvollziehen, wenn man diesen apoka-
lyptischen Ton in seiner Theologie nicht vergisst. 
Schon deswegen ist es übrigens nicht möglich, Lu-
thers Theologie einfach eins zu eins zu überneh-
men, jedenfalls dann nicht, wenn man diese apo-
kalyptische Grundierung seiner Theologie nicht 
mit vollzieht.

2. Heute erweist sich das gemeinsame Studium 
der Schrift und die Bezugnahme auf das Zeugnis 
der Kirchenväter als verheißungsvoller Weg zu 
wechselseitigem Verstehen und ökumenischen 
Fortschritten. Nach wie vor außerordentlich aktu-
ell ist in diesem Zusammenhang der Vorschlag von 
Papst Benedikt XVI., die Verständigung in Fragen 
der Rechtfertigungslehre durch gemeinsames Bi-
belstudium zu vertiefen. 
Kardinal Kasper hat einen parallelen und gleich 
wichtigen Vorschlag gemacht, nämlich, ein sol-
ches Bemühen des gemeinsamen Verstehens der 
Heiligen Schrift auf die Person des Petrus in den 
biblischen Zeugnissen anzuwenden und auf diese 

Wolfgang Huber

ZEHN LEIPZIGER THESEN

1. Die Leipziger Disputation von 1519 dauerte viele 
Tage, ja Wochen und hatte viele Facetten. Es gibt 
dabei eine Facette, von der relativ wenig die Rede 
ist. Gleichwohl ist sie von großer Bedeutung. Die 
Leipziger Disputation ist von großer Bedeutung 
für eines der zentralen Themen der Reformation; 
sie gehört zum Ursprungsgeschehen des protes-
tantischen Schriftprinzips.  Luther hat in dieser 
Disputation mit besonderer Klarheit die Schrift 
zum Maßstab seiner Überlegungen zu Papstamt 
und Kirche gemacht. Er betrachtet die Fragen des 
päpstlichen Primats aus der Perspektive des bibli-
schen Befundes und seiner Auswirkungen in der 
frühen Christenheit. Dabei grenzt er sich in der 
weiteren Ausarbeitung dieser Überlegungen von 
einem biblizistischen Missverständnis ab, indem 
er sehr bald die Frage nach der „Mitte der Schrift“ 
aufwirft, die er im Christuszeugnis sieht. „Was 
Christum treibet“ ist der Maßstab dafür, wie man 
mit der Heiligen Schrift umgeht. 
Diese Orientierung am Schriftprinzip war damals 
Grund zu einer scharfen Kontroverse, die heute 
der Sache nach überholt ist. Unerbittlich trafen 
die Meinungen aufeinander. Da war auf der einen 
Seite der Bannstrahl gegen Luther und seine Theo-
logie, der erfolgreiche Versuch, ihn zum Häretiker 



22 23Zehn Leipziger ThesenWOLFGANG HUBER

dass die Lehrverurteilungen des Reformationsjahr-
hunderts den jeweiligen kirchlichen Partner nicht 
mehr treffen, noch deutlicher auch kirchenamtlich 
rezipiert und in der Unterweisung der Kirchen 
auch umgesetzt werden.

4. Einen weiteren Meilenstein der ökumenischen 
Entwicklung der letzten Jahre, auf den sich auch 
Kardinal Kasper schon bezogen hatte, bildete die 
Vereinbarung zur wechselseitigen Anerkennung 
der Taufe, die am 29. April 2007 im Magdeburger 
Dom, am ältesten Taufstein nördlich der Alpen, 
unterzeichnet wurde. Ein entscheidender Impuls 
zu dieser Vereinbarung ging von Kardinal Kasper 
als Präsident des Päpstlichen Rats zur Förderung 
der Einheit der Christen aus. Er hat uns einen blei-
bend wichtigen Schritt ermöglicht. Die in dieser 
Vereinbarung liegende Anerkennung der Taufe als 
ökumenischem Grundsakrament ist bisher noch 
nicht zureichend gewürdigt worden. Ich sage das 
nur aufgrund von Eindrücken im evangelischen 
Bereich und ich sage das mit Absicht pointiert, 
vielleicht zu scharf: Darin zeigt sich eine weitge-
hende Taufvergessenheit, die dringend der Korrek-
tur bedarf. Eine Kirche, die sich ihren Taufauftrag 
vergegenwärtigt, wird sich damit auch ihrer mis-
sionarischen Aufgabe neu bewusst werden. Und 
was bräuchten wir dringlicher als dies? Wenn uns 
das bewusst wäre, würden wir auf die kirchliche 
Lage in unserem eigenen Land nicht mit einer sol-
chen Verzagtheit reagieren, wie ich das dann und 
wann beobachte. Ich bin davon überzeugt, diese 

Weise zu verhindern, dass der bleibende Unter-
schied darin besteht, dass die katholische Tradi-
tion sich explizit auf Petrus bezogen hat und dass 
das im evangelischen Bereich allenfalls oder am 
ehesten dann passiert, wenn man die Passion von 
Johann Sebastian Bach hört und das „Und weinete 
bitterlich“ im Ohr hat. Die Verleugnungsgeschich-
te des Petrus ist ein wichtiger Teil des Neuen Tes-
taments.  Man muss sie auch so deuten, dass sie 
gerade zeigt, inwiefern wir alle auf Gottes Gnade 
angewiesen sind. Aber sie kann nicht bedeuten, 
dass evangelische Theologie im Übrigen über Pe-
trus schweigt. Ulrich Luz hat ein gutes Beispiel 
dafür gegeben, dass das auch nicht angezeigt ist.7

3.  Die angesprochene Verständigung in ehemals 
kontroversen Fragen zur Rechtfertigungslehre 
wurde in der Gemeinsamen Erklärung zur Recht-
fertigungslehre niedergelegt, die am 31. Oktober 
1999 in Augsburg unterzeichnet wurde. Am Refor-
mationstag dieses Jahres konnten wir das zwan-
zigjährige Jubiläum dieses wichtigen Konsensdo-
kuments feiern. Ich hätte mir gewünscht, das wäre 
wesentlich deutlicher auch in der Öffentlichkeit 
wahrgenommen worden. Aber es gilt natürlich vor 
allem, diesen Konsens mit Leben zu erfüllen, und 
das tun wir am ehesten dann, wenn wir die Gnade 
Gottes in Christus ins Zentrum von Verkündigung 
und Gottesdienst, von Lehre und Leben unserer 
Kirchen stellen. Zugleich sollte jedoch die Einsicht, 

7	 Ulrich Luz: Das Evangelium nach Matthäus, Bd. 2, Zürich 1990, 
467–483; Bd. 4, Zürich 2002, 210–224.



24 25Zehn Leipziger ThesenWOLFGANG HUBER

bin ich dankbar für die Ausarbeitung des evange-
lisch-katholischen Arbeitskreises „Gemeinsam am 
Tisch des Herrn“ – eine Ausarbeitung, die wir alle 
in unseren Kirchen sorgfältig studieren und über 
die wir auf allen Ebenen miteinander reden soll-
ten.9 Denn viele Christen in Deutschland gehen auf 
den Ökumenischen Kirchentag in Frankfurt am 
Main 2021 in der Hoffnung zu, dass die Erfahrung 
der Gemeinschaft bei bleibenden Unterschieden 
auch in wechselseitiger eucharistischer Gastbe-
reitschaft zum Ausdruck kommen kann. Und das 
ist nur möglich in wechselseitigem Respekt für die 
Gewissensbindung und kirchliche Bindung der je-
weiligen Partner. Das müssen wir in einer über-
zeugenden Weise gestalten.

7. Während manche bisher meinten, Reformbe-
mühungen seien vor allem ein Kennzeichen der 
evangelischen Kirche als einer ecclesia semper 
reformanda, erleben wir gegenwärtig gerade in 
der katholischen Kirche in Deutschland, verbun-
den mit der Konzeption des synodalen Wegs, eine 
beeindruckende Diskussion über mögliche Ver-
änderungen.  Manche Überlegungen in diesem 
Zusammenhang gehen so weit, dass sie auch das 
Amtsverständnis einbeziehen. Das geschieht bei-
spielsweise in der von Thomas Ruster und anderen 
vorgeschlagenen Überlegung,  dass die Aufgaben 
der Lehre, der Liturgie und des Leitens nicht not-

9	 Volker Leppin/Dorothea Sattler (Hg.): Gemeinsam am Tisch des 
Herrn. Ein Votum des Ökumenischen Arbeitskreises evangeli-
scher und katholischer Theologen, Freiburg/Göttingen 2020. 

Verzagtheit werden wir nur gemeinsam überwin-
den. Wir brauchen die wechselseitige Bestärkung, 
das wechselseitige Gebet füreinander, das gemein-
same Eintreten für unseren Glauben in der Öffent-
lichkeit, so wie wir das heute praktizieren.

5. Karl Kardinal Lehmann, der große ökumenische 
Partner und mein persönlicher Freund, hat 2007 
bei der Veranstaltung zur gemeinsamen Anerken-
nung der Taufe in Magdeburg die ökumenische 
Bedeutung dieses Ereignisses folgendermaßen 
kommentiert: „Es ist ein großer Schatz, dass die 
Kirchen in hohem Maß trotz aller Trennungen das 
sakramentale Band der Einheit durch die Taufe 
erhalten haben. Alle Einheit geht aus der Taufe 
hervor. Aber es ist doch ein unvollkommenes Band 
der Einheit. Diese ist ausgerichtet auf ein weiteres 
Wachsen in das Maß der Fülle Jesu Christi (Eph 
4,13). Dies fordert uns in ganz besonderer Weise 
heraus, in diesem Geist und in einer neuen Spi-
ritualität der Taufe die Hindernisse zwischen uns 
zu überwinden und noch mehr wahre Einheit zu 
gewinnen.“8

6. Diese Einsicht fordert uns gemeinsam dazu he-
raus,  weitere Schritte auf dem Weg zur Gemein-
schaft am Tisch des Herrn zu gehen. Deswegen 

8	 Karl Lehmann: Ansprache bei der Unterzeichnung der wechselsei-
tigen Taufanerkennung im Magdeburger Dom am 29. April 2007, 
in: Ders.: Auslotungen. Lebensgestaltung aus dem Glauben heute, 
Freiburg 2016, 467 f.; vgl. Wolfgang Huber : Erreichtes wahren – 
Neues wagen. Karl Lehmanns ökumenischer Impuls, in: Ökumeni-
sche Rundschau 68 (2019), 350–367. 



26 27Zehn Leipziger ThesenWOLFGANG HUBER

schiedener Patriarchate für ihre Region oder die 
Tatsache, dass die griechischen Bischöfe nicht von 
Rom bestätigt wurden, stand Luthers Auffassung 
nach einer kirchlichen Einheit nicht im Wege. Da-
mals wurde diese Überlegung als Absage an die 
kirchliche Einheit interpretiert. Heute  würde ein 
stärker polyzentrisches Verständnis kirchlicher 
Einheit, also nicht nur der polyzentrischen Situati-
on der Weltgesellschaft, sondern auch der polyzen
trischen Situation der Christenheit, aller Kirchen, 
übrigens auch der römisch-katholischen Kirche 
(die in sich selber auch polyzentrischer ist, als 
das in früheren Zeiten der Fall war), gemäß sein. 
Deshalb scheint es mir an der Zeit zu sein, diesen 
Aspekt der Leipziger Disputation neu aufzugreifen 
und dabei nicht etwa Luthers These zu wiederho-
len, sondern Antworten zu finden, die unserer Zeit 
und dem Stand unserer theologischen Einsichten 
entsprechen.

9. Im Bereich der evangelischen Kirchen hat sich 
in den letzten Jahren eine neue Sensibilität für 
die „Katholizität“ als eines der vier Attribute der 
Kirche entwickelt. Dabei wird der „allumfassen-
de“ Charakter der Kirche so interpretiert, dass 
in ihm die Vielfalt und Vielgestaltigkeit der Spra-
chen, Weltgegenden und Frömmigkeitsformen 
anerkannt wird, in denen Gottes Wort gehört, die 
Sakramente gefeiert und zu Gott gebetet wird. 
Für die römisch-katholische Kirche wurde diese 
Auffassung durch das II. Vatikanische Konzil an-
gebahnt; die Feier der Liturgie in der Landesspra-

wendigerweise in einer Hand vereinigt sein müs-
sen.10 Sie könnten vielmehr auf Dauer oder auf Zeit 
auch verschiedenen Personen anvertraut werden. 
Denen, die Derartiges vorschlagen, ist bewusst, 
dass sie damit von der Tradition des klassischen 
Priesterbildes abweichen – mit weitreichenden Fol-
gen für die Beteiligung von Frauen wie für die Fra-
ge des Zölibats. Mit Bewegungen dieser Art würde 
auch die ökumenische Situation beeinflusst. Wir 
nehmen diese Diskussion in unserer katholischen 
Schwesterkirche in all ihren Schattierungen und 
mit allen noch offenen Fragen mit großer Aufmerk-
samkeit wahr. Sie ist in sich selbst ein wichtiger 
Beitrag zum ökumenischen Weg.

8. Luther warb vor fünfhundert Jahren in der 
Leipziger Disputation – um es in einer modernen 
Redeweise zu sagen – für ein polyzentrisches Ver-
ständnis kirchlicher Einheit. Er anerkannte in der 
Disputation einen Ehrenvorrang des Bischofs von 
Rom. Er hatte also damals noch eine klare Vorstel-
lung vom Petrusamt, die er später so nicht mehr 
aufrecht hielt, verwies aber zugleich auf die his-
torische Tatsache, dass die östlichen Kirchen von 
Anfang an selbstständig waren. Er suchte eine 
Verständigung von der Praxis der frühen christ-
lichen Jahrhunderte aus. Die Zuständigkeit ver-

10	 Thoma Ruster: Balance of Powers. Für eine neue Gestalt des kirch-
lichen Amtes, Regensburg 2019; vgl. Wolfgang Huber: Wie sich der 
Zölibat umgehen lässt. Nicht ohne den Versuch einer tiefgehenden 
theologischen Begründung: Thomas Rüster wirbt für ein neues 
Verständnis des kirchlichen Amts, in: Frankfurter Allgemeine Zei-
tung, 11.12.2019, 10.



28 29Ökumenisches GesprächWOLFGANG HUBER

ÖKUMENISCHES GESPRÄCH

Prof. Dr. Julia Knop: Sie sind beide erfahrene Öku-
meniker; pflegen das ökumenische Gespräch seit 
Jahrzehnten auf menschlicher und auf theologischer 
Ebene und genauso auf der Ebene der Kirchenlei-
tung. Sie haben beide betont, dass Ökumene 2019 
eine andere Gestalt haben wird, dass folglich auch 
Kircheneinheit, Kirchengemeinschaft heute eine an-
dere Gestalt annehmen wird und bereits angenom-
men hat. Was bedeutet dann konfessionelle Identität 
heute noch? Ist konfessionelle Identität eine institu-
tionelle Größe? Ist es eine geistliche Größe? Dient 
konfessionelle Identität zur Abgrenzung und Profi-
lierung? Ist es ein Profil, das in einer Gemeinschaft 
von Kirchen, vielleicht sogar in einer Kircheneinheit 
noch eine Rolle spielt – und wenn ja, welche? 
Herr Huber, Sie hatten von der Wiedergewinnung 
des Katholischseins, der Katholizität gesprochen. 
Walter Kasper hat gesagt, die Evangelischen sollen 
evangelischer werden, die Katholiken sollten katho-
lischer werden. Ist das ein Widerspruch? Was kann 
konfessionelle Identität heute bedeuten? 

Walter Kardinal Kasper: Konfessionskirchen 
gibt es im Grunde erst seit dem 16. Jahrhundert. 
Das hat es vorher in dieser Form nicht gegeben. 
Es gab zwar Kirchenspaltungen zwischen Ost und 
West, die sich aber nicht auf Konfessionsschriften 
in diesem Sinn bezogen haben. Ich habe den Ein-

che wurde dafür zum Symbol. Den altkirchlichen 
Glaubensbekenntnissen gemäß wird „katholisch“ 
im Entscheidenden nicht mehr nur als Konfes-
sionsbezeichnung, sondern als Kennzeichen der 
geglaubten Kirche verstanden. Zu Recht hat der 
Ökumenische Arbeitskreis evangelischer und ka-
tholischer Theologen zusammenfassend gesagt: 
„Wo legitime Verschiedenheiten in einer Unifor-
mierung zu wenig Raum erhalten oder unzulässi-
ge Ausgrenzung geschehen, da wird die Katholizi-
tät der Kirche bedroht.“11 – Das ist für uns alle eine 
wichtige Einsicht.

10. Genauso gilt auch für den Begriff des „Evange-
lischen“, dass er in erster Linie nicht als Konfes-
sionsbezeichnung, sondern als grundlegende Be-
stimmung jeder christlichen Kirche anzusehen ist. 
In diesem Sinn kann der Gedanke evangelischer 
Katholizität für gemeinsame Überlegungen zur 
Zukunft der Ökumene leitend sein. Er kann dann 
auch unser gemeinsames Eintreten für Christen in 
der Verfolgung und unser Gebet für eine gemein-
same Zukunft in evangelischer Katholizität leiten.

11	 Volker Leppin/Dorothea Sattler: Reformation 1517–2017, Frei-
burg/Göttingen 2014. 



30 31Ökumenisches Gespräch

te auch ein katholisches Prinzip. Wir sollten die 
Heilige Schrift nicht biblizistisch interpretieren, 
sondern von ihrem Zentrum her, von Jesus Chris-
tus. In der jetzigen Diasporasituation, in der wir 
stehen, müssen wir auf das Zentrum setzen, auf 
Jesus Christus. Er ist das eigentlich Überzeugende 
für den christlichen Glauben. 

Prof. Dr. Julia Knop: Ich möchte noch einmal nach-
haken: Braucht es dazu zwei verschiedene Institu-
tionen,  eine katholische Institution, in der die Ka-
tholiken sowohl katholischer als auch evangelischer 
geworden sind, und eine evangelische Institution, in 
der dasselbe geschieht? Was ist konfessionelles Pro-
fil in Zukunft in einer geeinten Kirche? 

Walter Kardinal Kasper: Das berührt die Frage 
der Polyzentrizität. Die katholische Kirche aner-
kennt selbstverständlich, dass die eine Kirche in 
vielen Ortskirchen gegenwärtig ist und dass die 
vielen Ortskirchen auch unterschiedlicher Aus-
prägung sein können. Es gehören u. a. auch Kir-
chen orthodoxen Ursprungs der ostkirchlichen 
Tradition heute zur Gemeinschaft mit Rom. Das 
Dekret des Konzils über die Einheit aller Chris-
ten hat ausdrücklich auf die von allem Anfang an 
unterschiedliche Rezeption von Ost und West ver-
wiesen. Die ursprüngliche Gemeinschaft ist später 
exklusiv gegeneinandergestellt worden. In diesem 
Sinne wird der polyzentrische Ansatz in der katho-
lischen Kirche aufgenommen. Papst Franziskus 
sagt, er wolle eine Dezentralisierung der Kirche. 

druck, dass die konfessionellen Unterscheidun-
gen heute nur noch bedingt gültig sind. Sie sind 
löcherig geworden. Ich habe sehr viele evangeli-
sche Freunde, denen ich zum Teil näherstehe als 
manchen katholischen Mitgliedern und Ihnen 
wird es ähnlich gehen. In beiden Kirchen sind die 
Konfessionsgrenzen durchlässig geworden. Es hat 
also nicht viel Sinn, den Konfessionsbegriff noch 
einmal in den Mittelpunkt zu stellen, dies würde 
nur auf Abgrenzung hinauslaufen. Wenn wir das 
Wort der Katholizität für beide beanspruchen, da 
stimme ich Bischof Huber völlig zu, überschreiten 
wir diesen Konfessionsbegriff. Katholizität bedeu-
tet Allumfassendheit und darin müssen wir bei-
de wachsen. In diesem Sinn können Katholische 
auch zunehmend evangelisch werden, also sich 
stärker am Evangelium orientieren, genauso wie 
umgekehrt die Evangelischen Elemente des Katho-
lischen assimilieren sollten. So können beide in 
eine vollere Katholizität hineinwachsen und diese 
konfessionellen Unterschiede, die uns nun jahr-
hundertelang zu schaffen gemacht haben und die 
viel Unheil in die Welt gebracht haben, Stück für 
Stück überwinden. Ich denke, dass wir den Konfes-
sionsbegriff durch einen Katholizitätsbegriff erset-
zen müssen, der nicht mehr abgrenzend ist, son-
dern versucht, möglichst viel zu integrieren. Das 
heißt natürlich auch, die Unterschiede auf beiden 
Seiten zu relativieren und zu überwinden, damit 
wir sozusagen Katholische und zugleich Evange-
lische werden können. Das Schriftprinzip, das Bi-
schof Huber mit Recht herausgestellt hat, ist heu-



32 33Ökumenisches Gespräch

Glauben einfach so „zusammenzimmern“, dass es 
ökumenisch geht. Wir brauchen stattdessen ange-
sichts unterschiedlicher Gottesdienstformen, ange-
sichts unterschiedlicher Traditionen der Unterwei-
sung jedenfalls bis auf Weiteres auch den Respekt 
vor der Unterschiedlichkeit solcher Formen. 
Noch ein Gedanke: Man darf und kann nicht über-
sehen, dass es auch Bereiche gibt, in denen die 
Unterschiede zwischen unseren Kirchen im letz-
ten halben Jahrhundert nicht geringer, sondern 
größer geworden sind. Die dramatischste Verände-
rung der evangelischen Kirchen im letzten halben 
Jahrhundert bestand im Zugang der Frauen zum 
kirchlichen Amt. Innerprotestantisch, insbeson-
dere innerlutherisch erleben wir international 
gegenwärtig einen Prozess, in dem lutherische 
Kirchen  die Kirchengemeinschaft mit anderen 
lutherischen Kirchen aufkündigen, die das Ja zur 
Frauenordination wieder zurücknehmen. Das Ver-
hältnis zur lettischen Kirche ist beispielsweise äu-
ßerst angespannt. In bestimmten Gliedkirchen der 
EKD ist die Entscheidung gefallen, in solchen Situ-
ationen die Kirchengemeinschaft aufzukündigen, 
weil wir im evangelischen Bereich so fest davon 
überzeugt sind, dass diese Einsicht, obwohl wir sie 
erst reichlich spät gewonnen haben, für uns ohne 
Einschränkungen verpflichtenden Charakter trägt. 
Ich sage das freimütig und wiederhole es, lieber 
Kardinal Kasper, Ihnen gegenüber, weil wir schon 
vor vielen Jahren darüber gesprochen haben, dass 
ich mir überhaupt nicht vorstellen kann, es könne 
einen ökumenischen Weg geben, bei dem die evan-

Aber dieser polyzentrische Ansatz schließt ja nicht 
aus, dass es eine Einheit geben muss im gemein-
samen Glauben an den einen Gott, so wie Jesus 
Christus ihn verkündet hat: eine Einheit in Jesus 
Christus, eine Einheit in der einen Taufe. Die Poly-
zentrizität muss, damit sie nicht auseinanderfällt, 
einen Einheitspunkt haben. Dieser Einheitspunkt 
ist primär Jesus Christus. Zum Schluss sollte man 
sich auch im anderen wiedererkennen können, 
statt den Gegensatz im anderen zu sehen. Doch 
ganz so weit sind wir noch nicht. Wir müssen noch 
einige Schritte tun, um das zu erreichen: die Ein-
heit in der Vielfalt und die Vielfalt innerhalb der 
Einheit. 

Wolfgang Huber: Früher hat man gesagt, in Bay-
ern dominiere ein katholisches Milieu und im Erz-
gebirge dominiere ein evangelisches Milieu. Heute 
sind wir in vielen Fällen doch froh, wenn es über-
haupt ein christliches Milieu gibt – und dieses ist 
dann eher ökumenisch. Wenn wir dieses christ-
liche Milieu in unserer Gesellschaft fördern und 
prägen wollen, dann sind wir gut beraten, mehr 
gemeinsam zu tun – auch in die Öffentlichkeit hi-
nein, als dies früher üblich war. Das schließt aber 
nicht aus, dass wir gleichzeitig eine kirchliche 
Beheimatung in einer konkreten Gemeinde und 
in einer konkreten Kirche brauchen. Das Gegen-
bild zum Konfessionalismus ist also nicht die 
Konstruktion einer überkonfessionellen Kirche 
am Reißbrett mit der Vorstellung, man könne die 
Grundriten und die Formen der Unterweisung im 



56 57Ökumenische Gebete

ÖKUMENISCHE GEBETE

Alle sollen eins sein: 
Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, 
sollen auch sie in uns sein, 
damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast. 
Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, 
die du mir gegeben hast; 
denn sie sollen eins sein, wie wir eins sind, 
ich in ihnen und du in mir. 

Fürbitte Jesu für die Gläubigen (nach Joh 17,21–23) 

O Gott, Vater unseres Herrn Jesus Christus, 
unser einziger Erlöser, Friedensfürst! 
Gib uns Gnade, dass wir uns die große Gefahr 
unserer Zerrissenheit zu Herzen nehmen. 
Nimm allen Hass und alle Vorurteile hinweg 
und was immer uns an wahrer Eintracht 
hindern mag. 
Wie nur ein Leib und ein Geist ist 
und eine Hoffnung unserer Berufung, 
ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott 
und Vater aller, 
so lass auch uns hinfort ein Herz 
und eine Seele sein, 
verbunden durch das heilige Band der Wahrheit 
und des Friedens, 
des Glaubens und der Liebe, 

kann und wir etwas erreichen können. Wir haben 
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil, eigentlich 
hat es sogar vor dem Konzil angefangen, schon so 
vieles erreicht. Ich bin viel herumgekommen bei 
den anderen Kirchen in der Welt und gar nicht der 
Meinung, dass wir in Deutschland immer an der 
vordersten Front sind. In Afrika wie in Asien habe 
ich Situationen erlebt, bei denen ich dachte: Hier 
können wir auch noch etwas davon lernen. Wenn 
es um Ökumene geht, sollten wir immer mitbeden-
ken, dass Ökumene dem ursprünglichen Wortsinn 
nach meint: zwar lokal handeln, dabei aber immer 
universal denken. 



58 59Ökumenische Gebete

Allmächtiger Gott, 
du führst zusammen, was getrennt ist, 
und bewahrst in der Einheit, 
was du verbunden hast.
Schau voll Erbarmen auf alle,
die durch die eine Taufe geheiligt sind
und Christus angehören. 
Mache sie eins durch das Band
des unversehrten Glaubens
und der geschwisterlichen Liebe.
Darum bitten wir durch Jesus Christus,
unseren gemeinsamen Herrn. 

Sieh gnädig auf dein Volk, Herr, unser Gott,
und schenke ihm die Gaben deines Geistes. 
Lass die Liebe zur Wahrheit in uns wachsen, 
damit wir die volle Einheit der Christen
aufrichtig ersehnen und tatkräftig fördern.
Darum bitten wir durch Jesus Christus,
unseren gemeinsamen Herrn.

Aus dem Messbuch der katholischen Kirche,

Messe für die Einheit der Christen 

dass wir dich mit einem Geist
und Munde preisen 
durch Jesus Christus, unsern Herrn. 

Aus der Jakobus-Liturgie, 4. Jh. n. Chr. 

Erhabener und allmächtiger Gott! 
Segne dein Volk. 
Gib uns, deinen Dienern, deinen Frieden, 
deine Hilfe, deine Liebe. 
Vereine uns durch das Band des Friedens 
und der Liebe, 
auf dass wir ein Leib und ein Geist seien, 
in einer Hoffnung unserer Berufung. 
Der du uns liebst 
um des großen Hirtens der Herde, 
um Jesu Christi willen. 
Amen. 

Aus der Markus-Liturgie, 4./5. Jh. n. Chr. 

Komm, Heiliger Geist, 
erfülle die Herzen deiner Gläubigen 
und entzünde in ihnen das Feuer deiner Liebe, 
du, der über alle Grenzen der Sprachen hinweg 
die Völker in einem Glauben sammelst. 

Pfingstantiphon, 11. Jh. n. Chr. 



60 61Ökumenische Gebete

Ökumenisches Gebet 
Wir denken an die Brüder und Schwestern 
in der Gemeinschaft der ganzen Christenheit. 
Gott, lass uns lebendig erfahren, 
dass wir zusammengehören: 
in Gebet und Fürbitte, 
in Leben und Dienst, 
in Freude und Leid. 
Du führst deine Kirche 
auf ihrem Weg durch die Zeit. 
Dir sei Lob und Ehre jetzt und in Ewigkeit. 

Bischöfin Maria Jepsen und Weihbischof Dr. Hans-Jochen Jaschke

In Wahrheit ist es würdig und recht,
dir, Herr, heiliger Vater, 
allmächtiger, ewiger Gott,
immer und überall zu danken,
durch unseren Herrn Jesus Christus. 
In ihm hast du uns zur Erkenntnis 
der Wahrheit geführt
und uns zu Gliedern seines Leibes gemacht 
durch den einen Glauben und die eine Taufe.
Durch ihn hast du 
deinen Heiligen Geist ausgegossen
über alle Völker,
damit er Großes wirke mit seinen Gaben. 
Er wohnt in den Herzen der Glaubenden, 
er durchdringt und leitet die ganze Kirche 
und schafft ihre Einheit in Christus. 
Darum preisen wir jetzt und in Ewigkeit 
dein Erbarmen
und singen mit den Chören der Engel
das Lob deiner Herrlichkeit. 

Präfation aus dem Messbuch der katholischen Kirche 

„Die Einheit als Werk Gottes durch Jesus Christus und den 

Heiligen Geist“ 



62 63Ökumenische Gebete

und weltanschaulichen Grenzen hinweg. 
Lass uns auch am Tisch deines Sohnes 
in versöhnter Vielfalt versammelt sein, 
damit wir der Welt zeigen, 
dass du unser Vater bist, 
ohne alle Bedingungen.
Menschenfreundlicher Gott, 
hebe die schmerzlichen Trennungen auf, 
die durch die Kirchen und 
Glaubensgemeinschaften entstanden sind. 
Zeige uns, dass wir einander brauchen 
und nur gemeinsam 
die Fülle deiner Herrlichkeit und Liebe 
widerspiegeln lassen. 
So sei uns Quelle und Ziel, 
Wegbegleiter und Erlöser, 
um Jesu willen. 
Amen.

Bischöfin Maria Jepsen, Hamburg

Oh Gott, der du uns verständnisvoll umarmst,
gib uns deine heiligen Gaben,
dass wir sie anderen weitergeben.
Trage uns zu den Tiefen der Träume,
die uns an neue kreative Beziehungen hinführen,
die weiter gehen, als was wir bisher erlebt haben.

Lass die Demut in uns 
mehr und mehr zunehmen,
die unser Herz dem Sehnen 

Deine Liebe weitergeben
Barmherziger Gott, 
du hast uns geschaffen nach deinem Bild, 
und hast uns angenommen als deine Kinder. 
Dafür sei Dank, heute und jeden Tag. 
Hilf uns, deine Liebe zu erkennen 
und anzunehmen und weiterzugeben
mit Worten und Taten, 
mit unserem Glauben und Leben. 
Sende deinen Geist auf uns herab, 
dass wir mutig und unverzagt 
vor dir Zeugnis ablegen, 
da, wo wir gefragt sind, 
wo Menschen auf der Suche sind 
nach dem Sinn ihres Lebens. 
Gnädiger Gott, öffne uns 
für die Schönheit deiner Welt 
und für die Nöte, unter denen andere leiden, 
in der Nähe und Ferne. 
Leite uns an, 
in der Nachfolge Jesu zu wirken, 
dich zu loben und zu preisen, 
dich anzurufen und andere zu verlocken, 
sich dir anzuvertrauen.
Ewiger Gott, nimm von uns die Lasten, 
die uns quälen, 
und befreie uns von Ängsten, 
Sorgen und falschem Sicherheitswahn. 
Stärke die Bereitschaft, 
einander anzunehmen, 
miteinander Gemeinschaft zu suchen 
über die konfessionellen und religiösen 




