1 Warum Psychoanalytische Padagogik?

1.1 Ouvertiire

Pidagogik ist Fallarbeit. Oder anders gesagt: die Arbeit am Fall strukturiert ihre
Praxis. Es entspricht dem verstindlichen Wunsch der dort titigen Paddagog/innen
in den verschiedenen Handlungsfeldern, zu wissen, was >los< ist und was sie tun
konnen oder sollen. Auf der einen Seite verheiffen objektivierte Fallanalysen an
Hand ihrer auf den ersten Blick eindeutigen Diagnose-, Klassifikations- und ergo
Handlungsschemata, diesem Wunsch zu entsprechen. Am besten wire es, wenn
sich aus diagnostischen Datensitzen stringente Verhaltensmafregeln herauslesen
lieBen. Auf der anderen Seite wissen die Padagog/innen aber aus Erfahrung, dass
eine solch zigige Umsetzung meist nicht gelingen will.

Burkard Miiller halt es daher fur besser, auf das »scheinbare Immer-Schon-Be-
scheid-Wissen« zu verzichten, weil das »Immer-Schon-Verstanden-Haben« das
wirkliche Verstehen blockiert (vgl. Miiller, B. 1994, S. 80 ft.). Erfolgreich wirken-
de padagogische Angebote beruhen nicht auf der Umsetzung vorher gefundener
Losungen, sondern sie sind als Erkundungsprozess konzipiert.

»Es geht nicht darum, dort anzufangen, wo ich den anderen stehen sehe, sondern dort
anzufangen, wo der andere mich stehen sieht: Bei den Erwartungen, Wiinschen, Befiirch-
tungen, die mir mein Gegeniiber entgegenbringt, gerade auch bei den Erwartungen, die
ich fir illusionir halte und weder erfillen kann, noch will« (vgl. Miiller, B. 1994, S. 84).

Unterstellen wir z.B. einem Jugendlichen, noch bevor wir ihn kennen gelernt
haben, ein gehoriges Gewaltpotential, so kann diese Vorannahme schnell zu ei-
ner sich selbst erfiillenden Prophezeiung werden. In einem solchen Fall kommt
es vielmehr darauf an, genau zu registrieren, »was sich bei seinen Konflikten als
>ganz normal« erkldren lasst«. Aber es wire genauso fatal, wollte man die Wahr-
nehmung duflerst problematischer Verhaltensweisen als Alltagskonflikte bescho-
nigen. »Da hilft nur: Aufmerksamer Umgang mit Nichtwissen« (vgl. Maller
1994, S.87). Noch in den Anfingen der Sozialpidagogik etwa war diese von
Miuller kritisierte Lesart Standard. Da wusste man sogleich, »wer >das Problemc«
hat: selbstverstindlich der oder die KlientIn« (vgl. Miller, B. 1994, S. 89).

Einen Paradigmenwechsel zu vollziehen und das padagogische Geschehen als
intersubjektives zu begreifen, verlangt nach einem anderen Fallverstehen. Verste-
hen wollen heifit letzten Endes, »den eigenen Zugang zum Fall besser kennenler-
nen« (vgl. Miller, B. 1994, S. 84). Womoglich geht es mehr um die Selbstrefle-
xion der eigenen Situation als die Reflexion der Situation des Gegeniibers, aber

7



1 Warum Psychoanalytische Padagogik?

immer das Erfassen des wechselseitigen Miteinanders. Ergo: Wer von Reflexion
und Selbstreflexion spricht, meint »Beziehungsarbeit« (vgl. Miller 1994, S. 14).
Unter Aufdeckung der emotionalen und vor allem unbewussten Dimensionen
der darin eingeschlossenen Aushandlungsprozesse wird offenbar, dass der Pad-
agoge/die Pidagogin als »neues Objekt gebraucht« wird (vgl. Treurniet 1996,
S.13). In einem solchen Dialog verindern sich nicht nur die Selbst- und Fremd-
wahrnehmung, sondern werden auch unsere Vorstellungen von Normalitit und
Pathologie verfeinert und korrigiert.

So einfach ist das alles nicht. Mit dem Wissen, dass das Verstehen immer kon-
textabhingig ist, verindert sich unsere Vorstellung der Bedeutung von Gesten,
Worten und Verhaltensweisen, die in verschiedenen Situationen ganz Unter-
schiedliches meinen konnen (vgl. Wolff 1994, S. 45). Bedeutung zu finden heifit
im dialogischen Sinne Bedeutung geben. Und letzten Endes zielt das Arbeits-
bindnis zwischen Padagog/in und Klient/in in seiner charakteristischen nicht-
symmetrischen Gestalt auf ein gemeinsames »Hervorbringen der Bedeutung« (vgl.
Treurniet 1996, S.27). Treurniet hat seine tiefschirfenden Erkenntnisse auf den
psychoanalytischen Prozess bezogen, in dem Analytiker/in und Patient/in »affek-
tiv verstrickt« sind (vgl. Treurniet 1996, S. 18). Burkard Miiller hat die Psychoanaly-
se als Methodologie eines Erkenntnisprozesses und pidagogische Anthropologie
kenntlich gemacht und uns in vorbildlicher Weise die Anwendbarkeit ihrer Prin-
zipien »jenseits der Couch« vorgemacht (vgl. Miller, B. 1989, S.121). Insofern ist
die Nihe der Formulierungen von Treurniet und Miiller nicht eben verbliffend.
Auch Rezser zeigt sich da als Seelenverwandter, wenn er fordert, dass wir uns zu-
néchst mit dem Kind verwickeln miissen, damit wir uns in einem gemeinsamen
Dialog mit ihm aus seinem Stérungsmuster heraus entwickeln kénnen (vgl. Rei-
ser 1993, S.260).

Die Psychoanalyse erméglicht uns mit ihrer besonderen Methode des Verste-
hens einen Zugang zum Subjekt, dessen Ubernahme der Padagogik groffe Diens-
te zu leisten vermag. Vor allem die Offnung der Psychoanalyse hin zu einer inter-
subjektiven Perspektive hat mit der damit moéglich gewordenen Fokussierung
des Einflusses beziehungsdynamischer Faktoren auf die kindliche Entwicklung
einen qualitativen Erkenntnissprung bewirkt, den wir uns jetzt zunutze machen
konnen. Oder anders herum formuliert: Die Psychoanalyse ist da angekommen,
wo die Piadagogik schon immer stand. Allerdings kann tber die Anreicherung
des genuin Padagogischen mit Anteilen des spezifischen, aufs Sinnverstehen ge-
richteten Wissens und Koénnens der Psychoanalyse ein grofler Kompetenzzu-
wachs verzeichnet werden. Wenn wir Augen, Ohren und Verstand fiir das Unbe-
wusste und der daran gekniipften Konfliktthemen 6ffnen, lasst sich eine viel
differenziertere Entschliisselung der Fallgeschichten bewerkstelligen, deren ver-
borgene Seiten wir jetzt besser begreifen konnen. Das, was wir auf diese Weise
verstehen, wirkt aus sich selbst heraus bereits entwicklungsférdernd. Gleichwohl
kann die damit gesetzte Selbstverpflichtung, sich tiber die Eigenbeteiligung am
padagogischen Geschehen zu versichern, auch Angste und Widerstinde aktivie-
ren, die die Hinwendung zur Psychoanalyse erschweren. Insofern kommt es
auch darauf an, diese Impulse nicht zu diskreditieren, sondern auf behutsamem
Wege Sympathie zu wecken. Wie das gehen mag, sei nachfolgend ausgefiihrt.

8



1.1 Ouvertlre

Wenn also Verstehen nicht formalisiert oder operationalisiert in Handeln um-
setzbar ist, stellt sich die Frage: Was nun? Jeder Fall ist von Genese und Verlauf
her einzigartig. Das Gleiche gilt fiir die aktuelle professionelle Beziehungsgestal-
tung. Das Fallverstehen aber folgt in seiner Systematik bestimmten, wenngleich
sehr offenen Regeln. Das erscheint im ersten Moment verwirrend und wider-
sprichlich. Gerade aber, wenn wir die Einmaligkeit des Falles und der ihm inne-
wohnenden Strukturen anerkennen, konnen wir auf monokausal verkiirzte Inter-
ventionstechniken verzichten, die uns in Gefahr bringen, dieses Einmalige zu
einem »Fall von« zu machen (vgl. Miller 1994, S.14). Was wiirde geschehen:
Der Dialog briche ab und fithrte zum »Schweigen des Subjekts« (vgl. Weber. J.
1988, S.122). Wir verspielten den Zugang zum Erleben und den ungel6sten
Konflikten unseres Gegeniibers. Wer innere und duffere Bilder verwechselt, ist
zu einer »Methodologie des Zuhoérens und Sprechens« nicht mehr in der Lage.
Kulturelle Phinomene und innersubjektive Zustinde treten uns dann wie »Pha-
nomene der duferen Natur« entgegen, und nicht mehr als solche der menschli-
chen Geschichte und ihrer Widerspriche (vgl. Warsitz 1997, S. 123 f1.).

Es ist ein wenig wie im Hohlengleichnis von Platon. Darin ist von Gefange-
nen die Rede, die an Hals und Fuflen gefesselt sind und immer nur an die Wand
starren konnen. Hinter ihren Kopfen brennt ein Feuer, das Licht spendet. An
der Wand sind nur Schatten von Gegenstinden zu sehen, die drauffen von
schweigenden Gauklern vorbeigetragen werden. »Endlich wird deutlich, dass sie
nichts anderes fiir wahr halten kénnen als eben jene Bilder an der Wand, d.h.
die Schatten der Gegenstinde, die die Kinstler vorbeitragen«. Diese Schatten be-
sitzen den niedrigsten Erkenntniswert, weil sie nicht Gberprifbar sind und
schlichtweg fir die Wahrheit gehalten werden missen (vgl. Banki 1986, S.121.).
Wir sollten also aufpassen, auf sehr konkretistische Weise etwas fiir bare Miinze
zu nehmen, was womoglich viel komplizierter und vielschichtiger ist. Mit hyper-
aktivem Verhalten kann z.B. genauso eine angstigende depressive Grundstim-
mung in Schach zu halten gesucht werden, wie es als Notwendigkeit erkannt
und verinnerlicht wurde, eine tief traurig, in sich gekehrte Mutter iberhaupt auf
sich aufmerksam zu machen.

Verhalten und Motiv sind eben nicht identisch. Die Beobachtung eines sol-
chen Verhaltens ist ein Schritt zum Verstehen, aber nicht dieses selbst. Die Be-
kimpfung des Symptoms befreit nicht vom Anlass. Das Verstehen des Anlasses
aber befreit vom Symptom. Dieses Verstehen steht fiir einen hochkomplexen
Vorgang, der aus ganz unterschiedlichen Facetten besteht, die am Ende in einer
Art Gesamtschau zusammengefiigt werden missen. Beteiligt sind Empathie, In-
tuition, urtimliche Affekte und reflektierte Emotionen, Identifikation und Be-
fremdung, Assoziieren, kognitives Begreifen, Wissen und Nicht-Wissen, am Ende
Versprachlichung.

Im Folgenden geht es um eine besondere Verstehensmethodik, mit der sich
Tiefendimensionen auf eine Weise ausloten lassen, wie es sonst nicht moglich
ist. Dazu muss ich jetzt etwas ausholen. Zunichst einmal gehort die Hermeneu-
tik, um deren esne prignante Form es hier geht, zu den zentralen geisteswissen-
schaftlichen Konzepten des Verstehens, und ihre Anfinge reichen weit in die
griechische Antike zuriick. Als die Kunst des Auslegens entstand sie zu einer

9



1 Warum Psychoanalytische Padagogik?

Zeit, da die Gabe der Weissagungen allseits verehrt wurde. Das Orakel von Del-
phi gab keine konkreten Anleitungen, verbarg aber den Sinn seiner Antworten
auch nicht vollstindig. Es begnigte sich damit, »Andeutungen« zu machen. Die
Entratselung oblag den Sterblichen (vgl. Schreiter 1998, S.411). Der bedachte
Umgang mit dem Vagen zeichnet die Hermeneutik noch immer aus. Mit den
ihr eigenen Mitteln von Nacherleben und Deutungen wird versucht, sich den im
ersten Moment undurchschaubaren Phinomenen der Lebenswirklichkeit anzu-
nihern.

Die Hermeneutik kann nicht mit »genau definierten Zeichen, die in genau de-
finierten Beziehungen stehen« arbeiten, sondern ist genotigt, Unterschiede, Ver-
dnderungen und Widerspriiche in ihren Erkenntnisvorgang aufzunehmen.

»Eine Theorie dieser Art steht vor dem Problem, alles Mogliche, zugleich aber auch je-
des Einzelne erfassen zu missen. Das verlangt, vom Einzelfall abzusehen und umgekehrt
jeden Einzelfall auf die ihm gebiihrende Weise zu behandeln. Theorien dieser Art pen-
deln daher zwischen Generalisierung und Konkretisierung (...)« (vgl. Haubl, Schiilein
2016, S. 188 f.).

Urspriinglich war sie, wie angefiihrt, tatsichlich allein als Textauslegung gedacht.
Zur Erlauterung sei vor allem auf die folgende Systematik des Entschlisselns ver-
wiesen: Der Sinn eines ganzen Satzes setzt sich aus der Bedeutung der einzelnen
verwendeten Worter zusammen, die Bedeutung der einzelnen Worter aber ist
nur im Lichte des Gesamtzusammenhangs dieses einen Satzes zu verstehen. Vor
allem, wenn Wortern mehrere, ginzlich unterschiedliche Bedeutungen beigege-
ben sind, wird der Anspruch an diese Aufgabe nachvollziehbar. Der wechselseiti-
ge Bezug des Ganzen zum Einzelnen und des Einzelnen zum Ganzen ist auch als
hermeneutischer Zirkel bekannt, wiewohl das Vorverstaindnis, das hier auf-
scheint, vorurteilsbehaftet erscheint und deshalb kein Wahrheitsanspruch einzu-
16sen ist. »Eine philosophische Reflexion wird sich dabei nicht an einer falschen,
hermeneutischen Wahrheitsvorstellung orientieren diirfen (...)« (vgl. Grondin
1982, S.123). Postmoderne Philosophen wiederum ziehen dieses ganze Theorien-
gebdude in Zweifel, weil Bedeutungssysteme niemals abgeschlossene Systeme
seien und es mithin keine eindeutige Signifikanz geben kénne (vgl. Waver 1996,
S.171). Habermas wiederum verteidigt den hermeneutischen Zirkel, weil er nicht
auf »Bestandteile einer reinen, durch metasprachliche Konstitutionsregeln voll-
staindig definierten Sprache zurtickzufithren« sei — sofern er die eigentiimliche In-
tegration von Sprache und praktischem gesellschaftlichem Lebensbezug bertick-
sichtige (vgl. Habermas 1973, S.217f.).

Noch praziser geht Lorenzer in seiner Verteidigung des hermeneutischen Zir-
kels vor. Er nimmt die Szene aus einer psychoanalytischen Behandlung her, in
der ein Patient seinem Psychoanalytiker erzihlt, er habe am Vorabend einen
Streit mit seiner Frau gehabt. Im Laufe der Stunde wird klar, wodurch der Streit
entstanden war. Der Patient erwidhnt namlich, dass seine Frau ihm zuvor mitge-
teilt hatte, dass sie ihre Menstruation bekommen habe. Der Psychoanalytiker
deutet dem Patienten, dass er bose geworden sei, und zwar aus Enttiuschung,
dass seine Frau wieder nicht schwanger geworden war. Diese Interpretation be-
ruht auf einem Schluss des Analytikers, der einen gewissen Wahrheitsanspruch

10



1.1 Ouvertlre

erhebt. »Es ist nicht eine Mitteilung des Patienten, deren Stichhaltigkeit zu pri-
fen wire (...)« (vgl. Lorenzer 1977, S.111£.).

Allerdings dreht es sich nicht um willkiirliche Verknipfungen oder Unterstel-
lungen oder »Aussagen iber allgemeine menschliche Verhaltensgesetzlichkei-
teng, die im Beweis zu sichern gesucht werden. Das Verhalten wird »vielmehr in
seiner lebensgeschichtlich-individuellen Eigenart (und davon ausgehend in seiner
gruppentypischen bis epocheniibergreifenden typischen Eigenart) identifiziert
(...) Die Bedeutung der Einzelszenen verdeutlicht sich zugleich mit der Erfas-
sung des Sinnganzen dieses Individuums« (vgl. Lorenzer 1977, S.113). Vor allem
tut sich mit der Beriicksichtigung auch nicht-sprachlicher Manifestationen ein
fundamentaler Unterschied zur klassischen Hermeneutik auf (vgl. Haubl, Schi-
lein 2016, S. 195).

Damit will ich es bewenden lassen, um nicht zu weit abzuschweifen. Aber es
wird zumindest jetzt schon deutlich, dass seit geraumer Zeit alle erkenntnistheo-
retischen Versuche, die Welt und sich selbst darin zu begreifen, auf dem Prif-
stand stehen.

Besonders die Psychoanalyse als die Referenztheorie der hier behandelten Les-
art von Pidagogik geriet ins Fadenkreuz einer harschen Kritik. Sie gilt als anti-
quiert, heifit es, an normativ gesetzten, um nicht zu sagen patriarchalischen Kon-
strukten orientiert und liefere fir eine evidenzbasierte praktische Intervention
ebenso wenig handfeste Grundlagen wie ihre Forschungsperspektive mit der na-
turalistischen Fokussierung des Einzelfalls ohne Aussagekraft und ihr am Unbe-
wussten ausgerichtetes Verhaltnis zum Forschungsgegenstand spekulativ, unsau-
ber und also nicht zu gebrauchen sei.

Auf der Grundlage eines duflerst restringierten Wissenschaftsverstindnisses
wird die evidenzbasierte Forschung auf ein rein technisches und utilitaristisches
Instrumentarium zurtckgeschnitten. Die Kenntnis iber das »What works« zielt
allein noch auf Gberschaubare lineare Ursache-Wirkungs-Zusammenhinge, was
ausschliefSlich tber experimentelle Forschungsdesigns sichergestellt werden soll.
Buchholz bemangelt, dass das empirische Paradigma nur ein Teil wissenschaftli-
cher Bemiithungen sei, sich »aber manchmal zur Illusion aufschwinge, iber alles
letzte Schiedsinstanz zu sein. Es steht jedoch nicht zber, sondern neben anderen
Paradigmen« (vgl. Buchholz 2006, S. 427).

Bei Lanwerd ist die Kritik so formuliert: Die englische Wendung »evidence-ba-
sed zeigt den Wunsch nach der Vermessung des Beweisbaren«, wihrend das La-
teinische die Qualitit dessen benennt, »was sich im Gegensatz zum logischen Be-
weis an das Unbeweisbare halt (...)« (vgl. Lanwerd 2019, S. 122). Damit fallt eine
mit diesem Ansatz nicht kompatibel erscheinende forscherische Methodik per se
aus der metaanalytischen Betrachtung heraus und kann dementsprechend auch
nicht in die »Destillierung von Evidenz« Eingang finden (vgl. Koch 2016, S.13.
ff.). Das von der padagogischen Wirklichkeit gezeichnete Bild »beruht auf Anni-
herungen und Vereinfachungen«, und was soll die Praxis tiberhaupt mit diesem
Wissen anfangen (vgl. ebd., S.19)? Im padagogischen Feld ist tiber experimentel-
le, randomisierte kontrollierte Studien, womit der »goldene Standard« der Evi-
denzbasierung sichergestellt werden soll, die Qualitit einer Aussage keineswegs
zu garantieren (vgl. ebd., S. 14).

11



1 Warum Psychoanalytische Padagogik?

Instrumentelles Wissen ist sicherlich von sachdienlichem Gewicht, padagogische
Praxis muss aber zwingend noch aus weiteren Perspektiven beleuchtet werden.
Anders als fir die medizinische Uberpriifung von Evidenz formuliert — und was
auch dort immer wieder blof§ eingeschrinkte Erkenntnis erzeugt — treten in der
Padagogik mehrere Erschwernisse auf, die ein solches Unterfangen vollig ins Lee-
re laufen lassen: »die Macht des komplexen Kontextes und seiner Einflasse, die
Allgegenwart von Interaktionen und die geringe >Halbwertzeit« der Befunde
(...)« (vgl. Koch 2016, S.18). Weil sich die Erziehungswirklichkeit bestindig
dndert, vertrigt sie eine derartige szientistische Amputation nicht (vgl. ebd.,
S.13 ff.; Gerspach 2016b).

Mit der Unterscheidung in eine (sozialwissenschaftlich) sinnstrukturierte und
eine (naturwissenschaftlich) nicht-sinnstrukturierte Welt belegt Hechler, dass die
vom Menschen hervorgebrachte, durch Unbestimmtheit charakterisierte Veran-
derlichkeit ihm bestindig Entscheidungen abverlangt.

»Diese Welt unterstellt menschlichem Erleben und Handeln grundlegende Sinnhaftig-
keit. Der Mensch hat die Wahl und ist gezwungen zu wiéhlen (...) und jeder Wahl lau-
fen (...) Entscheidungsprozesse voraus, die sich eben nicht durch standardisierte Muster
zu Wege bringen lassen (vgl. Hechler 2016, S. 45).

Hier setzt die »Erziehungskunst« ein, die sich durchaus auf empirische Befunde
stltzt, aber von einem Empirieverstandnis gestiitzt wird, das sich keiner Evidenz-
basierung unterordnen will. Indessen benétigen wir eine Fahigkeit, »in ungewis-
sen erzieherischen Situationen eine grundlegende Situationssicherheit herzustel-
len« (vgl. ebd., S. 68).

»Die entwicklungspidagogischen Wissensbestinde ermoglichen eben nicht
nur ein padagogisches Fallverstehen, sondern geben auch Hinweise auf die ein-
zusetzenden erzieherischen Mittel (...)« (vgl. Hechler 2016, S.46ff.). Mit Bezug
auf Freud, der sich fragte, ob »die Beschaftigung mit den uns vorgetragenen Wis-
senschaften oder die mit den Personlichkeiten unserer Lehrer« dereinst stirker
war (vgl. Freud, S.1914f, S.204), konstatiert Hechler, dass die »Person des Padago-
gen (...) das wirksamste und am haufigsten verwendete Erziechungsmittel in der
pidagogischen Praxis« ist (vgl. ebd., S.71f.). Damit biegt er auf die Zielgerade
ein und thematisiert »die Bedeutung der Ubertragung und Gegentibertragung
im psychoanalytischen Verstindnis« fiir die Ausgestaltung des »professionellen
padagogischen Wollens« (vgl. S.74).

Somit sind wir wieder beim hermeneutischen Sinnverstehen, oder jetzt ge-
nauer: beim in der Psychoanalyse verwendeten Topos der Tiefenhermeneutik.
Dieser Begrift geht auf Jiirgen Habermas und Alfred Lorenzer zurick (vgl. Haubl,
Schiilein 2016, S.194). Sie prigten ihn, um sich von einer eher philologisch aus-
gerichteten Hermeneutik abzugrenzen. »Die Tiefenhermeneutik (...) bezieht sich
auf Texte, die Selbsttduschungen des Autors anzeigen, befindet Habermas (vgl. Ha-
bermas 1973b, S.267). Und er sagt klipp und klar: »Die Psychoanalyse ist fiir uns
als das einzige greifbare Beispiel einer methodisch Selbstreflexion in Anspruch
nehmenden Wissenschaft relevant« (S.262). Lorenzer wiederum spricht von der
»Radikalisierung der Hermeneutikthese« durch die Psychoanalyse (vgl. Lorenzer
1974, S.153), die sich selbst ihrer »vom Widerspruch bestimmten Eigenstindig-

12



1.1 Ouvertlre

keit« zu versichern habe. Der psychoanalytischen Kulturanalyse »als einer >tiefen-
hermeneutischen« geht es um die Anerkennung einer eigenstindigen Sinnebene
unterhalb der bedeutungsgenerierenden Sinnebene sprachlicher Symbolik« (vgl.
Lorenzer 1988a, S. 16 ff.).

Allerdings mag man noch so voller Enthusiasmus beteuern, dass die Psycho-
analyse »auch im 21. Jahrhundert nichts von ihrer Bedeutung und Faszination
verloren« habe (vgl. Benecke u.a. 2016, S. 5). Oder gar einrdumen, dass aus heuti-
ger Sicht vieles, was dereinst geschrieben wurde, »ziemlich daneben liegt und er-
ratisch wirkt« (vgl. Haubl, Schilein 2016, S.188). All das zerstreut nicht die Be-
denken, dass die Psychoanalyse von ihren Vertreter/innen gleichsam wie ein
festes Geflige von Glaubenssatzen idealisiert werde. Einmal abgesehen von dem
affektgetrainkten Duktus, mit dem diese Vorbehalte gedufSert werden — was mich
ein wenig stutzen lasst —, will mich auch der rationale Kern dieser Darlegung
nicht tberzeugen. Eine Disziplin, die sich dem Unbewussten nahert, wohl wis-
send, dass sie es nie wird 4 fond ergriinden kénnen, kennt den Zweifel als obers-
tes Grundprinzip. Ein Dogma aber ist doch genau dadurch gekennzeichnet, dass
der Zweifel daraus kategorisch exkommuniziert ist.

Weil das Unbewusste an samtlichen menschlichen Regungen beteiligt ist, fallt
es der Psychoanalyse nicht schwer, ihren »diszipliniren und professionellen Zu-
griff auf alle Ausdrucksgestalten der sinnstrukturierten Welt auszudehnen — es
gibt sozusagen nichts, was nicht auf die Couch gelegt werden kann«. Uberdies
haben ihre theoretische Undurchdringbarkeit und »die Intimitat ihrer Praxis«
haufig zu verzerrten Vorstellungen Anlass gegeben (vgl. Hechler 219, S.253f.).
Das ist aber kein Freibrief fiir eine kategorische Entrechtlichung der Psychoana-
lyse. Der Medizin-Nobelpreistrager Eric Kandel stellt einfach nur fest, dass »die
Psychoanalyse immer noch die kohirenteste und intellektuell befriedigendste
Sicht des Geistes darstellt« (vgl. Kandel 2006, S.20; Hechler 2019, S.247).

Wie dem auch sei. Jedenfalls hat es die Psychoanalytische Padagogik jetzt dop-
pelt schwer. Zum einen fristete sie schon immer ein eher randstindiges Dasein
im Kanon der Erziehungswissenschaften. Gemaf§ der neueren sozialwissenschaft-
lichen »Diskursanalyse« (vgl. Gardt 2007) reprasentiert sie als illegitimes Kind
der Psychoanalyse eines jener in sich geschlossenen Theoreme, die den zeitgema-
Ben wissenschaftlichen Standards der Uberpriifbarkeit nicht mehr gentigen.

In seiner erntchternden Bilanz der historischen Begegnung von Psychoanalyse
und Padagogik — die man im Sinne Martin Bubers eher als »Vergegnung« bezeich-
nen sollte (vgl. Buber 1986, S.9) — gelangt Wininger am Ende zur Uberzeugung,
dass bis in die jiingste Zeit hinein psychoanalytische Theorien in »padagogischen
Veroffentlichungen teilweise eklektisch, enzyklopidisch und fragmentarisch rezi-
piert werden« (vgl. Wininger 2011, S. 273). Noch deutlicher wird das beim Durch-
blittern der Beitrige zum 26. Kongress der Deutschen Gesellschaft fir Erzie-
hungswissenschaft (vgl. van Ackeren u.a. 2020). In diesem tber 600 Seiten
umfassenden Reader musste ich lange suchen, bis ich auf psychoanalytische Per-
spektiven stie§ (vgl. Rauh u. a. 2020). Und zu einem zweiten Text von Biihler, den
es zu nennen gilt und der in seiner deutlichen Pointierung durchaus sympathisch
daherkommt, wiirden mir zumindest einige kritische Anmerkungen einfallen.
Seine Einschatzung der 1968er Jahre ist sehr auf »Nihe und Warme« und die »stei-

13



1 Warum Psychoanalytische Padagogik?

genden therapeutischen Temperaturen der Padagogik« fokussiert, das kritische
Moment der Psychoanalyse bleibt dagegen eher blass (vgl. Bithler 2020, S. 605 fF.).
Ansonsten wollte mir in dhnlicher Richtung nur noch Barbara Rendtorff begeg-
nen, die in ihrem gemeinsamen Text mit Eva Breitenbach tiber Frauenbewegun-
gen, Bildung und Erziehung aber eher mittelbar auf Psychoanalyse Bezug nimmt
(vgl. Rendtorff, Breitenbach 2020). Allerdings hat sie sie sich an anderer Stelle de-
zidiert zum Verhiltnis von Psychoanalyse, Geschlecht und Pidagogik geduflert
(vgl. Rendtorft 2018).

Jedenfalls méchte ich nun sine ira et studio belegen, dass die Psychoanalyti-
sche Padagogik gerade fiir das Verstehen einer Praxis, die viele verwirrende Er-
fahrungen bereit hilt, im Vergleich zu anderen Spielarten der Erziehungswissen-
schaften ein Mehr an Erkenntnis zu liefern imstande ist. Hierzu nehme ich ein
altes Beispiel von 1932 her, das aus einem von Siegfried Bernfeld ins Leben gerufe-
nen Berliner Seminar fiir Pidagog/innen stammt: Eine Lehrerin und angehende
Psychoanalytikerin berichtet dort von einem zehnjihrigen Schiiler in einer
5. Klasse, der dann zu kaspern anfingt, wenn von ihm etwas verlangt wird. Er
beginnt, steif umher zu stolzieren und zu quéken. In der Reflexion dieser Szene
wird eine Verbindung zu der vor kurzem behandelten Geschichte vom »Zapfel
Kern« sichtbar, die gewisse Ahnlichkeiten mit der Lebensgeschichte des Jungen,
der erst vor kurzem eine kleine Schwester bekommen hat, aufweist. Die Lehrerin
versteht nun das Kaspern als ein »Stiick des Konkurrenzkampfes gegen die kleine
Schwester und seines Kampfes um Liebe bei der Mutter« und teilt dies dem Jun-
gen mit. Darauthin hort sein Kasperlespiel auf und macht einem »betont ver-
ninftigen Verhalten Platz«. Wichtig ist noch zu erwihnen, dass die Klasse bald
darauf ein richtiges Kasperlespiel in Gang bringt — das Kasperlegebaren wird zu
einem »gemeinsamen Spiel der Klasse«, worauf ich verschiedentlich zuriickkom-
men werde (vgl. Datler, W. 2019, S. 66 f.; Marseille 2013, S. 307).

Zu verstehen, was der Fall ist, fithrt dann zu einer entspannenden Verinde-
rung der Situation, wenn darin die Hinwendung zu den unbewussten Motiven
eines als storend empfundenen Verhaltens aufbewahrt wird. Hier erleben wir ei-
nen recht simplen und doch so erfolgreichen Zusammenhang zwischen dem
Zeigen eines auffilligen Gebarens und schlieflich dem Verzicht auf eben jenes,
nachdem sich ein Kind verstanden fiihlt. Diese Episode ist schon vor 90 Jahren
niedergeschrieben worden. Wir missen also eingehender dartiber nachdenken,
welcher innere Widerstand — und welche irrationale Angst vor der Begegnung
mit dem (eigenen) Unbewussten — dazu fihren, sie geflissentlich nicht zur
Kenntnis genommen zu haben.

Die gleiche Aufgabe stellt sich, wenn wir uns dem Gebiet der padagogischen
Forschung zuwenden. Auch hier treffen wir auf Selbstmitteilungen, die zunichst
unzusammenhingend und verstorend erscheinen mdgen, und dennoch folgen
sie einer inneren Logik. Was machen wir mit dem Material und vor allem: was
macht das Material mit uns? Indessen sei einschrinkend vorweggeschickt, dass,
anders als in der Praxis, die unmittelbare Einflussnahme auf das Gegentiber in ei-
nem hoch durchstrukturierten Forschungssetting beinahe vollstindig suspendiert
ist, schlieflich gibt es keinen direkten Arbeitszusammenhang, in dem sich Dinge
verdndern liefen. Aber der Forschungsdialog lebt auch von affektiven Abstim-

14



1.1 Ouvertlre

mungen zwischen den daran Beteiligten, selbst wenn dies auf den ersten Blick
nicht sogleich sichtbar werden will. Auch hier geht es darum, dass bzw. 06 sich
der/die Beforschte vom Forscher/von der Forscherin verstanden fihlt, damit
tberhaupt aussagekriftige Ergebnisse zustande kommen. Es geht also hier um
keine direkte, sondern um eine mittelbare Einflussnahme, die durchaus — als
Aufforderung und Einladung zum weiteren Nachdenken tber sich selbst — wirk-
sam zu werden vermag.

Im Gegensatz zu den in sich geschlossenen und vorgeblich widerspruchsfrei
konzipierten Wissenschaftstheorien basiert das psychoanalytische Vorgehen
»nicht ausschliefSlich auf logischen Schlussfolgerungen, auf Deskriptionen und
Ergebnissen empirischer Untersuchungen« (vgl. Leber 1977, S.83) und ist daher
mit deren reduzierten Dechiffrierungsmoglichkeiten auch gar nicht zu fassen. Es
mag zunichst verwirrend erscheinen, dass die Psychoanalyse ihre Aussagen nicht
an Ereignissen festmachen kann. Indem sie sich ausschliefSlich im Bereich subjek-
tiver Erlebensfiguren bewegt, liefert sie keine kausalanalytischen Beweise (vgl.
Lorenzer 1974, S. 196).

Dieser Einwand wird dadurch entkriftet, dass der qualitative Sprung vom au-
Berlich bleibenden Erkldren ins Verstehen niemals tiber objektive Datenoperatio-
nen hinter dem Ricken der Subjekte fithren kann. Ohne die Reflexion dieses
Subjektiven ist Erkenntnis nichts wert (vgl. Lorenzer 1974, S.58). Lorenzer
schlussfolgert: »Als Hermeneutik ist Psychoanalyse allenfalls ein hermeneutisches
Verfahren zum Zweck der Entfaltung von Selbstreflexion. Geschichte bleibt ihr
duferlich« (ebd., S.79). Gleichwohl betont er, dass die Erfahrung der strukturel-
len Beschadigung einer unpolitischen Form von Selbstreflexion entzogen bleibrt,
sofern sie auf die Frage nach deren objektiven Ursachen fragt. Die seelische De-
formation ist als objektiv verursachte zu denken, die in die subjektiven Struktu-
ren einfliefSt (ebd., S. 198 ff.).

Eine tiefenhermeneutische Systematik gilt es zu entwickeln, die sich hinsicht-
lich des angestrebten Erkenntnisgewinns als verlassliches Instrument erweist. In-
dessen miissen auch die bereits angedeuteten elementaren Unterschiede zwischen
Fallarbeit und Forschung ausbuchstabiert werden. Im Handlungsfeld gilt es zu-
nachst, Nihe herzustellen, um dann im Interesse der Adressat/innen iber Refle-
xion wieder Distanz zu gewinnen. Das Verstehen wirkt ins Feld des dialogischen
Arbeitens zuriick. Das Forschungssetting will solches nicht immer mit gleicher
Grindlichkeit zulassen, schlieflich wird das Untersuchungsfeld nicht in den Pro-
zess der Resultatgewinnung miteinbezogen. Diese Divergenz in der methodi-
schen Systematik gilt es zu benennen und eingehend zu reflektieren, um die
Aussagekraft einer psychoanalytisch-padagogischen Perspektive nicht zu halbie-
ren oder gar von vornherein zu diskeditieren. Denn die Basis des Verstehens
bleibt gleich: Es ist die Anndherung an das unbewusst motivierte Fremde (im Ei-
genen).

Dieses Dilemma von Erkenntnis und Wirkung gilt tbrigens, wenngleich
kaum eingestanden, fir jede Form von Praxis und Forschung, es wird aber ge-
meinhin nicht problematisier Mit Hilfe der psychoanalytisch-pidagogischen Me-
thode lassen sich indessen die qua Verstehen gebildeten vorliufigen Annahmen
mit Aussicht auf Erfolg probeweise einsetzen. Die Praxis spiegelt zuriick, ob sie

15



1 Warum Psychoanalytische Padagogik?

zutreffend sind. Im Forschungssetting ist dies kaum oder nur bedingt mdglich.
Aber tber das Mitdenken der Tiefendimension des Erlebens wird der Erkennt-
nisgewinn reicher. Und eben tber diese vorsichtige und nicht auf Erkldrungswis-
sen beharrende Vorgehensweise lasst sich die Analogie von Fall und Forschung
legitimieren — was sich nicht zuletzt am Umgang mit den Tabuthemen Sexualitit
und geistige Behinderung sowie einem psychodynamisch begriffenen Autismus
bewahrheitet, die abschliefend zur Debatte stehen.

1.2  Die fruchtbare Verbindung von Psychoanalyse
und Padagogik

Ein triftiger Grund fiir das Entstehen der groen Ideenvielfalt in der Psychoana-
lyse mag sein, dass sich das Unbewusste grundsitzlich der unmittelbaren Be-
obachtung entzieht und nur indirekt erschlieBbar ist. Damit auch ist eine eindeu-
tige wissenschaftliche Festlegung erschwert, und es bedarf also mehrerer
»theoretischer Sprachen«, um sich ihm anzunihern. So »kann der psychoanalyti-
sche Blick auf das Unbewusste gerade in seiner Heterogenitit als ein fortgesetzter
Versuch verstanden werden, dieses fliichtigen Gegenstandes habhaft zu werden«
(vgl. Rohde-Dachser 2019, S.2). Bion etwa geht gar nicht von einem prinzipiell
immer schon existierenden Unterschied von Bewusstem und Unbewusstem aus,
sondern er erachtet deren Trennung als Ergebnis des stindigen Austauschs zwi-
schen Mutter und Kind (vgl. Bion 1995, S.231).

Dieses Bild taucht in jingeren Konzepten der klinischen Psychoanalyse wieder
auf — als ein intersubjektives Wechselspiel zwischen »zwei Subjektivititen« — de-
nen von Analytiker/in und Patient/in (vgl. Orange u.a. 1997, S.11). Vertreter/in-
nen verschiedener psychoanalytischer Schulen heben hervor, dass ein Analytiker/
eine Analytikerin seine/ihre eigenen emotionalen Reaktionen auf seinen Patien-
ten/ihre Patientin niemals restlos zugunsten einer >objektiven< dynamischen und
genetischen Erklarung auszuschalten vermag. Erst seine/ihre aktive Reaktion auf
dessen/deren freien Assoziationen »setzt den therapeutischen Dialog in Gang«
(vgl. Ornstein, Ornstein 2001, S. 14 f.). Das empathische Verstindnis schlieft eine
Antwort unbedingt ein.»Patienten beschweren sich zu Recht, dass wir sie nicht
verstehen, wenn wir nicht empathisch antworten«. Andersherum erwichst aus
dem Verstehen eine intersubjektive psychoanalytische Verstandigung (vgl. Oran-
ge 2004, S.39f.). Daher steht in der relationalen Psychoanalyse das »Konzept des
Anderen«< im Mittelpunkt der Uberlegungen, wird das Unbewusste zur »Prdsenz
der Interaktion« (vgl. Buchholz 2005, S.633f.). Nach dieser Lesart »greifen reale
Erfahrungen und deren phantasmatische Ausarbeitung ineinander, beeinflussen
sich gegenseitig und fithren zu immer neuen Konstellationen der Relationalitit«
(vgl. Potthoft 2019, S.16). Demzufolge bildet sich in der Begegnung mit dem
realen Anderen — also in einem wechselseitigen Austausch von subjektivem Erle-

16



