
1 Warum Psychoanalytische Pädagogik?

1.1 Ouvertüre

Pädagogik ist Fallarbeit. Oder anders gesagt: die Arbeit am Fall strukturiert ihre
Praxis. Es entspricht dem verständlichen Wunsch der dort tätigen Pädagog/innen
in den verschiedenen Handlungsfeldern, zu wissen, was ›los‹ ist und was sie tun
können oder sollen. Auf der einen Seite verheißen objektivierte Fallanalysen an
Hand ihrer auf den ersten Blick eindeutigen Diagnose-, Klassifikations- und ergo
Handlungsschemata, diesem Wunsch zu entsprechen. Am besten wäre es, wenn
sich aus diagnostischen Datensätzen stringente Verhaltensmaßregeln herauslesen
ließen. Auf der anderen Seite wissen die Pädagog/innen aber aus Erfahrung, dass
eine solch zügige Umsetzung meist nicht gelingen will.

Burkard Müller hält es daher für besser, auf das »scheinbare Immer-Schon-Be-
scheid-Wissen« zu verzichten, weil das »Immer-Schon-Verstanden-Haben« das
wirkliche Verstehen blockiert (vgl. Müller, B. 1994, S. 80ff.). Erfolgreich wirken-
de pädagogische Angebote beruhen nicht auf der Umsetzung vorher gefundener
Lösungen, sondern sie sind als Erkundungsprozess konzipiert.

»Es geht nicht darum, dort anzufangen, wo ich den anderen stehen sehe, sondern dort
anzufangen, wo der andere mich stehen sieht: Bei den Erwartungen, Wünschen, Befürch-
tungen, die mir mein Gegenüber entgegenbringt, gerade auch bei den Erwartungen, die
ich für illusionär halte und weder erfüllen kann, noch will« (vgl. Müller, B. 1994, S. 84).

Unterstellen wir z. B. einem Jugendlichen, noch bevor wir ihn kennen gelernt
haben, ein gehöriges Gewaltpotential, so kann diese Vorannahme schnell zu ei-
ner sich selbst erfüllenden Prophezeiung werden. In einem solchen Fall kommt
es vielmehr darauf an, genau zu registrieren, »was sich bei seinen Konflikten als
›ganz normal‹ erklären lässt«. Aber es wäre genauso fatal, wollte man die Wahr-
nehmung äußerst problematischer Verhaltensweisen als Alltagskonflikte beschö-
nigen. »Da hilft nur: Aufmerksamer Umgang mit Nichtwissen« (vgl. Müller
1994, S. 87). Noch in den Anfängen der Sozialpädagogik etwa war diese von
Müller kritisierte Lesart Standard. Da wusste man sogleich, »wer ›das Problem‹
hat: selbstverständlich der oder die KlientIn« (vgl. Müller, B. 1994, S. 89).

Einen Paradigmenwechsel zu vollziehen und das pädagogische Geschehen als
intersubjektives zu begreifen, verlangt nach einem anderen Fallverstehen. Verste-
hen wollen heißt letzten Endes, »den eigenen Zugang zum Fall besser kennenler-
nen« (vgl. Müller, B. 1994, S. 84). Womöglich geht es mehr um die Selbstrefle-
xion der eigenen Situation als die Reflexion der Situation des Gegenübers, aber

7



immer das Erfassen des wechselseitigen Miteinanders. Ergo: Wer von Reflexion
und Selbstreflexion spricht, meint »›Beziehungsarbeit‹« (vgl. Müller 1994, S. 14).
Unter Aufdeckung der emotionalen und vor allem unbewussten Dimensionen
der darin eingeschlossenen Aushandlungsprozesse wird offenbar, dass der Päd-
agoge/die Pädagogin als »neues Objekt gebraucht« wird (vgl. Treurniet 1996,
S. 13). In einem solchen Dialog verändern sich nicht nur die Selbst- und Fremd-
wahrnehmung, sondern werden auch unsere Vorstellungen von Normalität und
Pathologie verfeinert und korrigiert.

So einfach ist das alles nicht. Mit dem Wissen, dass das Verstehen immer kon-
textabhängig ist, verändert sich unsere Vorstellung der Bedeutung von Gesten,
Worten und Verhaltensweisen, die in verschiedenen Situationen ganz Unter-
schiedliches meinen können (vgl. Wolff 1994, S. 45). Bedeutung zu finden heißt
im dialogischen Sinne Bedeutung geben. Und letzten Endes zielt das Arbeits-
bündnis zwischen Pädagog/in und Klient/in in seiner charakteristischen nicht-
symmetrischen Gestalt auf ein gemeinsames »Hervorbringen der Bedeutung« (vgl.
Treurniet 1996, S. 27). Treurniet hat seine tiefschürfenden Erkenntnisse auf den
psychoanalytischen Prozess bezogen, in dem Analytiker/in und Patient/in »affek-
tiv verstrickt« sind (vgl. Treurniet 1996, S. 18). Burkard Müller hat die Psychoanaly-
se als Methodologie eines Erkenntnisprozesses und pädagogische Anthropologie
kenntlich gemacht und uns in vorbildlicher Weise die Anwendbarkeit ihrer Prin-
zipien »jenseits der Couch« vorgemacht (vgl. Müller, B. 1989, S. 121). Insofern ist
die Nähe der Formulierungen von Treurniet und Müller nicht eben verblüffend.
Auch Reiser zeigt sich da als Seelenverwandter, wenn er fordert, dass wir uns zu-
nächst mit dem Kind verwickeln müssen, damit wir uns in einem gemeinsamen
Dialog mit ihm aus seinem Störungsmuster heraus entwickeln können (vgl. Rei-
ser 1993, S. 260).

Die Psychoanalyse ermöglicht uns mit ihrer besonderen Methode des Verste-
hens einen Zugang zum Subjekt, dessen Übernahme der Pädagogik große Diens-
te zu leisten vermag. Vor allem die Öffnung der Psychoanalyse hin zu einer inter-
subjektiven Perspektive hat mit der damit möglich gewordenen Fokussierung
des Einflusses beziehungsdynamischer Faktoren auf die kindliche Entwicklung
einen qualitativen Erkenntnissprung bewirkt, den wir uns jetzt zunutze machen
können. Oder anders herum formuliert: Die Psychoanalyse ist da angekommen,
wo die Pädagogik schon immer stand. Allerdings kann über die Anreicherung
des genuin Pädagogischen mit Anteilen des spezifischen, aufs Sinnverstehen ge-
richteten Wissens und Könnens der Psychoanalyse ein großer Kompetenzzu-
wachs verzeichnet werden. Wenn wir Augen, Ohren und Verstand für das Unbe-
wusste und der daran geknüpften Konfliktthemen öffnen, lässt sich eine viel
differenziertere Entschlüsselung der Fallgeschichten bewerkstelligen, deren ver-
borgene Seiten wir jetzt besser begreifen können. Das, was wir auf diese Weise
verstehen, wirkt aus sich selbst heraus bereits entwicklungsfördernd. Gleichwohl
kann die damit gesetzte Selbstverpflichtung, sich über die Eigenbeteiligung am
pädagogischen Geschehen zu versichern, auch Ängste und Widerstände aktivie-
ren, die die Hinwendung zur Psychoanalyse erschweren. Insofern kommt es
auch darauf an, diese Impulse nicht zu diskreditieren, sondern auf behutsamem
Wege Sympathie zu wecken. Wie das gehen mag, sei nachfolgend ausgeführt.

1 Warum Psychoanalytische Pädagogik?

8



Wenn also Verstehen nicht formalisiert oder operationalisiert in Handeln um-
setzbar ist, stellt sich die Frage: Was nun? Jeder Fall ist von Genese und Verlauf
her einzigartig. Das Gleiche gilt für die aktuelle professionelle Beziehungsgestal-
tung. Das Fallverstehen aber folgt in seiner Systematik bestimmten, wenngleich
sehr offenen Regeln. Das erscheint im ersten Moment verwirrend und wider-
sprüchlich. Gerade aber, wenn wir die Einmaligkeit des Falles und der ihm inne-
wohnenden Strukturen anerkennen, können wir auf monokausal verkürzte Inter-
ventionstechniken verzichten, die uns in Gefahr bringen, dieses Einmalige zu
einem »Fall von« zu machen (vgl. Müller 1994, S. 14). Was würde geschehen:
Der Dialog bräche ab und führte zum »Schweigen des Subjekts« (vgl. Weber. J.
1988, S. 122). Wir verspielten den Zugang zum Erleben und den ungelösten
Konflikten unseres Gegenübers. Wer innere und äußere Bilder verwechselt, ist
zu einer »Methodologie des Zuhörens und Sprechens« nicht mehr in der Lage.
Kulturelle Phänomene und innersubjektive Zustände treten uns dann wie »Phä-
nomene der äußeren Natur« entgegen, und nicht mehr als solche der menschli-
chen Geschichte und ihrer Widersprüche (vgl. Warsitz 1997, S. 123ff.).

Es ist ein wenig wie im Höhlengleichnis von Platon. Darin ist von Gefange-
nen die Rede, die an Hals und Füßen gefesselt sind und immer nur an die Wand
starren können. Hinter ihren Köpfen brennt ein Feuer, das Licht spendet. An
der Wand sind nur Schatten von Gegenständen zu sehen, die draußen von
schweigenden Gauklern vorbeigetragen werden. »Endlich wird deutlich, dass sie
nichts anderes für wahr halten können als eben jene Bilder an der Wand, d. h.
die Schatten der Gegenstände, die die Künstler vorbeitragen«. Diese Schatten be-
sitzen den niedrigsten Erkenntniswert, weil sie nicht überprüfbar sind und
schlichtweg für die Wahrheit gehalten werden müssen (vgl. Banki 1986, S. 12 f.).
Wir sollten also aufpassen, auf sehr konkretistische Weise etwas für bare Münze
zu nehmen, was womöglich viel komplizierter und vielschichtiger ist. Mit hyper-
aktivem Verhalten kann z. B. genauso eine ängstigende depressive Grundstim-
mung in Schach zu halten gesucht werden, wie es als Notwendigkeit erkannt
und verinnerlicht wurde, eine tief traurig, in sich gekehrte Mutter überhaupt auf
sich aufmerksam zu machen.

Verhalten und Motiv sind eben nicht identisch. Die Beobachtung eines sol-
chen Verhaltens ist ein Schritt zum Verstehen, aber nicht dieses selbst. Die Be-
kämpfung des Symptoms befreit nicht vom Anlass. Das Verstehen des Anlasses
aber befreit vom Symptom. Dieses Verstehen steht für einen hochkomplexen
Vorgang, der aus ganz unterschiedlichen Facetten besteht, die am Ende in einer
Art Gesamtschau zusammengefügt werden müssen. Beteiligt sind Empathie, In-
tuition, urtümliche Affekte und reflektierte Emotionen, Identifikation und Be-
fremdung, Assoziieren, kognitives Begreifen, Wissen und Nicht-Wissen, am Ende
Versprachlichung.

Im Folgenden geht es um eine besondere Verstehensmethodik, mit der sich
Tiefendimensionen auf eine Weise ausloten lassen, wie es sonst nicht möglich
ist. Dazu muss ich jetzt etwas ausholen. Zunächst einmal gehört die Hermeneu-
tik, um deren eine prägnante Form es hier geht, zu den zentralen geisteswissen-
schaftlichen Konzepten des Verstehens, und ihre Anfänge reichen weit in die
griechische Antike zurück. Als die Kunst des Auslegens entstand sie zu einer

1.1 Ouvertüre

9



Zeit, da die Gabe der Weissagungen allseits verehrt wurde. Das Orakel von Del-
phi gab keine konkreten Anleitungen, verbarg aber den Sinn seiner Antworten
auch nicht vollständig. Es begnügte sich damit, »Andeutungen« zu machen. Die
Enträtselung oblag den Sterblichen (vgl. Schreiter 1998, S. 411). Der bedachte
Umgang mit dem Vagen zeichnet die Hermeneutik noch immer aus. Mit den
ihr eigenen Mitteln von Nacherleben und Deutungen wird versucht, sich den im
ersten Moment undurchschaubaren Phänomenen der Lebenswirklichkeit anzu-
nähern.

Die Hermeneutik kann nicht mit »genau definierten Zeichen, die in genau de-
finierten Beziehungen stehen« arbeiten, sondern ist genötigt, Unterschiede, Ver-
änderungen und Widersprüche in ihren Erkenntnisvorgang aufzunehmen.

»Eine Theorie dieser Art steht vor dem Problem, alles Mögliche, zugleich aber auch je-
des Einzelne erfassen zu müssen. Das verlangt, vom Einzelfall abzusehen und umgekehrt
jeden Einzelfall auf die ihm gebührende Weise zu behandeln. Theorien dieser Art pen-
deln daher zwischen Generalisierung und Konkretisierung (…)« (vgl. Haubl, Schülein
2016, S. 188 f.).

Ursprünglich war sie, wie angeführt, tatsächlich allein als Textauslegung gedacht.
Zur Erläuterung sei vor allem auf die folgende Systematik des Entschlüsselns ver-
wiesen: Der Sinn eines ganzen Satzes setzt sich aus der Bedeutung der einzelnen
verwendeten Wörter zusammen, die Bedeutung der einzelnen Wörter aber ist
nur im Lichte des Gesamtzusammenhangs dieses einen Satzes zu verstehen. Vor
allem, wenn Wörtern mehrere, gänzlich unterschiedliche Bedeutungen beigege-
ben sind, wird der Anspruch an diese Aufgabe nachvollziehbar. Der wechselseiti-
ge Bezug des Ganzen zum Einzelnen und des Einzelnen zum Ganzen ist auch als
hermeneutischer Zirkel bekannt, wiewohl das Vorverständnis, das hier auf-
scheint, vorurteilsbehaftet erscheint und deshalb kein Wahrheitsanspruch einzu-
lösen ist. »Eine philosophische Reflexion wird sich dabei nicht an einer falschen,
hermeneutischen Wahrheitsvorstellung orientieren dürfen (…)« (vgl. Grondin
1982, S. 123). Postmoderne Philosophen wiederum ziehen dieses ganze Theorien-
gebäude in Zweifel, weil Bedeutungssysteme niemals abgeschlossene Systeme
seien und es mithin keine eindeutige Signifikanz geben könne (vgl. Wæver 1996,
S. 171). Habermas wiederum verteidigt den hermeneutischen Zirkel, weil er nicht
auf »Bestandteile einer reinen, durch metasprachliche Konstitutionsregeln voll-
ständig definierten Sprache zurückzuführen« sei – sofern er die eigentümliche In-
tegration von Sprache und praktischem gesellschaftlichem Lebensbezug berück-
sichtige (vgl. Habermas 1973, S. 217 f.).

Noch präziser geht Lorenzer in seiner Verteidigung des hermeneutischen Zir-
kels vor. Er nimmt die Szene aus einer psychoanalytischen Behandlung her, in
der ein Patient seinem Psychoanalytiker erzählt, er habe am Vorabend einen
Streit mit seiner Frau gehabt. Im Laufe der Stunde wird klar, wodurch der Streit
entstanden war. Der Patient erwähnt nämlich, dass seine Frau ihm zuvor mitge-
teilt hatte, dass sie ihre Menstruation bekommen habe. Der Psychoanalytiker
deutet dem Patienten, dass er böse geworden sei, und zwar aus Enttäuschung,
dass seine Frau wieder nicht schwanger geworden war. Diese Interpretation be-
ruht auf einem Schluss des Analytikers, der einen gewissen Wahrheitsanspruch

1 Warum Psychoanalytische Pädagogik?

10



erhebt. »Es ist nicht eine Mitteilung des Patienten, deren Stichhaltigkeit zu prü-
fen wäre (…)« (vgl. Lorenzer 1977, S. 111 f.).

Allerdings dreht es sich nicht um willkürliche Verknüpfungen oder Unterstel-
lungen oder »Aussagen über allgemeine menschliche Verhaltensgesetzlichkei-
ten«, die im Beweis zu sichern gesucht werden. Das Verhalten wird »vielmehr in
seiner lebensgeschichtlich-individuellen Eigenart (und davon ausgehend in seiner
gruppentypischen bis epochenübergreifenden typischen Eigenart) identifiziert
(…) Die Bedeutung der Einzelszenen verdeutlicht sich zugleich mit der Erfas-
sung des Sinnganzen dieses Individuums« (vgl. Lorenzer 1977, S. 113). Vor allem
tut sich mit der Berücksichtigung auch nicht-sprachlicher Manifestationen ein
fundamentaler Unterschied zur klassischen Hermeneutik auf (vgl. Haubl, Schü-
lein 2016, S. 195).

Damit will ich es bewenden lassen, um nicht zu weit abzuschweifen. Aber es
wird zumindest jetzt schon deutlich, dass seit geraumer Zeit alle erkenntnistheo-
retischen Versuche, die Welt und sich selbst darin zu begreifen, auf dem Prüf-
stand stehen.

Besonders die Psychoanalyse als die Referenztheorie der hier behandelten Les-
art von Pädagogik geriet ins Fadenkreuz einer harschen Kritik. Sie gilt als anti-
quiert, heißt es, an normativ gesetzten, um nicht zu sagen patriarchalischen Kon-
strukten orientiert und liefere für eine evidenzbasierte praktische Intervention
ebenso wenig handfeste Grundlagen wie ihre Forschungsperspektive mit der na-
turalistischen Fokussierung des Einzelfalls ohne Aussagekraft und ihr am Unbe-
wussten ausgerichtetes Verhältnis zum Forschungsgegenstand spekulativ, unsau-
ber und also nicht zu gebrauchen sei.

Auf der Grundlage eines äußerst restringierten Wissenschaftsverständnisses
wird die evidenzbasierte Forschung auf ein rein technisches und utilitaristisches
Instrumentarium zurückgeschnitten. Die Kenntnis über das »What works« zielt
allein noch auf überschaubare lineare Ursache-Wirkungs-Zusammenhänge, was
ausschließlich über experimentelle Forschungsdesigns sichergestellt werden soll.
Buchholz bemängelt, dass das empirische Paradigma nur ein Teil wissenschaftli-
cher Bemühungen sei, sich »aber manchmal zur Illusion aufschwinge, über alles
letzte Schiedsinstanz zu sein. Es steht jedoch nicht über, sondern neben anderen
Paradigmen« (vgl. Buchholz 2006, S. 427).

Bei Lanwerd ist die Kritik so formuliert: Die englische Wendung »evidence-ba-
sed zeigt den Wunsch nach der Vermessung des Beweisbaren«, während das La-
teinische die Qualität dessen benennt, »was sich im Gegensatz zum logischen Be-
weis an das Unbeweisbare hält (…)« (vgl. Lanwerd 2019, S. 122). Damit fällt eine
mit diesem Ansatz nicht kompatibel erscheinende forscherische Methodik per se
aus der metaanalytischen Betrachtung heraus und kann dementsprechend auch
nicht in die »Destillierung von Evidenz« Eingang finden (vgl. Koch 2016, S. 13.
ff.). Das von der pädagogischen Wirklichkeit gezeichnete Bild »beruht auf Annä-
herungen und Vereinfachungen«, und was soll die Praxis überhaupt mit diesem
Wissen anfangen (vgl. ebd., S. 19)? Im pädagogischen Feld ist über experimentel-
le, randomisierte kontrollierte Studien, womit der »goldene Standard« der Evi-
denzbasierung sichergestellt werden soll, die Qualität einer Aussage keineswegs
zu garantieren (vgl. ebd., S. 14).

1.1 Ouvertüre

11



Instrumentelles Wissen ist sicherlich von sachdienlichem Gewicht, pädagogische
Praxis muss aber zwingend noch aus weiteren Perspektiven beleuchtet werden.
Anders als für die medizinische Überprüfung von Evidenz formuliert – und was
auch dort immer wieder bloß eingeschränkte Erkenntnis erzeugt – treten in der
Pädagogik mehrere Erschwernisse auf, die ein solches Unterfangen völlig ins Lee-
re laufen lassen: »die Macht des komplexen Kontextes und seiner Einflüsse, die
Allgegenwart von Interaktionen und die geringe ›Halbwertzeit‹ der Befunde
(…)« (vgl. Koch 2016, S. 18). Weil sich die Erziehungswirklichkeit beständig
ändert, verträgt sie eine derartige szientistische Amputation nicht (vgl. ebd.,
S. 13ff.; Gerspach 2016b).

Mit der Unterscheidung in eine (sozialwissenschaftlich) sinnstrukturierte und
eine (naturwissenschaftlich) nicht-sinnstrukturierte Welt belegt Hechler, dass die
vom Menschen hervorgebrachte, durch Unbestimmtheit charakterisierte Verän-
derlichkeit ihm beständig Entscheidungen abverlangt.

»Diese Welt unterstellt menschlichem Erleben und Handeln grundlegende Sinnhaftig-
keit. Der Mensch hat die Wahl und ist gezwungen zu wählen (…) und jeder Wahl lau-
fen (…) Entscheidungsprozesse voraus, die sich eben nicht durch standardisierte Muster
zu Wege bringen lassen (vgl. Hechler 2016, S. 45).

Hier setzt die »Erziehungskunst« ein, die sich durchaus auf empirische Befunde
stützt, aber von einem Empirieverständnis gestützt wird, das sich keiner Evidenz-
basierung unterordnen will. Indessen benötigen wir eine Fähigkeit, »in ungewis-
sen erzieherischen Situationen eine grundlegende Situationssicherheit herzustel-
len« (vgl. ebd., S. 68).

»Die entwicklungspädagogischen Wissensbestände ermöglichen eben nicht
nur ein pädagogisches Fallverstehen, sondern geben auch Hinweise auf die ein-
zusetzenden erzieherischen Mittel (…)« (vgl. Hechler 2016, S. 46ff.). Mit Bezug
auf Freud, der sich fragte, ob »die Beschäftigung mit den uns vorgetragenen Wis-
senschaften oder die mit den Persönlichkeiten unserer Lehrer« dereinst stärker
war (vgl. Freud, S. 1914f, S. 204), konstatiert Hechler, dass die »Person des Pädago-
gen (…) das wirksamste und am häufigsten verwendete Erziehungsmittel in der
pädagogischen Praxis« ist (vgl. ebd., S. 71 f.). Damit biegt er auf die Zielgerade
ein und thematisiert »die Bedeutung der Übertragung und Gegenübertragung
im psychoanalytischen Verständnis« für die Ausgestaltung des »professionellen
pädagogischen Wollens« (vgl. S. 74).

Somit sind wir wieder beim hermeneutischen Sinnverstehen, oder jetzt ge-
nauer: beim in der Psychoanalyse verwendeten Topos der Tiefenhermeneutik.
Dieser Begriff geht auf Jürgen Habermas und Alfred Lorenzer zurück (vgl. Haubl,
Schülein 2016, S. 194). Sie prägten ihn, um sich von einer eher philologisch aus-
gerichteten Hermeneutik abzugrenzen. »Die Tiefenhermeneutik (…) bezieht sich
auf Texte, die Selbsttäuschungen des Autors anzeigen«, befindet Habermas (vgl. Ha-
bermas 1973b, S. 267). Und er sagt klipp und klar: »Die Psychoanalyse ist für uns
als das einzige greifbare Beispiel einer methodisch Selbstreflexion in Anspruch
nehmenden Wissenschaft relevant« (S. 262). Lorenzer wiederum spricht von der
»Radikalisierung der Hermeneutikthese« durch die Psychoanalyse (vgl. Lorenzer
1974, S. 153), die sich selbst ihrer »vom Widerspruch bestimmten Eigenständig-

1 Warum Psychoanalytische Pädagogik?

12



keit« zu versichern habe. Der psychoanalytischen Kulturanalyse »als einer ›tiefen-
hermeneutischen‹« geht es um die Anerkennung einer eigenständigen Sinnebene
unterhalb der bedeutungsgenerierenden Sinnebene sprachlicher Symbolik« (vgl.
Lorenzer 1988a, S. 16ff.).

Allerdings mag man noch so voller Enthusiasmus beteuern, dass die Psycho-
analyse »auch im 21. Jahrhundert nichts von ihrer Bedeutung und Faszination
verloren« habe (vgl. Benecke u. a. 2016, S. 5). Oder gar einräumen, dass aus heuti-
ger Sicht vieles, was dereinst geschrieben wurde, »ziemlich daneben liegt und er-
ratisch wirkt« (vgl. Haubl, Schülein 2016, S. 188). All das zerstreut nicht die Be-
denken, dass die Psychoanalyse von ihren Vertreter/innen gleichsam wie ein
festes Gefüge von Glaubenssätzen idealisiert werde. Einmal abgesehen von dem
affektgetränkten Duktus, mit dem diese Vorbehalte geäußert werden – was mich
ein wenig stutzen lässt –, will mich auch der rationale Kern dieser Darlegung
nicht überzeugen. Eine Disziplin, die sich dem Unbewussten nähert, wohl wis-
send, dass sie es nie wird à fond ergründen können, kennt den Zweifel als obers-
tes Grundprinzip. Ein Dogma aber ist doch genau dadurch gekennzeichnet, dass
der Zweifel daraus kategorisch exkommuniziert ist.

Weil das Unbewusste an sämtlichen menschlichen Regungen beteiligt ist, fällt
es der Psychoanalyse nicht schwer, ihren »disziplinären und professionellen Zu-
griff auf alle Ausdrucksgestalten der sinnstrukturierten Welt auszudehnen – es
gibt sozusagen nichts, was nicht auf die Couch gelegt werden kann«. Überdies
haben ihre theoretische Undurchdringbarkeit und »die Intimität ihrer Praxis«
häufig zu verzerrten Vorstellungen Anlass gegeben (vgl. Hechler 219, S. 253 f.).
Das ist aber kein Freibrief für eine kategorische Entrechtlichung der Psychoana-
lyse. Der Medizin-Nobelpreisträger Eric Kandel stellt einfach nur fest, dass »die
Psychoanalyse immer noch die kohärenteste und intellektuell befriedigendste
Sicht des Geistes darstellt« (vgl. Kandel 2006, S. 20; Hechler 2019, S. 247).

Wie dem auch sei. Jedenfalls hat es die Psychoanalytische Pädagogik jetzt dop-
pelt schwer. Zum einen fristete sie schon immer ein eher randständiges Dasein
im Kanon der Erziehungswissenschaften. Gemäß der neueren sozialwissenschaft-
lichen »Diskursanalyse« (vgl. Gardt 2007) repräsentiert sie als illegitimes Kind
der Psychoanalyse eines jener in sich geschlossenen Theoreme, die den zeitgemä-
ßen wissenschaftlichen Standards der Überprüfbarkeit nicht mehr genügen.

In seiner ernüchternden Bilanz der historischen Begegnung von Psychoanalyse
und Pädagogik – die man im Sinne Martin Bubers eher als »Vergegnung« bezeich-
nen sollte (vgl. Buber 1986, S. 9) – gelangt Wininger am Ende zur Überzeugung,
dass bis in die jüngste Zeit hinein psychoanalytische Theorien in »pädagogischen
Veröffentlichungen teilweise eklektisch, enzyklopädisch und fragmentarisch rezi-
piert werden« (vgl. Wininger 2011, S. 273). Noch deutlicher wird das beim Durch-
blättern der Beiträge zum 26. Kongress der Deutschen Gesellschaft für Erzie-
hungswissenschaft (vgl. van Ackeren u. a. 2020). In diesem über 600 Seiten
umfassenden Reader musste ich lange suchen, bis ich auf psychoanalytische Per-
spektiven stieß (vgl. Rauh u. a. 2020). Und zu einem zweiten Text von Bühler, den
es zu nennen gilt und der in seiner deutlichen Pointierung durchaus sympathisch
daherkommt, würden mir zumindest einige kritische Anmerkungen einfallen.
Seine Einschätzung der 1968er Jahre ist sehr auf »Nähe und Wärme« und die »stei-

1.1 Ouvertüre

13



genden therapeutischen Temperaturen der Pädagogik« fokussiert, das kritische
Moment der Psychoanalyse bleibt dagegen eher blass (vgl. Bühler 2020, S. 605ff.).
Ansonsten wollte mir in ähnlicher Richtung nur noch Barbara Rendtorff begeg-
nen, die in ihrem gemeinsamen Text mit Eva Breitenbach über Frauenbewegun-
gen, Bildung und Erziehung aber eher mittelbar auf Psychoanalyse Bezug nimmt
(vgl. Rendtorff, Breitenbach 2020). Allerdings hat sie sie sich an anderer Stelle de-
zidiert zum Verhältnis von Psychoanalyse, Geschlecht und Pädagogik geäußert
(vgl. Rendtorff 2018).

Jedenfalls möchte ich nun sine ira et studio belegen, dass die Psychoanalyti-
sche Pädagogik gerade für das Verstehen einer Praxis, die viele verwirrende Er-
fahrungen bereit hält, im Vergleich zu anderen Spielarten der Erziehungswissen-
schaften ein Mehr an Erkenntnis zu liefern imstande ist. Hierzu nehme ich ein
altes Beispiel von 1932 her, das aus einem von Siegfried Bernfeld ins Leben gerufe-
nen Berliner Seminar für Pädagog/innen stammt: Eine Lehrerin und angehende
Psychoanalytikerin berichtet dort von einem zehnjährigen Schüler in einer
5. Klasse, der dann zu kaspern anfängt, wenn von ihm etwas verlangt wird. Er
beginnt, steif umher zu stolzieren und zu quäken. In der Reflexion dieser Szene
wird eine Verbindung zu der vor kurzem behandelten Geschichte vom »Zäpfel
Kern« sichtbar, die gewisse Ähnlichkeiten mit der Lebensgeschichte des Jungen,
der erst vor kurzem eine kleine Schwester bekommen hat, aufweist. Die Lehrerin
versteht nun das Kaspern als ein »Stück des Konkurrenzkampfes gegen die kleine
Schwester und seines Kampfes um Liebe bei der Mutter« und teilt dies dem Jun-
gen mit. Daraufhin hört sein Kasperlespiel auf und macht einem »betont ver-
nünftigen Verhalten Platz«. Wichtig ist noch zu erwähnen, dass die Klasse bald
darauf ein richtiges Kasperlespiel in Gang bringt – das Kasperlegebaren wird zu
einem »gemeinsamen Spiel der Klasse«, worauf ich verschiedentlich zurückkom-
men werde (vgl. Datler, W. 2019, S. 66 f.; Marseille 2013, S. 307).

Zu verstehen, was der Fall ist, führt dann zu einer entspannenden Verände-
rung der Situation, wenn darin die Hinwendung zu den unbewussten Motiven
eines als störend empfundenen Verhaltens aufbewahrt wird. Hier erleben wir ei-
nen recht simplen und doch so erfolgreichen Zusammenhang zwischen dem
Zeigen eines auffälligen Gebarens und schließlich dem Verzicht auf eben jenes,
nachdem sich ein Kind verstanden fühlt. Diese Episode ist schon vor 90 Jahren
niedergeschrieben worden. Wir müssen also eingehender darüber nachdenken,
welcher innere Widerstand – und welche irrationale Angst vor der Begegnung
mit dem (eigenen) Unbewussten – dazu führen, sie geflissentlich nicht zur
Kenntnis genommen zu haben.

Die gleiche Aufgabe stellt sich, wenn wir uns dem Gebiet der pädagogischen
Forschung zuwenden. Auch hier treffen wir auf Selbstmitteilungen, die zunächst
unzusammenhängend und verstörend erscheinen mögen, und dennoch folgen
sie einer inneren Logik. Was machen wir mit dem Material und vor allem: was
macht das Material mit uns? Indessen sei einschränkend vorweggeschickt, dass,
anders als in der Praxis, die unmittelbare Einflussnahme auf das Gegenüber in ei-
nem hoch durchstrukturierten Forschungssetting beinahe vollständig suspendiert
ist, schließlich gibt es keinen direkten Arbeitszusammenhang, in dem sich Dinge
verändern ließen. Aber der Forschungsdialog lebt auch von affektiven Abstim-

1 Warum Psychoanalytische Pädagogik?

14



mungen zwischen den daran Beteiligten, selbst wenn dies auf den ersten Blick
nicht sogleich sichtbar werden will. Auch hier geht es darum, dass bzw. ob sich
der/die Beforschte vom Forscher/von der Forscherin verstanden fühlt, damit
überhaupt aussagekräftige Ergebnisse zustande kommen. Es geht also hier um
keine direkte, sondern um eine mittelbare Einflussnahme, die durchaus – als
Aufforderung und Einladung zum weiteren Nachdenken über sich selbst – wirk-
sam zu werden vermag.

Im Gegensatz zu den in sich geschlossenen und vorgeblich widerspruchsfrei
konzipierten Wissenschaftstheorien basiert das psychoanalytische Vorgehen
»nicht ausschließlich auf logischen Schlussfolgerungen, auf Deskriptionen und
Ergebnissen empirischer Untersuchungen« (vgl. Leber 1977, S. 83) und ist daher
mit deren reduzierten Dechiffrierungsmöglichkeiten auch gar nicht zu fassen. Es
mag zunächst verwirrend erscheinen, dass die Psychoanalyse ihre Aussagen nicht
an Ereignissen festmachen kann. Indem sie sich ausschließlich im Bereich subjek-
tiver Erlebensfiguren bewegt, liefert sie keine kausalanalytischen Beweise (vgl.
Lorenzer 1974, S. 196).

Dieser Einwand wird dadurch entkräftet, dass der qualitative Sprung vom äu-
ßerlich bleibenden Erklären ins Verstehen niemals über objektive Datenoperatio-
nen hinter dem Rücken der Subjekte führen kann. Ohne die Reflexion dieses
Subjektiven ist Erkenntnis nichts wert (vgl. Lorenzer 1974, S. 58). Lorenzer
schlussfolgert: »Als Hermeneutik ist Psychoanalyse allenfalls ein hermeneutisches
Verfahren zum Zweck der Entfaltung von Selbstreflexion. Geschichte bleibt ihr
äußerlich« (ebd., S. 79). Gleichwohl betont er, dass die Erfahrung der strukturel-
len Beschädigung einer unpolitischen Form von Selbstreflexion entzogen bleibt,
sofern sie auf die Frage nach deren objektiven Ursachen fragt. Die seelische De-
formation ist als objektiv verursachte zu denken, die in die subjektiven Struktu-
ren einfließt (ebd., S. 198ff.).

Eine tiefenhermeneutische Systematik gilt es zu entwickeln, die sich hinsicht-
lich des angestrebten Erkenntnisgewinns als verlässliches Instrument erweist. In-
dessen müssen auch die bereits angedeuteten elementaren Unterschiede zwischen
Fallarbeit und Forschung ausbuchstabiert werden. Im Handlungsfeld gilt es zu-
nächst, Nähe herzustellen, um dann im Interesse der Adressat/innen über Refle-
xion wieder Distanz zu gewinnen. Das Verstehen wirkt ins Feld des dialogischen
Arbeitens zurück. Das Forschungssetting will solches nicht immer mit gleicher
Gründlichkeit zulassen, schließlich wird das Untersuchungsfeld nicht in den Pro-
zess der Resultatgewinnung miteinbezogen. Diese Divergenz in der methodi-
schen Systematik gilt es zu benennen und eingehend zu reflektieren, um die
Aussagekraft einer psychoanalytisch-pädagogischen Perspektive nicht zu halbie-
ren oder gar von vornherein zu diskeditieren. Denn die Basis des Verstehens
bleibt gleich: Es ist die Annäherung an das unbewusst motivierte Fremde (im Ei-
genen).

Dieses Dilemma von Erkenntnis und Wirkung gilt übrigens, wenngleich
kaum eingestanden, für jede Form von Praxis und Forschung, es wird aber ge-
meinhin nicht problematisier Mit Hilfe der psychoanalytisch-pädagogischen Me-
thode lassen sich indessen die qua Verstehen gebildeten vorläufigen Annahmen
mit Aussicht auf Erfolg probeweise einsetzen. Die Praxis spiegelt zurück, ob sie

1.1 Ouvertüre

15



zutreffend sind. Im Forschungssetting ist dies kaum oder nur bedingt möglich.
Aber über das Mitdenken der Tiefendimension des Erlebens wird der Erkennt-
nisgewinn reicher. Und eben über diese vorsichtige und nicht auf Erklärungswis-
sen beharrende Vorgehensweise lässt sich die Analogie von Fall und Forschung
legitimieren – was sich nicht zuletzt am Umgang mit den Tabuthemen Sexualität
und geistige Behinderung sowie einem psychodynamisch begriffenen Autismus
bewahrheitet, die abschließend zur Debatte stehen.

1.2 Die fruchtbare Verbindung von Psychoanalyse
und Pädagogik

Ein triftiger Grund für das Entstehen der großen Ideenvielfalt in der Psychoana-
lyse mag sein, dass sich das Unbewusste grundsätzlich der unmittelbaren Be-
obachtung entzieht und nur indirekt erschließbar ist. Damit auch ist eine eindeu-
tige wissenschaftliche Festlegung erschwert, und es bedarf also mehrerer
»theoretischer Sprachen«, um sich ihm anzunähern. So »kann der psychoanalyti-
sche Blick auf das Unbewusste gerade in seiner Heterogenität als ein fortgesetzter
Versuch verstanden werden, dieses flüchtigen Gegenstandes habhaft zu werden«
(vgl. Rohde-Dachser 2019, S. 2). Bion etwa geht gar nicht von einem prinzipiell
immer schon existierenden Unterschied von Bewusstem und Unbewusstem aus,
sondern er erachtet deren Trennung als Ergebnis des ständigen Austauschs zwi-
schen Mutter und Kind (vgl. Bion 1995, S. 231).

Dieses Bild taucht in jüngeren Konzepten der klinischen Psychoanalyse wieder
auf – als ein intersubjektives Wechselspiel zwischen »zwei Subjektivitäten« – de-
nen von Analytiker/in und Patient/in (vgl. Orange u. a. 1997, S. 11). Vertreter/in-
nen verschiedener psychoanalytischer Schulen heben hervor, dass ein Analytiker/
eine Analytikerin seine/ihre eigenen emotionalen Reaktionen auf seinen Patien-
ten/ihre Patientin niemals restlos zugunsten einer ›objektiven‹ dynamischen und
genetischen Erklärung auszuschalten vermag. Erst seine/ihre aktive Reaktion auf
dessen/deren freien Assoziationen »setzt den therapeutischen Dialog in Gang«
(vgl. Ornstein, Ornstein 2001, S. 14 f.). Das empathische Verständnis schließt eine
Antwort unbedingt ein.»Patienten beschweren sich zu Recht, dass wir sie nicht
verstehen, wenn wir nicht empathisch antworten«. Andersherum erwächst aus
dem Verstehen eine intersubjektive psychoanalytische Verständigung (vgl. Oran-
ge 2004, S. 39 f.). Daher steht in der relationalen Psychoanalyse das »Konzept des
Anderen« im Mittelpunkt der Überlegungen, wird das Unbewusste zur »Präsenz
der Interaktion« (vgl. Buchholz 2005, S. 633 f.). Nach dieser Lesart »greifen reale
Erfahrungen und deren phantasmatische Ausarbeitung ineinander, beeinflussen
sich gegenseitig und führen zu immer neuen Konstellationen der Relationalität«
(vgl. Potthoff 2019, S. 16). Demzufolge bildet sich in der Begegnung mit dem
realen Anderen – also in einem wechselseitigen Austausch von subjektivem Erle-

1 Warum Psychoanalytische Pädagogik?

16


