Einleitung

Nach der Entdeckung des Seewegs nach Indien und Ostasien durch den Por-
tugiesen Vasco da Gama in den Jahren 1497/1498 kamen vermehrt Euro-
paer Uber diese Route auch nach China. Dadurch traten die beiden Kultur-
raume Europa und China starker als jemals zuvor in Kontakt zueinander. Die
konfuzianische Elite in China zeigte aber lange Zeit kaum Interesse an Wis-
sen aus und Uber Europa. Der Grund fir diese Haltung war, dass die Konfu-
zianer grundsatzlich Gberzeugt waren, es nicht nétig zu haben, von anderen
Landern und Kulturen etwas zu lernen oder zu erfahren. Es entsprach ihrem
exklusiven Selbstverstandnis, , die Welt auBerhalb der chinesischen Zivilisa-
tion, [...], zu ignorieren, sie fur nicht wissenswert, nicht kennenswert, keiner
Erforschung bediirftig zu erkldren.”! Damit eng verbunden war die konfuzi-
anische Auffassung von der exponierten Stellung des Reichs der Mitte
(zhongguo) und seines Herrschers in der Welt, die vom tianxia-Universalis-
mus und dem sogenannten Tributsystem bestimmt wurden. Das chinesische
Kaiserreich war demnach kulturelles, machtpolitisches und geographisches
Zentrum der Welt; und der chinesische Herrscher, der idealerweise in sei-
nem politischen Handeln nur von hohen moralischen Prinzipien geleitet
werden sollte, war der universale Weltherrscher. Dieser thronte, wie es bei
Konfuzius heift, im Zentrum der Welt, vergleichbar dem Polarstern, der wie
eine Achse in der Mitte des Himmels ruht und von allen anderen Sternen in
geordneten Bahnen umkreist wird.? Alle anderen Vélker und deren Fiirsten
wurden als untergeordnet betrachtet, die dem chinesischen Kaiser, dem
huangdi bzw. tianzi, Unterwerfung und Tribut zu leisten hatten. Als ,,Barba-
ren”, i.e. als Menschen, die nicht zum chinesischen Kulturkreis gehérten, wur-
den sie gegeniliber den Chinesen kulturell auf eine niedrigere Stufe gestellt.
Mit dem Selbstverstindnis kultureller Uberlegenheit trat die konfuzianische
Oberschicht auch den Europdern gegenliber, die seit dem 16. Jh. nach China
kamen. Eine Zeitlang gab es bei den Kontakten keine gréReren Probleme, da
das chinesische Kaiserreich, das in der Ming- und Qing-Zeit eine relative Ab-
schlieBungspolitik insbesondere gegeniiber dem Uberseehandel verfolgte,
fir die europdischen Staaten im Rahmen des européischen Kolonialismus
anders als andere lberseeische Lander noch nicht zu einem wichtigen

1 Weber-Schéafer, 1995: 11.
2 lunyu #aG 2.1. Legge, 1960 I: 145.



Objekt wirtschaftlicher oder machtpolitischer Ambitionen geworden war.
Die Situation dnderte sich mit dem Aufkommen des Freihandels und Impe-
rialismus im 19. Jh. Das traditionelle, vom Konfuzianismus und der konfuzi-
anischen Elite gepragte politische und gesellschaftliche System wurde nach-
haltig erschiittert, als die Europder im Verlauf dieses Jahrhunderts immer
aggressiver und mit technisch tberlegener militarischer Ausriistung in China
auftraten und nicht mehr bereit waren, sich in das den Handel staatlich
streng reglementierende und politische Unterwiirfigkeit fordernde Tribut-
system einzuordnen. Die Entwicklung eskalierte in einem ,clash of civiliza-
tions” und fihrte schlieBlich zum Zerfall und Ende der chinesischen Monar-
chie am Anfang des 20. Jh. und zum Untergang des damit eng verbundenen
konfuzianischen Staats- und Gesellschaftssystems. Die Haltung gegeniber
Europa wurde danach nicht mehr von dem sinozentrischen Selbstverstand-
nis und Weltbild konfuzianischer Gelehrter und Beamter bestimmt, sondern
von Akteuren, die in unterschiedlicher Weise in der modernen westlichen
Welt das Vorbild fiir ein neues China sahen. Somit anderte sich unter dem
Einfluss und Druck der westlichen Moderne die Einstellung des iberwiegen-
den Teils der chinesischen Intelligenz zu Europa bzw. dem Westen.

In Europa wurde das Interesse an China und damit auch die Rezeption des
Konfuzianismus schon seit dem Ende des 16. Jh. vor allem durch in China
missionierende Jesuiten wie dem Italiener Matteo Ricci angeregt und gefor-
dert. Fur eine erfolgreiche Missionstatigkeit erachteten die Jesuiten es als
unerlasslich, die chinesische Sprache zu erlernen und sich eingehender mit
der chinesischen Kultur zu befassen. Diese Vorgehensweise war Teil ihrer
Akkomodationsmethode, die es gestattete, bei der christlichen Missionie-
rung in China auch bestimmte Elemente der autochthonen Kultur mit einzu-
beziehen. Die Jesuiten hatten, nicht zuletzt durch den Kontakt mit Vertre-
tern der konfuzianischen Elite, erkannt, dass eine wesentliche Elemente der
traditionellen Kultur Chinas ignorierende bzw. beseitigende Vorgehens-
weise bei der Christianisierung keinen Erfolg haben wiirde. Sie suchten da-
rum in dieser Kultur nach Parallelen zu christlichen Vorstellungen. Der Fokus
wurde auf den Konfuzianismus gelegt, mit dem sich z.B. Matteo Ricci in be-
sonderer Weise befasste und in dem er Ankniipfungspunkte zur christlichen
Lehre zu finden glaubte. Die hdufig euphemistischen Berichte der Jesuiten
Uber China, seinen Staat und seine Gesellschaft und nicht zuletzt die



wohlwollende Darstellung des Konfuzianismus sowie die Ubersetzungen
konfuzianischer Werke riefen im 17. und 18. Jh. bei Denkern der Aufklarung
in Europa, wie den deutschen Philosophen Leibniz und Wolff, grof3es Inte-
resse und ein ausgesprochen positives Echo hervor. Gerade im Konfuzianis-
mus glaubten Denker wie sie zahlreiche Uberschneidungen mit und damit
Bestatigungen fur ihre eigenen Theorien und Vorstellungen zu finden. China
und seine Kultur wurden in dem Zusammenhang in vielfacher Hinsicht zu
einem nachahmenswerten Vorbild flr Europa stilisiert, das sich damals
selbst aufgrund religidser Streitigkeiten und kriegerischer Auseinanderset-
zungen in einem krisenhaften Zustand befand. Es war vor allem Leibniz, der
in dieser Zeit bestrebt war, eine Briicke des kulturellen Austauschs zwischen
Europa und China aufzubauen.

Die positive Rezeption dnderte sich aber im Verlauf des 18. Jh. mit der Ent-
faltung der westlichen Moderne. Die erfolgreichen Entwicklungen der mo-
dernen Industrie und Okonomie, Politik und Gesellschaft, der Fortschritts-
gedanke etc. steigerten in Europa das Bewusstsein der Uberlegenheit ge-
genliber den Voélkern in anderen Teilen der Welt. China, seine Menschen
und seine Kultur wurden nun als riickstandig und minderwertig betrachtet.
Der Paradigmenwechsel wirkte sich auch auf die Beurteilung des Konfuzia-
nismus aus, der, z.B. bei Vertretern des Deutschen |dealismus wie Kant oder
Hegel, weitgehend auf Desinteresse stiefl bzw. eine starke Abwertung er-
fuhr. Diese Philosophen, die umfangreiche Systeme spekulativer Ontologie
und Metaphysik entwarfen, sahen den Konfuzianismus abschatzig nur als
Lieferanten praktischer Lebensweisheiten, die, so Kant despektierlich, ,,un-
ertraglich sind, weil sie ein jeder herplappern kann“.® Die Situation ver-
schéarfte sich noch im 19. Jh. mit dem Aufkommen des europdischen Impe-
rialismus und aggressiven Nationalismus. Eurozentrismus sowie nationalis-
tische und rassistische Theorien pragten allgemein die Haltung gegeniiber
fremden Volkern und Kulturen und damit auch gegeniber China, seinen
Menschen und seiner Kultur.

In den ersten Jahrzehnten des 20. Jh. bildete sich in Europa aber allmé&hlich
wieder eine positivere Meinung zum Konfuzianismus heraus. Vor allem nach
den negativen Erfahrungen des Ersten Weltkriegs und der sich damit

3 Zitiert bei: von Glasenapp, 1954: 104.



verscharfenden Kritik an der Moderne, z.B. in der Lebensphilosophie, rich-
teten einige europaische Intellektuelle den Blick stdrker nach China und
glaubten unter anderem im Konfuzianismus bessere Formen der Lebensge-
staltung und bessere Losungen fiir aktuelle gesellschaftliche und politische
Probleme zu finden als sie der moderne Westen zu bieten hat. Geférdert
wurde das Umdenken nicht zuletzt durch die Arbeiten und das Wirken des
deutschen Missionars und spateren Sinologieprofessors Richard Wilhelm,
einem Briickenbauer zwischen China und Europa im Geiste Leibniz’, der sich
bei seinen Aktivitdten explizit auch wieder auf diesen groRBen Philosophen
und sein Interesse an China berief. Die sich durch Wilhelms Wirken entwi-
ckelnde positive Haltung gegenliber dem Konfuzianismus fiel aber kurioser-
weise in eine Zeit, in der dieser in China selbst immer mehr an Bedeutung
und Einfluss verlor, auch wenn dort in den 1920er Jahren eine Gegenbewe-
gung zur Rettung und Bewahrung des Konfuzianismus in der Moderne ent-
stand, die als Neukonfuzianismus bezeichnet wird. Vertreter dieser Richtung,
zu denen Richard Wilhelm seinerzeit nachweislich Kontakte hatte, sind bis
heute aktiv und versuchen, dem Konfuzianismus als Philosophie und Theorie
zur Losung politischer und gesellschaftlicher Probleme wieder Gehor und
Geltung zu verschaffen. Tatsachlich handelt es sich dabei aber um eine Min-
derheit von hauptsachlich neukonfuzianischen Intellektuellen, die inzwi-
schen zum Teil auch fundamentalistische Auffassungen vertreten, in denen
der Konfuzianismus angesichts des angeblich ,untergehenden Abendlan-
des” als Allheilmittel nicht nur flir ostasiatische, sondern auch fir westliche
bzw. globale Probleme angepriesen wird. Darin spiegelt sich in gewisser
Weise der Riickgriff auf den universalistischen Anspruch des traditionellen
Konfuzianismus wider. Dieser Rickgriff hat aber, anders als der traditionelle
Konfuzianismus, nicht selten einen ausgepragt nationalistischen Charakter.
Der Einfluss der Protagonisten der Bewegung und das Interesse an ihren
Vorstellungen sind jedoch als begrenzt zu bezeichnen. Daran dndert auch
der Tatbestand nichts, dass die politische Flihrung in der Volksrepublik China
heute gerne auf den Konfuzianismus rekurriert, wenn sie von einem , chine-
sischen Charakter” der eigenen geistigen Gegenwartskultur spricht, den sie
der ,,westlichen” Kultur und deren ,unchinesischen” Einfllissen in China als
Bollwerk gegeniberstellt. Es handelt sich dabei de facto um einen selektiven
Rickgriff auf fir die machtpolitischen Interessen der Kommunistischen Par-
tei Chinas nutzliche Elemente des Konfuzianismus, der, in einem natio-

10



nalistischen Gewand daherkommend, in seiner innenpolitischen Ausrich-
tung vor allem helfen soll, den Bedeutungsverlust der marxistischen Ideolo-
gie bzw. ihrer chinesischen Variante innerhalb einer ideologisch weitgehend
desillusionierten Bevélkerung nach der Ara Mao Zedongs zu kompensieren.

11





