
 
 
 

7 
 

Einleitung 

Nach der Entdeckung des Seewegs nach Indien und Ostasien durch den Por-

tugiesen Vasco da Gama in den Jahren 1497/1498 kamen vermehrt Euro-

päer über diese Route auch nach China. Dadurch traten die beiden Kultur-

räume Europa und China stärker als jemals zuvor in Kontakt zueinander. Die 

konfuzianische Elite in China zeigte aber lange Zeit kaum Interesse an Wis-

sen aus und über Europa. Der Grund für diese Haltung war, dass die Konfu-

zianer grundsätzlich überzeugt waren, es nicht nötig zu haben, von anderen 

Ländern und Kulturen etwas zu lernen oder zu erfahren. Es entsprach ihrem 

exklusiven Selbstverständnis, „die Welt außerhalb der chinesischen Zivilisa-

tion, […], zu ignorieren, sie für nicht wissenswert, nicht kennenswert, keiner 

Erforschung bedürftig zu erklären.“1 Damit eng verbunden war die konfuzi-

anische Auffassung von der exponierten Stellung des Reichs der Mitte 

(zhongguo) und seines Herrschers in der Welt, die vom tianxia-Universalis-

mus und dem sogenannten Tributsystem bestimmt wurden. Das chinesische 

Kaiserreich war demnach kulturelles, machtpolitisches und geographisches 

Zentrum der Welt; und der chinesische Herrscher, der idealerweise in sei-

nem politischen Handeln nur von hohen moralischen Prinzipien geleitet 

werden sollte, war der universale Weltherrscher. Dieser thronte, wie es bei 

Konfuzius heißt, im Zentrum der Welt, vergleichbar dem Polarstern, der wie 

eine Achse in der Mitte des Himmels ruht und von allen anderen Sternen in 

geordneten Bahnen umkreist wird.2 Alle anderen Völker und deren Fürsten 

wurden als untergeordnet betrachtet, die dem chinesischen Kaiser, dem 

huangdi bzw. tianzi, Unterwerfung und Tribut zu leisten hatten. Als „Barba-

ren“, i.e. als Menschen, die nicht zum chinesischen Kulturkreis gehörten, wur-

den sie gegenüber den Chinesen kulturell auf eine niedrigere Stufe gestellt. 

Mit dem Selbstverständnis kultureller Überlegenheit trat die konfuzianische 

Oberschicht auch den Europäern gegenüber, die seit dem 16. Jh. nach China 

kamen. Eine Zeitlang gab es bei den Kontakten keine größeren Probleme, da 

das chinesische Kaiserreich, das in der Ming- und Qing-Zeit eine relative Ab-

schließungspolitik insbesondere gegenüber dem Überseehandel verfolgte, 

für die europäischen Staaten im Rahmen des europäischen Kolonialismus 

anders als andere überseeische Länder noch nicht zu einem wichtigen 

                                                             
1 Weber-Schäfer, 1995: 11. 
2 Lunyu 論語 2.1. Legge, 1960 I: 145. 



8 
 

Objekt wirtschaftlicher oder machtpolitischer Ambitionen geworden war. 

Die Situation änderte sich mit dem Aufkommen des Freihandels und Impe-

rialismus im 19. Jh. Das traditionelle, vom Konfuzianismus und der konfuzi-

anischen Elite geprägte politische und gesellschaftliche System wurde nach-

haltig erschüttert, als die Europäer im Verlauf dieses Jahrhunderts immer 

aggressiver und mit technisch überlegener militärischer Ausrüstung in China 

auftraten und nicht mehr bereit waren, sich in das den Handel staatlich 

streng reglementierende und politische Unterwürfigkeit fordernde Tribut-

system einzuordnen. Die Entwicklung eskalierte in einem „clash of civiliza-

tions“ und führte schließlich zum Zerfall und Ende der chinesischen Monar-

chie am Anfang des 20. Jh. und zum Untergang des damit eng verbundenen 

konfuzianischen Staats- und Gesellschaftssystems. Die Haltung gegenüber 

Europa wurde danach nicht mehr von dem sinozentrischen Selbstverständ-

nis und Weltbild konfuzianischer Gelehrter und Beamter bestimmt, sondern 

von Akteuren, die in unterschiedlicher Weise in der modernen westlichen 

Welt das Vorbild für ein neues China sahen. Somit änderte sich unter dem 

Einfluss und Druck der westlichen Moderne die Einstellung des überwiegen-

den Teils der chinesischen Intelligenz zu Europa bzw. dem Westen. 

In Europa wurde das Interesse an China und damit auch die Rezeption des 

Konfuzianismus schon seit dem Ende des 16. Jh. vor allem durch in China 

missionierende Jesuiten wie dem Italiener Matteo Ricci angeregt und geför-

dert. Für eine erfolgreiche Missionstätigkeit erachteten die Jesuiten es als 

unerlässlich, die chinesische Sprache zu erlernen und sich eingehender mit 

der chinesischen Kultur zu befassen. Diese Vorgehensweise war Teil ihrer 

Akkomodationsmethode, die es gestattete, bei der christlichen Missionie-

rung in China auch bestimmte Elemente der autochthonen Kultur mit einzu-

beziehen. Die Jesuiten hatten, nicht zuletzt durch den Kontakt mit Vertre-

tern der konfuzianischen Elite, erkannt, dass eine wesentliche Elemente der 

traditionellen Kultur Chinas ignorierende bzw. beseitigende Vorgehens-

weise bei der Christianisierung keinen Erfolg haben würde. Sie suchten da-

rum in dieser Kultur nach Parallelen zu christlichen Vorstellungen. Der Fokus 

wurde auf den Konfuzianismus gelegt, mit dem sich z.B. Matteo Ricci in be-

sonderer Weise befasste und in dem er Anknüpfungspunkte zur christlichen 

Lehre zu finden glaubte. Die häufig euphemistischen Berichte der Jesuiten 

über China, seinen Staat und seine Gesellschaft und nicht zuletzt die 



 
 
 

9 
 

wohlwollende Darstellung des Konfuzianismus sowie die Übersetzungen 

konfuzianischer Werke riefen im 17. und 18. Jh. bei Denkern der Aufklärung 

in Europa, wie den deutschen Philosophen Leibniz und Wolff, großes Inte-

resse und ein ausgesprochen positives Echo hervor. Gerade im Konfuzianis-

mus glaubten Denker wie sie zahlreiche Überschneidungen mit und damit 

Bestätigungen für ihre eigenen Theorien und Vorstellungen zu finden. China 

und seine Kultur wurden in dem Zusammenhang in vielfacher Hinsicht zu 

einem nachahmenswerten Vorbild für Europa stilisiert, das sich damals 

selbst aufgrund religiöser Streitigkeiten und kriegerischer Auseinanderset-

zungen in einem krisenhaften Zustand befand. Es war vor allem Leibniz, der 

in dieser Zeit bestrebt war, eine Brücke des kulturellen Austauschs zwischen 

Europa und China aufzubauen. 

Die positive Rezeption änderte sich aber im Verlauf des 18. Jh. mit der Ent-

faltung der westlichen Moderne. Die erfolgreichen Entwicklungen der mo-

dernen Industrie und Ökonomie, Politik und Gesellschaft, der Fortschritts-

gedanke etc. steigerten in Europa das Bewusstsein der Überlegenheit ge-

genüber den Völkern in anderen Teilen der Welt. China, seine Menschen 

und seine Kultur wurden nun als rückständig und minderwertig betrachtet. 

Der Paradigmenwechsel wirkte sich auch auf die Beurteilung des Konfuzia-

nismus aus, der, z.B. bei Vertretern des Deutschen Idealismus wie Kant oder 

Hegel, weitgehend auf Desinteresse stieß bzw. eine starke Abwertung er-

fuhr. Diese Philosophen, die umfangreiche Systeme spekulativer Ontologie 

und Metaphysik entwarfen, sahen den Konfuzianismus abschätzig nur als 

Lieferanten praktischer Lebensweisheiten, die, so Kant despektierlich, „un-

erträglich sind, weil sie ein jeder herplappern kann“.3  Die Situation ver-

schärfte sich noch im 19. Jh. mit dem Aufkommen des europäischen Impe-

rialismus und aggressiven Nationalismus. Eurozentrismus sowie nationalis-

tische und rassistische Theorien prägten allgemein die Haltung gegenüber 

fremden Völkern und Kulturen und damit auch gegenüber China, seinen 

Menschen und seiner Kultur.  

In den ersten Jahrzehnten des 20. Jh. bildete sich in Europa aber allmählich 

wieder eine positivere Meinung zum Konfuzianismus heraus. Vor allem nach 

den negativen Erfahrungen des Ersten Weltkriegs und der sich damit 

                                                             
3 Zitiert bei: von Glasenapp, 1954: 104. 



10 
 

verschärfenden Kritik an der Moderne, z.B. in der Lebensphilosophie, rich-

teten einige europäische Intellektuelle den Blick stärker nach China und 

glaubten unter anderem im Konfuzianismus bessere Formen der Lebensge-

staltung und bessere Lösungen für aktuelle gesellschaftliche und politische 

Probleme zu finden als sie der moderne Westen zu bieten hat. Gefördert 

wurde das Umdenken nicht zuletzt durch die Arbeiten und das Wirken des 

deutschen Missionars und späteren Sinologieprofessors Richard Wilhelm, 

einem Brückenbauer zwischen China und Europa im Geiste Leibniz‘, der sich 

bei seinen Aktivitäten explizit auch wieder auf diesen großen Philosophen 

und sein Interesse an China berief. Die sich durch Wilhelms Wirken entwi-

ckelnde positive Haltung gegenüber dem Konfuzianismus fiel aber kurioser-

weise in eine Zeit, in der dieser in China selbst immer mehr an Bedeutung 

und Einfluss verlor, auch wenn dort in den 1920er Jahren eine Gegenbewe-

gung zur Rettung und Bewahrung des Konfuzianismus in der Moderne ent-

stand, die als Neukonfuzianismus bezeichnet wird. Vertreter dieser Richtung, 

zu denen Richard Wilhelm seinerzeit nachweislich Kontakte hatte, sind bis 

heute aktiv und versuchen, dem Konfuzianismus als Philosophie und Theorie 

zur Lösung politischer und gesellschaftlicher Probleme wieder Gehör und 

Geltung zu verschaffen. Tatsächlich handelt es sich dabei aber um eine Min-

derheit von hauptsächlich neukonfuzianischen Intellektuellen, die inzwi-

schen zum Teil auch fundamentalistische Auffassungen vertreten, in denen 

der Konfuzianismus angesichts des angeblich „untergehenden Abendlan-

des“ als Allheilmittel nicht nur für ostasiatische, sondern auch für westliche 

bzw. globale Probleme angepriesen wird. Darin spiegelt sich in gewisser 

Weise der Rückgriff auf den universalistischen Anspruch des traditionellen 

Konfuzianismus wider. Dieser Rückgriff hat aber, anders als der traditionelle 

Konfuzianismus, nicht selten einen ausgeprägt nationalistischen Charakter. 

Der Einfluss der Protagonisten der Bewegung und das Interesse an ihren 

Vorstellungen sind jedoch als begrenzt zu bezeichnen. Daran ändert auch 

der Tatbestand nichts, dass die politische Führung in der Volksrepublik China 

heute gerne auf den Konfuzianismus rekurriert, wenn sie von einem „chine-

sischen Charakter“ der eigenen geistigen Gegenwartskultur spricht, den sie 

der „westlichen“ Kultur und deren „unchinesischen“ Einflüssen in China als 

Bollwerk gegenüberstellt. Es handelt sich dabei de facto um einen selektiven 

Rückgriff auf für die machtpolitischen Interessen der Kommunistischen Par-

tei Chinas nützliche Elemente des Konfuzianismus, der, in einem natio-



 
 
 

11 
 

nalistischen Gewand daherkommend, in seiner innenpolitischen Ausrich-

tung vor allem helfen soll, den Bedeutungsverlust der marxistischen Ideolo-

gie bzw. ihrer chinesischen Variante innerhalb einer ideologisch weitgehend 

desillusionierten Bevölkerung nach der Ära Mao Zedongs zu kompensieren.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  




