Johannes Grossl

»In allem wie wir
in Versuchung gefuhrt*

Theologische Modelle
zum Verhaltnis von
gottlichem und menschlichem
Willen in Christus

HERDER

FREIBU

AV
¢ )

G - BASEL -WIEN



(_ 3® MIX
Fgevaon Gualien”
FSC  Fscecosaatt
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39451-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83451-6



Inhalt

Vorwort . . . . . . e e e e

I. Einfiihrung: Siindlosigkeit und Unsiindlichkeit

1. Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

1.1 Interventionismus und Non-Interventionismus . . . . . . .
1.2 Relationale Ontologie und Panentheismus . . . . . .. ..
1.3 Post-Metaphysische Bewusstseinschristologie . . . . . . .
1.4 Forschungstand zum Unstindlichkeits-Dilemma . . . . . .
1.5 Weitere Gliederung dieser Arbeit . . . . . . ... ... ..

2. Methodische Einfuhrung: Analytische Theologie

2.1 Erkenntnistheoretische Voraussetzungen . . . . . ... ..
2.2 Riickkehr der Metaphysik? . . . ... ... ... ....
2.3 Fundamentaltheologie oder Dogmatik? . . . ... .. ..
2.4 Analytische Christologie . . . . . ... ... .......
2.5 Zusammenfassungund Relevanz . . . . . ... ... ...

3. Inhaltliche Einfithrung: Die Freiheit Jesu . . . . . .. ..
3.1 Vereinbarkeit von Unsiindlichkeit und menschlicher Natur .
3.2 Relevanz menschlicher Freiheit . . . . . .. . ... ....
3.3 Menschsein und Gottlichkeit . . . . . . ... ... ....
3.4 Christologische Positionen im frithen Christentum . . . . .
3.5 Problemstellung: Siindlosigkeit oder Unsiindlichkeit?

I1. Diskussion des biblischen Befundes

4. Das Sundenbewusstsein Jesu . . .. ... ........
4.1 Implikationen der Johannestaufe . . . . . . ... ... ..
4.2 Eingeschranktes Wissen als Voraussetzung von
Sundenbewusstsein . . . . ... ..o L.
4.3 Deutung der Passion als Sunderfahrung . . . .. ... ..
4.4 Zwischenergebnis . . . ... ... .00,

13
17
21
23
29
42

47
52
57
63
69
72

77
77
83
88
91
95



5.1
5.2
5.3
5.4

6.2
6.3
6.4

7.1
7.2

7.3
7.4
7.5

8.1
8.2
8.3
8.4

9.1
9.2
9.3
9.4

Synoptische Versuchungsgeschichte . . . .. ... .. ..
Die Versuchung, das Kreuz nicht auf sich zu nehmen . . . .
Zwischenergebnis . . . ... ... oL oL

Das Motiv der Suindlosigkeit und Perfektion Christi . . .
Stuindlosigkeit des Sithnenden als Voraussetzung fiir die
Erlosung . . . . . . . . . .. . e
Sundlosigkeit als Merkmal aller Getauften . . . . . .. ..
Exegetische Argumente gegen eine Stundlosigkeit Jesu

Fazit: Deutungsoffenheit des exegetischen Befundes

I1l. Kompatibilistische Losungsversuche

Freiheit Jesu ohne alternative Moglichkeiten . . . . . .
Theologiegeschichtlicher Hintergrund . . . . . . ... ..
Kompatibilismus als Freiheit ohne alternative Handlungs-

moglichkeiten . . . . . ... L L o oL
Intellektualistischer Kompatibilismus . . . . . ... ...
Transzendentalphilosophischer Kompatibilismus . . . . .
Fazit . . . . . .. .

Menschliches Mitwirken am Erlosungswerk . . . . . . .
Vollkommene menschliche Natur . . . . ... ... ...
Dispositionaler Kompatibilismus . . . . . ... ... ...
Mitwirkung Marias am Heilsgeschehen . . . . . ... ..
Das Mitwirken des ganzen Volkes Israel . . . . ... ...

Entkopplung von Siinde und Wahlfreiheit . . . . .. ..
Erkenntnisse aus Etymologie und Begriffsanalyse . . . . .
Sunde als Kategorie besonderer Verfehlung . . . . .. ..
Freiheit trotz Unsundlichkeit? . . . . ... ... ... ..

Fazit: Vorschlag zur Terminologie . . . .. ... ... ..

Inhalt

140
140
148
165
184

186

186
194
201
206



Inhalt 7

IV. Identifikation gottlicher und menschlicher Freiheit Jesu

10. Entwicklung alexandrinischer Christologie . . ... .. 339
10.1 Philosophischer Hintergrund und theologische Motivation . 342
10.2 Theologiegeschichtlicher Hintergrund . . . . . . . . . .. 347
10.3 Traditionelle Kenosis-Christologie . . . . . ... ... .. 356
11. Entduflerung der Unstindlichkeit? . . .. ... ... .. 373
11.1 Veranderlichkeit Gottes als Voraussetzung von Kenosis . . 373
11.2 Gegenwirtige Varianten der Kenosis-Christologie . . . . . 386
11.3 Libertarische Freiheit trinitarischer Personen . . . . . . . . 399
12. SundlichkeitdesLogos . . . . ... ... ... ..... 412
12.1 Modell A: Primordiale Sundlichkeit Gottes . . . . . . .. 413
12.2 Modell B: Supererogatorische Freiheit des Logos . . . . . . 421
12.3 Modell C: Origenismus . . . . . . . . . oo v ... 428

V. Unterscheidung von gottlicher und menschlicher Freiheit Jesu

13. Entwicklung antiochenischer Christologie . . . . . . .. 447
13.1 Motivationen . . . . . . . ..o o e e e 448
13.2 Theologiegeschichtlicher Hintergrund . . . . . . . .. .. 452
13.3 Antiochenische Christologie im 20. Jahrhundert . . . . . . 474
13.4 Doppelte-Bewusstseins-Christologien . . . . . . ... .. 487
13.5 Gottlichkeit im menschlichen Unbewussten . . . . . . . . 499
14. Kontingente Vereinigung der Naturen . . . . ... ... 504

14.1 Modell D: Auseinanderbrechen der hypostatischen Union . 505
14.2 Modell E: Supererogatorische Freiheit des menschlichen

Willens . . . . . . . . e 517
14.3 Modell F: Riickwirts-Konstitution der Gottlichkeit . . . . 524
15. Kontingente Gottlichkeit ohne Vereinigung . . . . . . . 542
15.1 Modell G: Erworbene Unsiindlichkeit . . . . ... .. .. 543
15.2 Modell H: Graduelle Inkarnation . . . . ... ... ... 561
15.3 Modell I: Emergente Personalitit Gottes . . . . . . .. .. 580

15.4 Abschlieffende Bewertung . . . . . . . ... ... .... 594



8 Inhalt

VI. Christologie als Herausforderung fiir eine Analytische Theologie

16. Uberlegungen zum Wesen des Menschen . . . . . . . .. 599
16.1 Anthropologie und Christologie . . . . . .. ... .. .. 601
16.2 Autonomie als Wesensmerkmal der menschlichen Natur . . 610
16.3 Eschatologische Freiheit und Sundlosigkeit . . . . . . . .. 624
17. Uberblick iiber die diskutierten Modelle . . . . . .. .. 632
17.1 Formalisierung des Paradoxons . . . . . . ... ... .. 632
17.2 Gegeniiberstellung der Modelle . . . . ... ... .. .. 640
17.3 Grenzen der Formalisierung . . . . . . ... ... .... 645
18. Ergebnisse der Untersuchung . . . . ... ... .. ... 649

18.1 Modellbildung und Unsicherheit im theologischen Denken . 649

18.2 ,,Dispositionale Supererogation® als favorisiertes Losungs-
modell . . ... . 657

18.3 Zusammenfassung der Ergebnisse . . . . . ... ... .. 659

VII. Anhang und Verzeichnisse

Abkiirzungsverzeichnis . . . . ... ..o Lo 666

Literaturverzeichnis . . . . . . .. . ... ... ....... 668



Vorwort

Das Theodizee-Problem ist eine der grofsten Herausforderungen des
christlichen Glaubens an einen liebenden, den Menschen zugewandten
Gott: Wie kann jemand, der allmachtig, allwissend und vollkommen gut
ist, das grofse Ausmaf$ an Leid in der Welt zulassen? Zwar gibt es fur
diese wichtige Frage keine abschlieffende Antwort, aber dennoch hat
sich in der Theologie des 20. Jahrhunderts ein weitgehender Konsens
herausgebildet, dass eine so genannte free will defense ein unerlissliches
Puzzlestiick bei der Losung des Theodizee-Problems darstellt: Nur wenn
Gott dem Menschen die Freiheit gab, zwischen Gut und Bose zu ent-
scheiden, ihn anbeten oder sich von ihm abwenden zu konnen, ist die
Existenz moralischer Ubel, wie z.B. die Griueltaten in Auschwitz, mit
einem christlichen Theismus vereinbar. Wer aber in der Auseinanderset-
zung mit der Theodizeefrage auf die Unaufgebbarkeit menschlicher Wil-
lensfreiheit rekurriert, muss auch die Konsequenzen einer libertarischen
Anthropologie fur andere Kernbereiche des christlichen Glaubens
durchdenken. Themenschwerpunkt dieser Forschungsarbeit ist die An-
frage des Libertarismus an die Christologie: Kann das Dogma der Siind-
losigkeit Jesu aufrechterhalten werden, wenn man annimmt, dass wah-
res Menschsein moralische Autonomie und die Fahigkeit zu siindigen
impliziert? In der traditionellen christlichen Dogmatik wurde Jesus
nicht nur als stindlos, sondern noch weitergehend als unsiindlich ver-
standen, d.h. ihm wurde die Unfdhigkeit zu stindigen zugeschrieben.
Zielsetzung dieser Arbeit ist die Darstellung und Evaluation christologi-
scher Modelle, die einerseits die Sundlosigkeit Jesu aufrechterhalten,
andererseits mit einer libertarischen Anthropologie vereinbar sind.
Obwohl das Materialobjekt der wissenschaftlichen Untersuchung im
Fach Dogmatik lokalisiert ist, steht hinter dieser Forschung eine explizit
fundamentaltheologische Motivation: den christlichen Glauben vor der
Vernunft zu verantworten. Nach meiner Uberzeugung ist ein Hinweg-
sehen oder gar eine freudige Annahme von logischen Paradoxien inner-
halb einer Weltanschauung gefihrlich, weil eine solche fideistische
Einstellung hochgradig fundamentalismusanfillig ist. In der mathema-
tischen Logik gilt das Prinzip ,,ex falso quodlibet: Wenn ein axiomati-
sches System nur einen einzigen Widerspruch enthalt, lasst sich als Folge
die Wahrheit jedes beliebigen Satzes aus dem System ableiten. Aus die-



10 Vorwort

sem Grund ist die Auseinandersetzung mit scheinbaren oder echten lo-
gischen Paradoxien innerhalb des Glaubens nicht nur wichtig fiir die
Verniinftigkeit des Glaubens, sondern auch, um die Missbrauchsanfillig-
keit religioser Systeme durch Glaubensautorititen zu verringern.

Diese Arbeit entstand im Rahmen eines Habilitationsvorhabens an
der Katholisch-Theologischen Fakultit der Julius-Maximilians-Univer-
sitait Wirzburg. GrofSer Dank sei meinen Betreuern Prof. Dr. Matthias
Reményi und Prof. Dr. Klaus von Stosch ausgesprochen, die mich uber
mehrere Jahre begleitet, inspiriert und kritisch hinterfragt haben. Deren
konstruktive Korrekturen und Anregungen wurden in die Druckversion
dieser Arbeit aufgenommen. Stark bereichert wurde das Werk auch
durch ein von der John Templeton Stiftung gefordertes Forschungspro-
jekt zur Suindlosigkeit Jesu, das von Klaus von Stosch und mir drei Jahre
lang durchgefithrt wurde und bei dem in insgesamt funf Workshops
zahlreiche Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zur Fragestellung
dieser Arbeit Stellung genommen haben, darunter auch international
renommierte Philosophen und Theologen wie Brian Leftow, Oliver
Crisp, Jeffrey Siker und Timothy Pawl. Herzlichen Dank sei auch den-
jenigen Theologinnen und Theologen im deutschsprachigen Raum aus-
gesprochen, die mein Projekt begleitet, mich in anderer Weise gefordert
oder durch einen regelmifSigen Austausch unterstitzt haben, darunter
Veronika Hoffmann, Thomas Schirtl-Trendel, Godehard Bruntrup und
Hans-Ulrich Weidemann. Fiirs Korrekturlesen und fir kritische Anmer-
kungen zum Manuskript danke ich meinem guten Freund Jan-Markus
Pinjuh, Winnie-Lotta Weghaus, Josefa Woditsch, meinen Schwestern,
meiner Mutter und ganz besonders meiner Frau Eva, die mir nicht nur
uber viele Jahre Inspiration, Motivation und Kraft zum wissenschaft-
lichen Arbeiten gegeben hat, sondern — als Religionslehrerin und Seel-
sorgerin — mich immer wieder an die praktische Relevanz theologischer
Grundlagenforschung fiir den Glauben der Menschen erinnert.

Wiirzburg, im Mirz 2021 Johannes Grossl



I. Einflihrung: Siindlosigkeit und Unsiindlichkeit






13

1. Forschungsstand und offene Fragen
der Christologie

Die Lehrformel von Chalcedon, nach der Christus ,,wahrhaft Mensch
und wahrhaft Gott“ ist, wurde und wird bis heute immer im Rahmen
einer bestimmten Ontologie und Erkenntnistheorie gedeutet. In der
christlichen Theologie war es von Anfang an gingige Praxis, dass man
biblische Aussagen und Uberlieferungen vor dem Hintergrund eines be-
stimmten Welt- und Menschenbildes interpretierte. Dabei wurde aller-
dings manchmal die zentrale Botschaft des Christentums so stark ver-
andert, dass zentrale Inhalte, wie die Erlosung der Menschen durch
Christus, nicht mehr erklirt werden konnten. Die trinitarischen Aus-
einandersetzungen der ersten Jahrhunderte zeugen vom Ringen um eine
addquate Einbettung der christlichen Lehren in philosophische Gottes-
konzeptionen.! Dabei wurde die prigende Philosophie des mittleren
Platonismus nicht bedingungslos tibernommen, sondern in manchen
Fallen gelangte man auch zur Einschitzung, dass die philosophische
Theorie nicht geeignet ist, dem Christusereignis gerecht zu werden. Des-
wegen wurde von den Vitern die platonische Vorstellung von Gott als
»Absolutes ohne Unterschied“ zunehmend zuriickgewiesen und der phi-
losophische Gottesbegriff transformiert.2 Christologische Theorien und

1 Vgl. E Dunzl, Kleine Geschichte des trinitarischen Dogmas, 149: ,,Die philoso-
phischen Systeme des Mittel- und Neuplatonismus oder der Stoa sind nicht ein-
fach als nicht-christliche Gedankengebdude abzutun, die iberwundern werden
,mussten‘, ihnen kommt vielmehr konstitutive Bedeutung fiir die Selbstmitteilung
Gottes im geschichtlichen Raum zu, der ja keine tabula rasa darstellt, sondern
immer schon von Ideen vorgeprigt und inhaltlich ,bestimmt® ist. Das Erbe der
antiken Philosophie ist eingegangen ins Christentum [...] — das bedeutet aber
nicht etwa ,Kontaminierung mit unechtem Gedankengut‘, sondern Stoff fiir
fruchtbare Auseinandersetzung, die sich immer wieder zwischen den Polen der
Assimilation und der Abgrenzung bewegen wird.“

2 Vgl. H. Hoping, Einfithrung in die Christologie, 12: ,,Nikaia ist keineswegs
eine Verfremdung und Entstellung des neutestamentlichen Christusbekenntnis-
ses; vielmehr bringt es dieses unter den veranderten Bedingungen gegentiber
dem arianischen Subordinationismus zur Geltung. [...] Arius akzeptiert den Got-
tesbegriff der griechischen Metaphysik ohne jeden Vorbehalt. Das transzendente,
gottliche Sein ist auch fiir ihn eine Einheit, die jede Zweiheit ausschliefSt: ein
Absolutes obne Unterschied.



14 Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

Lehraussagen basierten im Anschluss nicht mehr auf einem mittelplato-
nischen Denken, sondern auf alternativen philosophischen Theorien,
vor allem auf Varianten des christlich inspirierten Neuplatonismus.
Mit der Aristoteles-Rezeption und einer langsamen Abkehr von einer
Substanzontologie im frithen sowie dem aufkommenden Nominalismus
im spdten Mittelalter wurden Lehrformeln auf Grundlage einer ver-
anderten Erkenntnistheorie und Metaphysik immer wieder neu inter-
pretiert.3

Die heutige Fundamentaltheologie beschiftigt sich zunehmend mit
der Frage, welche philosophischen Kategorien geeignet sind, einerseits
den christlichen Glauben zu plausibilisieren,* andererseits aber auch
nicht mit gemeinhin akzeptierten weltanschaulichen Deutungen, die
aus den Erkenntnissen der Naturwissenschaften untermauert werden,
in Konflikt geraten.s Diese Auseinandersetzung lasst sich am einfachs-
ten an der Diskussion um die Existenz von Naturwundern veranschau-
lichen: Wihrend einige meinen, Gott konne die Naturgesetze beliebig
aufer Kraft setzen, nehmen andere die gegengesetzte Extremposition
ein und behaupten, Gott konne die Naturgesetze éiberbaupt nicht aufser
Kraft setzen und nicht in das Weltgeschehen eingreifen. Beide Extreme
sind aber mit grofSen Problemen behaftet, weil der christliche Glaube
zumindest von einem Wirken Gottes in der Welt ausgeht — wie auch
immer ein solches Wirken verstanden wird. Die Herausforderung fur
die Theologie besteht darin, eine Theorie zu entwickeln, die erkliaren
kann, wie Gott in der Welt wirkt oder handelt, die aber dennoch auch

3 Bei Thomas von Aquin ist eine Abkehr von einer platonisch geprigten Sub-
stanzontologie hin zu einer relationalen Ontologie auszumachen. Vgl. K. v.
Stosch, Trinitit, 49: ,,Die Relationen werden auch bei ihm [Thomas von Aquin]
nicht blof§ akzidentiell gedacht, sondern machen Gottes Wesen aus, d.h. der Va-
ter ist ,Sich-auf-den-Sohn-Beziehenden, und zwar von Ewigkeit her.“ Karlheinz
Ruhstorfer sieht bei Thomas noch ,,in gewissem Sinn den summarischen Hohe-
punkt patristisch-scholastischer Theoriebildung“ und setzt einen ersten Paradig-
menwechsel erst bei Duns Scotus an, mit der weiteren Entwicklung bei Wilhelm
von Ockham und Meister Eckhart. Vgl. K. Ruhstorfer, Von der Geschichte der
Christologie zur Christologie der Geschichte, 233-237. Als weitere Paradigmen-
wechsel bzw. Neuansitze in der Christologie sind die anthropologische Wende
der Moderne sowie die post-metaphysische bzw. dekonstruktivistische Wende in
der Postmoderne auszumachen. Vgl. ebd., 281-331 sowie 332-368.

4 Vgl. dazu exemplarisch M. Blay / T. Schartl / C. Tapp (Hg.), ,,Stets zu Diens-
ten?“ Welche Philosophie braucht die Theologie heute?

5 Vgl. dazu exemplarisch P. Becker / U. Diewald (Hg.), Zukunftsperspektiven im
theologisch-naturwissenschaftlichen Dialog.



Forschungsstand und offene Fragen der Christologie 15

von Nicht-Glaubigen zumindest als plausible Denkmoglichkeit akzep-
tiert werden kann. Dieser konkreten Herausforderungen haben sich in
den letzten Jahrzehnten zahlreiche Forscherinnen und Forscher gestellt.¢
Diese Arbeit widmet sich mit einer dhnlichen Methode der dhnlich kom-
plexen Frage, wie eine traditionelle Christologie — mit der zentralen Be-
hauptung, Gott sei Mensch geworden — mit einem modernen Welt- und
Menschenbild vereinbart werden kann.

Doch was ist ein ,modernes* Welt- und Menschenbild? Nur weil
etwas als modern klassifiziert wird, heifSt dies nicht, dass es MafSstab
unseres Denkens sein muss — auch weil der Begriff der ,Moderne‘ viele
unterschiedliche philosophische Stromungen umfasst.” Selbst wenn man
eine ,Philosophie der Moderne‘ mit bestimmten Denkern wie Immanuel
Kant identifiziert, bleibt zu bertcksichtigen, dass bis heute umstritten
ist, inwiefern ,nach Kant‘ noch Metaphysik betrieben werden kann
und ob Kant eher einer realistischen, einer immanent-realistischen oder
einer anti-realistischen Erkenntnistheorie zugeordnet werden muss.8
Selbst wenn man bestimmte Neuerungen nicht unmittelbar annehmen

¢ International bekannt ist hier vor allem das langjihrige Divine Action Project;
vgl. R.J. Russell, Divine Action and Quantum Mechanics. Fortgesetzt wurde
diese Forschung u.a. im Special Divine Action Project der University of Oxford,;
vgl. http://sda.bodleian.ox.ac.uk/.

7 Vgl. B. Gocke, Keine Freiheitstheorie ohne Metaphysik, 31f.: ,,In vielen theo-
logischen Publikationen liest man, dass der metaphysische Realismus und damit
verbunden das Projekt einer natirlichen Theologie in der heutigen Zeit nicht
langer durchfiithrbar seien, da Immanuel Kant oder der Neukantianismus die Un-
moglichkeit derselben erwiesen hitten und es konstitutiv fiir ,die Moderne* wire,
dass in ihr nur eine anti-realistische Metaphysik betrieben werden konne. Aus
philosophischer Sicht ist eine solche Einschitzung allerdings nicht zu rechtfer-
tigen. Erstens sind stipulative Epochendefinitionen wie ,die Moderne® und der
Rekurs darauf, wie ,man heute denken® miisse, kein Argument. [...] Ob man sich
Kant oder dem Neukantianismus anschliefSt oder nicht, ist damit eine offene Fra-
ge, die man philosophisch begriindet entscheiden muss, und kein Zwang, der sich
etwa aus den Strukturen der menschlichen Vernunft ergeben wiirde oder als kon-
stitutiv fiir ,die Moderne‘ vorausgesetzt werden konnte.

8 Vgl. T. Schirtl, Analytisches Denken im Kontext, 51: ,,[...] Kants Metaphysik-
kritik [hat] einen bleibenden und offenkundig unausloschlichen Eindruck auf die
systematische Theologie der Gegenwart hinterlassen. Dabei wird aber bisweilen
ibersehen, dass es nach Kant idealistische Metaphysiken gegeben hat, die die
wesentlichen Anliegen Kants aufgegriffen, aber auch verwandelt haben. Und es
wird gelegentlich verschwiegen, dass Kants Verdikte einen quasi-aternalistischen
Selbstanspruch von Metaphysik treffen, nicht aber die Unausweichlichkeit des
Metaphysiktreibens per se in Abrede stellen.



16 Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

mochte, ist es in der Forschung immer sinnvoll zu fragen, welche Folge-
rungen eine Neu-Interpretation der christlichen Botschaft im Rahmen
eines bestimmten ,modernen‘ Weltbildes fiir den Gehalt dieser Botschaft
hitten. So kann man sich beispielsweise auch als klassischer Interventio-
nist die Frage stellen, ob die christliche Auferstehungsbotschaft ebenfalls
in einem nicht-interventionistischen Paradigma plausibilisiert werden
kann. In diesem Einleitungskapitel sollen neben dem Nicht-Interventio-
nismus-Argument auch weitere verbreitete Argumente herausgestellt
werden, die haufig gegen eine traditionelle Christologie angebracht wer-
den. Als Arbeitsdefinition sollen folgende, von den Konzilien von Nizia
und Chalcedon entnommene Thesen zum Kernbestandteil einer solchen
traditionellen Christologie gezahlt werden:

(TC1) Jesus Christus ist eine menschgewordene gottliche Person.
(TC2) Jesus Christus ist wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch.

Beide Aussagen lassen viel Interpretationsspielraum zu. Bereits die De-
finition des Begriffs ,Person‘ in TC1 ist umstritten. TC2 ldsst sich auf
viele verschiedene Weisen explizieren, z.B. als ,,Jesus Christus hat so-
wohl gottliche als auch menschliche Eigenschaften“ oder als ,,Jesus
Christus ist ein Kompositum einer vollkommen gottlichen und einer
vollkommen menschlichen Natur“.® Bei jeder Explikation miissen
selbstverstandlich die verwendeten Begriffe geklart werden: Was heifst
wahre Gottheit und wahre Menschheit? Was bedeutet der Person- und
Naturbegriff? In der heutigen Theologie wird haufig versucht, die chal-
cedonische Formel befreit von einer ,Substanzmetaphysik® ohne den
Verwendung des Naturbegriffs zu reformulieren. Hans-Joachim Hohn
merkt an, dass allein durch die Vermeidung dieses Begriffs das Problem
der Vereinbarkeit von ,Menschheit und ,Gottheit® aber nicht gel6st ist:

,Lisst man die Referenzbegriffe ,Physis‘ und ,Hypostasis‘ weg, bleiben die
Referenzgroflen ,Menschheit® und ,Gottheit iibrig. Aber diese Grofsen blei-
ben unbestimmt bzw. fithren zu der Frage, worauf sich die Begriffe ,Mensch-
heit* und ,Gottheit® in Wirklichkeit beziehen. Wenn es um das gleichzeitige
Menschsein und Gottsein Jesu Christi geht, tauchen alle ontologischen Fra-
gen wieder auf, die man traditionell im Format einer Substanzmetaphysik zu

9 Vgl. T. Pawl, In Defense of Conciliar Christology, 208: ,,The fathers here claim
that Christ is composite, and Aquinas, too, affirms that Christ is composite after
the incarnation. In the incarnation, the Son gains something, a human nature,
and that nature is united to the Son’s divine nature by means of the hypostatic
union. “



Interventionismus und Non-Interventionismus 17

klaren versuchte. Die Verabschiedung des Reflexionsformates bringt keines-
wegs jene Fragen zum Verschwinden, auf die es problematische Antworten
gegeben hat.«10

Gewisse philosophische und naturwissenschaftliche Paradigmen der
Neuzeit werden angewandt, um theologische Rahmenbedingungen fur
ein heute angemessenes Verstindnis der traditionellen Christologie zu
gewihrleisten. Drei dieser Paradigmen sollen im Folgenden dargestellt
und diskutiert werden: Ein naturwissenschaftlicher Ausschluss von jeg-
lichem speziellen Handeln Gottes in der Welt, ein Zuriickweisen einer
Substanzontologie, auf der (angeblich) die traditionelle Christologie ba-
siert, und schliefSlich ein an Kant, Fichte und Schleiermacher orientiertes
post-metaphysisches Denken, in Folge dessen Christi Gottlichkeit allein
an der Beschaffenheit seines Bewusstseins festgemacht werden darf.

1.1 Interventionismus und Non-Interventionismus

Mit dem Aufkommen der modernen Naturwissenschaft im 17. und
18. Jahrhundert neigten viele Wissenschaftler und Philosophen zu
einem naturgesetzlichen Determinismus, nach dem die Naturgesetze
und der aktuelle bzw. vergangene Weltzustand notwendigerweise be-
stimmen, in welcher Weise sich die Welt in der Zukunft entwickelt.!!
Das theologische Pendant zu dieser Auffassung war der Deismus, nach
dem Gott die Welt und die Naturgesetze erschaffen hat und seitdem nur
stiller Beobachter des Geschehens ist.12 Obwohl seit der Entdeckung des
Welle-Teilchen-Dualismus und des hochstwahrscheinlich auf echtem
Zufall basierenden spontanen Kollapses der Wellenfunktion im Rahmen
der Quantenmechanik der Determinismus heute kaum noch vertreten
wird, dndert eine Anreicherung dieses Weltbildes durch Zufallselemente
nichts an der Tatsache, dass auch eine statistische Determination keinen

10 H.-J. Hohn, Gottes Wort — Gottes Zeichen, 222.

11 Grundlegend war hier bereits die Naturphilosophie von Leukipp und Demo-
krit; im 18. Jahrhundert entwickelte Paul-Henri d’Holbach eine moderne Form
des Determinismus. Vgl. P. T. d’Holbach, System der Natur oder von den Ge-
setzen der physikalischen und der moralischen Welt. Fiir eine gute Einfiihrung
in den Begriff des Determinismus siehe J. Earman, A Primer on Determinism.

12 Zu den historischen Vertretern gehoren unter anderem John Leland, Herbert
von Cherbury, David Hume, John Locke, Matthew Tindal und weitere Denker
der Aufklarung.



18 Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

Eingriff von aufen zulasst.!3 Zur Erkldrung allen innerweltlichen Ge-
schehens, so glauben die meisten Menschen in westlichen Gesellschaften
heute, sind die Naturwissenschaften am besten geeignet. Dies schliefSt
scheinbar jeglichen Eingriff Gottes in den Weltverlauf aus. Rudolf Bult-
mann schrieb im Jahre 1941:

»Man kann nicht elektrisches Licht und Radioapparat benutzen, in Krank-
heitsfallen moderne medizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen
und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des Neuen Testaments glau-
ben.“14

Moderne Interventionisten argumentieren allerdings, dass ein a priori
Ausschluss eines Eingreifens Gottes in die Naturgesetze selbst keine na-
turwissenschaftliche These darstellt.!> Wenn ein personaler Gott die
Welt und die Naturgesetze erschaffen hat, konne er diese prinzipiell
auch wieder aufler Kraft setzen.1¢ Gegen diese Auffassung kann man
entweder die These der Personalitit Gottes zuriickweisen oder — als per-

13 Vgl. A. Tjjas, Der Alte mit dem Wiirfel, 204: ,Mir scheint das gesamte nicht-
interventionistische Konzept als Modell gottlichen Handelns in der Welt auf einer
unhaltbaren Missdeutung des Indeterminismus-Begriffs zu beruhen. Implizit
wird dabei ein Defekt bzw. eine gewisse Unvollstindigkeit der Naturgesetze vo-
rausgesetzt: Unter dem ,Decknamen‘ Indeterminismus werden kausale Liicken
postuliert, die irgendwie von auflen, also systemextern, gefiillt werden konnten.
Schliefllich wird Gott, der zumindest gelegentlich die kausalen Liicken fiillen soll,
wortlich zu einer Art Liickenbiifler gemacht. Zudem wird somit gleichsam ein
methodologischer Fehler im Sinne von Grenziiberschreitung begangen. Natiir-
liche Phanomene werden mithilfe einer iibernatiirlichen Ursache erklart. Dabei
handelt es sich beim ontisch verstandenen Indeterminismus niemals um kausale
Liicken, die von auflen gestopft werden miissten, oder um fehlende Ursachen, die
nachtriglich systemextern hinzuzufiigen sind. — Ein so verstandener Indetermi-
nismus wire allenfalls epistemischer Natur auf dem Hintergrund eines metaphy-
sischen Determinismus. “

14 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie, 31.

15 Vgl. A. Plantinga, Where the Conflict Really Lies, 91: It is the Laplacean
picture that is incompatible with special divine action, but the Laplacean picture
with its causal closure of the physical universe is really a piece of metaphysics
unsupported by classical science.

16 Vgl. T. Schirtl, Rethinking the Concept of a Personal God, 4: ,,[I|nterventio-
nist theories are common and widespread among those who still stick to personal
theism [...].“ Vgl. R. Swinburne, Evidence for the Resurrection, 197: ,If there is
no God, then the laws of nature are the ultimate determinants of what happens.
But if there is a God, then whether and for how long and under what circum-
stances laws of nature operate depend on God. Any evidence that there is a God,
and, in particular, evidence that there is a God of a kind who might be expected to



Interventionismus und Non-Interventionismus 19

sonaler Theist — mit Hume argumentieren, dass es bei den meisten Wun-
derberichten die rationalere Option ist, eine natirliche Erklarung fur
das wunderhafte Phinomen anzunehmen.!” Forscherinnen und For-
scher im Divine Action Project kamen zum Ergebnis, dass es einer der
angemessensten Wege ist, eine Intervention Gottes in der Geschichte zu
denken, indem Gott durch die Offenheit der Naturgesetze in der Welt
handelt.1® Vor allem auf Quantenebene, in manchen Fillen aber auch
auf makroskopischer Ebene (z.B. in der Thermodynamik oder beim ra-
dioaktiven Zerfall), lassen sich bestimmte naturliche Ereignisse nur sta-
tistisch erklaren. Eine Intervention als seltene ,Manipulation® dieser Sta-
tistik wiirde die statistischen Naturgesetze nicht aufSer Kraft setzen.
Durch den so genannten butterfly effect konnten sehr kleine Manipula-
tionen langfristig eine grofle Wirkung besitzen, zum Beispiel sogar einen
Sturm auslosen oder verhindern. Innerhalb dieses Paradigmas noch viel
eher denkbar wire die Moglichkeit eines intramentalen Interventionis-
mus, bei dem Gott — unter Bewahrung der menschlichen Freiheit - in
Denkprozesse von Menschen eingreift, beispielsweise ihnen bei schwie-
rigen Entscheidungen hilft oder Hoffnung gibt. 1

Doch selbst solche moderaten Formen des Interventionismus sind in
der heutigen Theologie eher Minderheitenpositionen. Es wurde aller-
dings erkannt, dass es nicht ausreicht, auf naturalistischer Basis gegen

intervene occasionally in the natural order will be evidence supporting historical
evidence that he has done so.“

17 Vgl. ]J. Taylor, Hume on Miracles. Gegen die These, dass es immer rationaler
ist, eine naturalistische als eine interventionistische Erklirung fiir ein unerklartes
Phinomen zu verteidigen, argumentiert u.a. ausfithrlich Craig Keener und Da-
niel von Wachter. Vgl. D. v. Wachter, Die kausale Struktur der Welt; Keener,
Craig, Miracles. The Credibility of the New Testament Accounts, Volume 1,
Grand Rapids, Mich.: Baker Academic 2011, 107-208, speziell 143: ,Hume’s
argument against miracles is deductive. [...] [H]is case is circular.

18 Vgl. W. Stoeger, Describing God’s Action in the World in Light of Scientific
Knowledge of Reality.

19 Vgl. K. v. Stosch, Gott — Macht — Geschichte, 95: ,,Wihrend mir die Abwehr
intramentaler Manipulation aufgrund des Freiheitsargumentes einleuchtet, ver-
stehe ich nicht, warum ein Werben um die Freiheit des Menschen auf intramen-
taler Ebene menschliche Autonomie einschrinken wiirde. Genauso wenig halte
ich es fiir notwendig, die RegelmifSigkeit der natiirlichen Ordnung schlechter-
dings ohne Ausnahmen zu konzipieren, um ihre Verlisslichkeit zu erhalten. Im
Ubrigen sehe ich nicht, wie ein Freiheitsverhiltnis zwischen Gott und Geschopf
gedacht werden kann, wenn es keinerlei individuelle, besondere Interaktion zwi-
schen beiden geben kann.



20 Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

den Interventionismus zu argumentieren; hierfur sind dezidiert theologi-
sche Argumente notig. Manche Non-Interventionisten argumentieren
auf Basis der Eigenschaften Gottes: Ein zeitloser, unveranderlicher Gott
konne nicht in die Welt eingreifen.20 Andere argumentieren auf der
Grundlage des Theodizee-Problems: Wenn ein barmherziger Gott in
die Welt eingreifen konnte, wiirde er einen grofsen Teil des Leids ver-
hindern; daher konne er nicht eingreifen.2!

Fiir die Christologie ist die Interventionismus-Frage aufSerst relevant:
Christus wurde aufgrund seiner gottlichen Natur haufig iibernatiirliche
Fahigkeiten zugesprochen. Selbst wenn man Naturwunder hier u.a. aus
exegetischen Grinden und aus Griinden der Theodizeesensibilitat relati-
viert, verbleibt die Erklarungsbediirftigkeit eines speziellen (,gottlichen®)
Wissens und einer besonderen Gottesbeziehung Jesu. Sogar liberale pro-
testantische Theologen wie Friedrich Schleiermacher sprachen Christus
ein ,,vollkommenes Gottesbewusstsein“ zu, ohne jedoch detailliert zu
erkldren, wie ein Mensch ein solches Bewusstsein erlangen kann.22 Eine
zentrale Herausforderung der Theologie im 20. und 21. Jahrhundert
war und ist es, zu erkldren, wie Gott und Welt als eng miteinander ver-
schrankt gedacht werden konnen — prinzipiell in allen Menschen sowie
in Christus als ,,Hochstfall“ — ohne diese Gott-Welt-Beziehung als dua-
listisch und (in unverhiltnismafSiger Weise) interventionistisch zu be-
trachten.23

20 Vgl. O. Wiertz, Allgegenwart, (Aufer-)Zeitlichkeit und Unverinderlichkeit,
165: ,,Die grofite Schwierigkeit bereitet dem Eternalismus das Argument aus
dem Handeln Gottes in der Welt.«

21 Vor allem Prozesstheologen argumentieren auf diese Weise. Vgl. A. Kreiner,
Gott im Leid, 101-124. Zurzeit wirbt Thomas J. Oord fiir seinen ,,open and
relational theism® mit dem Argument, dass man nur mit der These, dass Gott
nicht in die Welt eingreifen kann, das Theodizeeproblem losen kann; vgl. T. J.
Oord, God Can’t. Klaus von Stosch zeigt auf, dass das Theodizeeproblem kein
Argument gegeniiber jeglichem speziellem Handeln Gottes darstellt, fordert aber
eine ,theodizeesensiblen Rede vom Handeln Gottes in der Welt.“ Vgl. K. v.
Stosch, Gott — Macht — Geschichte, 20.

22 Vgl. C. B. Simpson, Modern Christian Theology, 122: ,,One of the ways
Schleiermacher talks about Christ is in terms of Christ’s perfect God-conscious-
ness. Schleiermacher often uses this as a way to talk about the divine in Christ.
Christ’s perfect God-consciousness is a ,vertable being of God in Him*.«
23 Vgl. M. Reményi, Vom Wirken Gottes in der Welt, 284-287.



