
HV 39451 / p. 3 / 19.5.2021

Johannes Grössl

„In allem wie wir
in Versuchung geführt“

Theologische Modelle
zum Verhältnis von

göttlichem und menschlichem
Willen in Christus



HV 39451 / p. 4 / 19.5.2021

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39451-5

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83451-6



HV 39451 / p. 5 / 19.5.2021

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

I. Einführung: Sündlosigkeit und Unsündlichkeit

1. Forschungsstand und offene Fragen der Christologie . . 13
1.1 Interventionismus und Non-Interventionismus . . . . . . . 17
1.2 Relationale Ontologie und Panentheismus . . . . . . . . . 21
1.3 Post-Metaphysische Bewusstseinschristologie . . . . . . . 23
1.4 Forschungstand zum Unsündlichkeits-Dilemma . . . . . . 29
1.5 Weitere Gliederung dieser Arbeit . . . . . . . . . . . . . . 42

2. Methodische Einführung: Analytische Theologie . . . . 47
2.1 Erkenntnistheoretische Voraussetzungen . . . . . . . . . . 52
2.2 Rückkehr der Metaphysik? . . . . . . . . . . . . . . . . 57
2.3 Fundamentaltheologie oder Dogmatik? . . . . . . . . . . 63
2.4 Analytische Christologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
2.5 Zusammenfassung und Relevanz . . . . . . . . . . . . . . 72

3. Inhaltliche Einführung: Die Freiheit Jesu . . . . . . . . . 77
3.1 Vereinbarkeit von Unsündlichkeit und menschlicher Natur . 77
3.2 Relevanz menschlicher Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . 83
3.3 Menschsein und Göttlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . 88
3.4 Christologische Positionen im frühen Christentum . . . . . 91
3.5 Problemstellung: Sündlosigkeit oder Unsündlichkeit? . . . 95

II. Diskussion des biblischen Befundes

4. Das Sündenbewusstsein Jesu . . . . . . . . . . . . . . . 105
4.1 Implikationen der Johannestaufe . . . . . . . . . . . . . . 105
4.2 Eingeschränktes Wissen als Voraussetzung von

Sündenbewusstsein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
4.3 Deutung der Passion als Sünderfahrung . . . . . . . . . . 125
4.4 Zwischenergebnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139

5



HV 39451 / p. 6 / 19.5.2021

5. Die Versuchungen Jesu in den Evangelien . . . . . . . . 140
5.1 Vaterunser: Führt Gott in Versuchung? . . . . . . . . . . . 140
5.2 Synoptische Versuchungsgeschichte . . . . . . . . . . . . 148
5.3 Die Versuchung, das Kreuz nicht auf sich zu nehmen . . . . 165
5.4 Zwischenergebnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184

6. Das Motiv der Sündlosigkeit und Perfektion Christi . . . 186
6.1 Sündlosigkeit des Sühnenden als Voraussetzung für die

Erlösung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186
6.2 Sündlosigkeit als Merkmal aller Getauften . . . . . . . . . 194
6.3 Exegetische Argumente gegen eine Sündlosigkeit Jesu . . . 201
6.4 Fazit: Deutungsoffenheit des exegetischen Befundes . . . . 206

III. Kompatibilistische Lösungsversuche

7. Freiheit Jesu ohne alternative Möglichkeiten . . . . . . 211
7.1 Theologiegeschichtlicher Hintergrund . . . . . . . . . . . 212
7.2 Kompatibilismus als Freiheit ohne alternative Handlungs-

möglichkeiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
7.3 Intellektualistischer Kompatibilismus . . . . . . . . . . . 251
7.4 Transzendentalphilosophischer Kompatibilismus . . . . . 256
7.5 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266

8. Menschliches Mitwirken am Erlösungswerk . . . . . . . 268
8.1 Vollkommene menschliche Natur . . . . . . . . . . . . . 270
8.2 Dispositionaler Kompatibilismus . . . . . . . . . . . . . . 278
8.3 Mitwirkung Marias am Heilsgeschehen . . . . . . . . . . 295
8.4 Das Mitwirken des ganzen Volkes Israel . . . . . . . . . . 304

9. Entkopplung von Sünde und Wahlfreiheit . . . . . . . . 310
9.1 Erkenntnisse aus Etymologie und Begriffsanalyse . . . . . 312
9.2 Sünde als Kategorie besonderer Verfehlung . . . . . . . . 317
9.3 Freiheit trotz Unsündlichkeit? . . . . . . . . . . . . . . . 330
9.4 Fazit: Vorschlag zur Terminologie . . . . . . . . . . . . . 332

6 Inhalt



HV 39451 / p. 7 / 19.5.2021

IV. Identifikation göttlicher und menschlicher Freiheit Jesu

10. Entwicklung alexandrinischer Christologie . . . . . . . 339
10.1 Philosophischer Hintergrund und theologische Motivation . 342
10.2 Theologiegeschichtlicher Hintergrund . . . . . . . . . . . 347
10.3 Traditionelle Kenosis-Christologie . . . . . . . . . . . . . 356

11. Entäußerung der Unsündlichkeit? . . . . . . . . . . . . 373
11.1 Veränderlichkeit Gottes als Voraussetzung von Kenosis . . 373
11.2 Gegenwärtige Varianten der Kenosis-Christologie . . . . . 386
11.3 Libertarische Freiheit trinitarischer Personen . . . . . . . . 399

12. Sündlichkeit des Logos . . . . . . . . . . . . . . . . . . 412
12.1 Modell A: Primordiale Sündlichkeit Gottes . . . . . . . . 413
12.2 Modell B: Supererogatorische Freiheit des Logos . . . . . . 421
12.3 Modell C: Origenismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . 428

V. Unterscheidung von göttlicher und menschlicher Freiheit Jesu

13. Entwicklung antiochenischer Christologie . . . . . . . . 447
13.1 Motivationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 448
13.2 Theologiegeschichtlicher Hintergrund . . . . . . . . . . . 452
13.3 Antiochenische Christologie im 20. Jahrhundert . . . . . . 474
13.4 Doppelte-Bewusstseins-Christologien . . . . . . . . . . . 487
13.5 Göttlichkeit im menschlichen Unbewussten . . . . . . . . 499

14. Kontingente Vereinigung der Naturen . . . . . . . . . . 504
14.1 Modell D: Auseinanderbrechen der hypostatischen Union . 505
14.2 Modell E: Supererogatorische Freiheit des menschlichen

Willens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 517
14.3 Modell F: Rückwärts-Konstitution der Göttlichkeit . . . . 524

15. Kontingente Göttlichkeit ohne Vereinigung . . . . . . . 542
15.1 Modell G: Erworbene Unsündlichkeit . . . . . . . . . . . 543
15.2 Modell H: Graduelle Inkarnation . . . . . . . . . . . . . 561
15.3 Modell I: Emergente Personalität Gottes . . . . . . . . . . 580
15.4 Abschließende Bewertung . . . . . . . . . . . . . . . . . 594

Inhalt 7



HV 39451 / p. 8 / 19.5.2021

VI. Christologie als Herausforderung für eine Analytische Theologie

16. Überlegungen zumWesen des Menschen . . . . . . . . . 599
16.1 Anthropologie und Christologie . . . . . . . . . . . . . . 601
16.2 Autonomie als Wesensmerkmal der menschlichen Natur . . 610
16.3 Eschatologische Freiheit und Sündlosigkeit . . . . . . . . . 624

17. Überblick über die diskutierten Modelle . . . . . . . . . 632
17.1 Formalisierung des Paradoxons . . . . . . . . . . . . . . 632
17.2 Gegenüberstellung der Modelle . . . . . . . . . . . . . . 640
17.3 Grenzen der Formalisierung . . . . . . . . . . . . . . . . 645

18. Ergebnisse der Untersuchung . . . . . . . . . . . . . . . 649
18.1 Modellbildung und Unsicherheit im theologischen Denken . 649
18.2 „Dispositionale Supererogation“ als favorisiertes Lösungs-

modell . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 657
18.3 Zusammenfassung der Ergebnisse . . . . . . . . . . . . . 659

VII. Anhang und Verzeichnisse

Abkürzungsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 666

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 668

8 Inhalt



HV 39451 / p. 9 / 19.5.2021

Vorwort

Das Theodizee-Problem ist eine der größten Herausforderungen des
christlichen Glaubens an einen liebenden, den Menschen zugewandten
Gott: Wie kann jemand, der allmächtig, allwissend und vollkommen gut
ist, das große Ausmaß an Leid in der Welt zulassen? Zwar gibt es für
diese wichtige Frage keine abschließende Antwort, aber dennoch hat
sich in der Theologie des 20. Jahrhunderts ein weitgehender Konsens
herausgebildet, dass eine so genannte free will defense ein unerlässliches
Puzzlestück bei der Lösung des Theodizee-Problems darstellt: Nur wenn
Gott dem Menschen die Freiheit gab, zwischen Gut und Böse zu ent-
scheiden, ihn anbeten oder sich von ihm abwenden zu können, ist die
Existenz moralischer Übel, wie z.B. die Gräueltaten in Auschwitz, mit
einem christlichen Theismus vereinbar. Wer aber in der Auseinanderset-
zung mit der Theodizeefrage auf die Unaufgebbarkeit menschlicherWil-
lensfreiheit rekurriert, muss auch die Konsequenzen einer libertarischen
Anthropologie für andere Kernbereiche des christlichen Glaubens
durchdenken. Themenschwerpunkt dieser Forschungsarbeit ist die An-
frage des Libertarismus an die Christologie: Kann das Dogma der Sünd-
losigkeit Jesu aufrechterhalten werden, wenn man annimmt, dass wah-
res Menschsein moralische Autonomie und die Fähigkeit zu sündigen
impliziert? In der traditionellen christlichen Dogmatik wurde Jesus
nicht nur als sündlos, sondern noch weitergehend als unsündlich ver-
standen, d.h. ihm wurde die Unfähigkeit zu sündigen zugeschrieben.
Zielsetzung dieser Arbeit ist die Darstellung und Evaluation christologi-
scher Modelle, die einerseits die Sündlosigkeit Jesu aufrechterhalten,
andererseits mit einer libertarischen Anthropologie vereinbar sind.
Obwohl dasMaterialobjekt der wissenschaftlichen Untersuchung im

Fach Dogmatik lokalisiert ist, steht hinter dieser Forschung eine explizit
fundamentaltheologische Motivation: den christlichen Glauben vor der
Vernunft zu verantworten. Nach meiner Überzeugung ist ein Hinweg-
sehen oder gar eine freudige Annahme von logischen Paradoxien inner-
halb einer Weltanschauung gefährlich, weil eine solche fideistische
Einstellung hochgradig fundamentalismusanfällig ist. In der mathema-
tischen Logik gilt das Prinzip „ex falso quodlibet“: Wenn ein axiomati-
sches System nur einen einzigenWiderspruch enthält, lässt sich als Folge
die Wahrheit jedes beliebigen Satzes aus dem System ableiten. Aus die-

9



HV 39451 / p. 10 / 19.5.2021

sem Grund ist die Auseinandersetzung mit scheinbaren oder echten lo-
gischen Paradoxien innerhalb des Glaubens nicht nur wichtig für die
Vernünftigkeit desGlaubens, sondern auch, umdieMissbrauchsanfällig-
keit religiöser Systeme durch Glaubensautoritäten zu verringern.
Diese Arbeit entstand im Rahmen eines Habilitationsvorhabens an

der Katholisch-Theologischen Fakultät der Julius-Maximilians-Univer-
sität Würzburg. Großer Dank sei meinen Betreuern Prof. Dr. Matthias
Reményi und Prof. Dr. Klaus von Stosch ausgesprochen, die mich über
mehrere Jahre begleitet, inspiriert und kritisch hinterfragt haben. Deren
konstruktive Korrekturen und Anregungen wurden in die Druckversion
dieser Arbeit aufgenommen. Stark bereichert wurde das Werk auch
durch ein von der John Templeton Stiftung gefördertes Forschungspro-
jekt zur Sündlosigkeit Jesu, das von Klaus von Stosch und mir drei Jahre
lang durchgeführt wurde und bei dem in insgesamt fünf Workshops
zahlreiche Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zur Fragestellung
dieser Arbeit Stellung genommen haben, darunter auch international
renommierte Philosophen und Theologen wie Brian Leftow, Oliver
Crisp, Jeffrey Siker und Timothy Pawl. Herzlichen Dank sei auch den-
jenigen Theologinnen und Theologen im deutschsprachigen Raum aus-
gesprochen, die mein Projekt begleitet, mich in anderer Weise gefördert
oder durch einen regelmäßigen Austausch unterstützt haben, darunter
Veronika Hoffmann, Thomas Schärtl-Trendel, Godehard Brüntrup und
Hans-Ulrich Weidemann. Fürs Korrekturlesen und für kritische Anmer-
kungen zum Manuskript danke ich meinem guten Freund Jan-Markus
Pinjuh, Winnie-Lotta Weghaus, Josefa Woditsch, meinen Schwestern,
meiner Mutter und ganz besonders meiner Frau Eva, die mir nicht nur
über viele Jahre Inspiration, Motivation und Kraft zum wissenschaft-
lichen Arbeiten gegeben hat, sondern – als Religionslehrerin und Seel-
sorgerin – mich immer wieder an die praktische Relevanz theologischer
Grundlagenforschung für den Glauben der Menschen erinnert.

Würzburg, im März 2021 Johannes Grössl

10 Vorwort



HV 39451 / p. 11 / 19.5.2021

I. Einführung: Sündlosigkeit und Unsündlichkeit



HV 39451 / p. 12 / 19.5.2021



HV 39451 / p. 13 / 19.5.2021

1. Forschungsstand und offene Fragen
der Christologie

Die Lehrformel von Chalcedon, nach der Christus „wahrhaft Mensch
und wahrhaft Gott“ ist, wurde und wird bis heute immer im Rahmen
einer bestimmten Ontologie und Erkenntnistheorie gedeutet. In der
christlichen Theologie war es von Anfang an gängige Praxis, dass man
biblische Aussagen und Überlieferungen vor dem Hintergrund eines be-
stimmten Welt- und Menschenbildes interpretierte. Dabei wurde aller-
dings manchmal die zentrale Botschaft des Christentums so stark ver-
ändert, dass zentrale Inhalte, wie die Erlösung der Menschen durch
Christus, nicht mehr erklärt werden konnten. Die trinitarischen Aus-
einandersetzungen der ersten Jahrhunderte zeugen vom Ringen um eine
adäquate Einbettung der christlichen Lehren in philosophische Gottes-
konzeptionen.1 Dabei wurde die prägende Philosophie des mittleren
Platonismus nicht bedingungslos übernommen, sondern in manchen
Fällen gelangte man auch zur Einschätzung, dass die philosophische
Theorie nicht geeignet ist, dem Christusereignis gerecht zu werden. Des-
wegen wurde von den Vätern die platonische Vorstellung von Gott als
„Absolutes ohne Unterschied“ zunehmend zurückgewiesen und der phi-
losophische Gottesbegriff transformiert.2 Christologische Theorien und

13

1 Vgl. F. Dünzl, Kleine Geschichte des trinitarischen Dogmas, 149: „Die philoso-
phischen Systeme des Mittel- und Neuplatonismus oder der Stoa sind nicht ein-
fach als nicht-christliche Gedankengebäude abzutun, die überwundern werden
‚mussten‘, ihnen kommt vielmehr konstitutive Bedeutung für die Selbstmitteilung
Gottes im geschichtlichen Raum zu, der ja keine tabula rasa darstellt, sondern
immer schon von Ideen vorgeprägt und inhaltlich ‚bestimmt‘ ist. Das Erbe der
antiken Philosophie ist eingegangen ins Christentum […] – das bedeutet aber
nicht etwa ‚Kontaminierung mit unechtem Gedankengut‘, sondern Stoff für
fruchtbare Auseinandersetzung, die sich immer wieder zwischen den Polen der
Assimilation und der Abgrenzung bewegen wird.“
2 Vgl. H. Hoping, Einführung in die Christologie, 12: „Nikaia ist keineswegs
eine Verfremdung und Entstellung des neutestamentlichen Christusbekenntnis-
ses; vielmehr bringt es dieses unter den veränderten Bedingungen gegenüber
dem arianischen Subordinationismus zur Geltung. […] Arius akzeptiert den Got-
tesbegriff der griechischenMetaphysik ohne jeden Vorbehalt. Das transzendente,
göttliche Sein ist auch für ihn eine Einheit, die jede Zweiheit ausschließt: ein
Absolutes ohne Unterschied.“



HV 39451 / p. 14 / 19.5.2021

Lehraussagen basierten im Anschluss nicht mehr auf einem mittelplato-
nischen Denken, sondern auf alternativen philosophischen Theorien,
vor allem auf Varianten des christlich inspirierten Neuplatonismus.
Mit der Aristoteles-Rezeption und einer langsamen Abkehr von einer
Substanzontologie im frühen sowie dem aufkommenden Nominalismus
im späten Mittelalter wurden Lehrformeln auf Grundlage einer ver-
änderten Erkenntnistheorie und Metaphysik immer wieder neu inter-
pretiert.3

Die heutige Fundamentaltheologie beschäftigt sich zunehmend mit
der Frage, welche philosophischen Kategorien geeignet sind, einerseits
den christlichen Glauben zu plausibilisieren,4 andererseits aber auch
nicht mit gemeinhin akzeptierten weltanschaulichen Deutungen, die
aus den Erkenntnissen der Naturwissenschaften untermauert werden,
in Konflikt geraten.5 Diese Auseinandersetzung lässt sich am einfachs-
ten an der Diskussion um die Existenz von Naturwundern veranschau-
lichen: Während einige meinen, Gott könne die Naturgesetze beliebig
außer Kraft setzen, nehmen andere die gegengesetzte Extremposition
ein und behaupten, Gott könne die Naturgesetze überhaupt nicht außer
Kraft setzen und nicht in das Weltgeschehen eingreifen. Beide Extreme
sind aber mit großen Problemen behaftet, weil der christliche Glaube
zumindest von einem Wirken Gottes in der Welt ausgeht – wie auch
immer ein solches Wirken verstanden wird. Die Herausforderung für
die Theologie besteht darin, eine Theorie zu entwickeln, die erklären
kann, wie Gott in der Welt wirkt oder handelt, die aber dennoch auch

14 Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

3 Bei Thomas von Aquin ist eine Abkehr von einer platonisch geprägten Sub-
stanzontologie hin zu einer relationalen Ontologie auszumachen. Vgl. K. v.
Stosch, Trinität, 49: „Die Relationen werden auch bei ihm [Thomas von Aquin]
nicht bloß akzidentiell gedacht, sondern machen Gottes Wesen aus, d.h. der Va-
ter ist ‚Sich-auf-den-Sohn-Beziehenden, und zwar von Ewigkeit her‘.“ Karlheinz
Ruhstorfer sieht bei Thomas noch „in gewissem Sinn den summarischen Höhe-
punkt patristisch-scholastischer Theoriebildung“ und setzt einen ersten Paradig-
menwechsel erst bei Duns Scotus an, mit der weiteren Entwicklung bei Wilhelm
von Ockham und Meister Eckhart. Vgl. K. Ruhstorfer, Von der Geschichte der
Christologie zur Christologie der Geschichte, 233–237. Als weitere Paradigmen-
wechsel bzw. Neuansätze in der Christologie sind die anthropologische Wende
der Moderne sowie die post-metaphysische bzw. dekonstruktivistische Wende in
der Postmoderne auszumachen. Vgl. ebd., 281–331 sowie 332–368.
4 Vgl. dazu exemplarisch M. Blay / T. Schärtl / C. Tapp (Hg.), „Stets zu Diens-
ten?“ Welche Philosophie braucht die Theologie heute?
5 Vgl. dazu exemplarisch P. Becker / U. Diewald (Hg.), Zukunftsperspektiven im
theologisch-naturwissenschaftlichen Dialog.



HV 39451 / p. 15 / 19.5.2021

von Nicht-Gläubigen zumindest als plausible Denkmöglichkeit akzep-
tiert werden kann. Dieser konkreten Herausforderungen haben sich in
den letzten Jahrzehnten zahlreiche Forscherinnen und Forscher gestellt.6

Diese Arbeit widmet sich mit einer ähnlichenMethode der ähnlich kom-
plexen Frage, wie eine traditionelle Christologie – mit der zentralen Be-
hauptung, Gott sei Mensch geworden – mit einem modernen Welt- und
Menschenbild vereinbart werden kann.
Doch was ist ein ‚modernes‘ Welt- und Menschenbild? Nur weil

etwas als modern klassifiziert wird, heißt dies nicht, dass es Maßstab
unseres Denkens sein muss – auch weil der Begriff der ‚Moderne‘ viele
unterschiedliche philosophische Strömungen umfasst.7 Selbst wennman
eine ‚Philosophie der Moderne‘ mit bestimmten Denkern wie Immanuel
Kant identifiziert, bleibt zu berücksichtigen, dass bis heute umstritten
ist, inwiefern ‚nach Kant‘ noch Metaphysik betrieben werden kann
und ob Kant eher einer realistischen, einer immanent-realistischen oder
einer anti-realistischen Erkenntnistheorie zugeordnet werden muss.8

Selbst wenn man bestimmte Neuerungen nicht unmittelbar annehmen

Forschungsstand und offene Fragen der Christologie 15

6 International bekannt ist hier vor allem das langjährige Divine Action Project;
vgl. R. J. Russell, Divine Action and Quantum Mechanics. Fortgesetzt wurde
diese Forschung u.a. im Special Divine Action Project der University of Oxford;
vgl. http://sda.bodleian.ox.ac.uk/.
7 Vgl. B. Göcke, Keine Freiheitstheorie ohne Metaphysik, 31f.: „In vielen theo-
logischen Publikationen liest man, dass der metaphysische Realismus und damit
verbunden das Projekt einer natürlichen Theologie in der heutigen Zeit nicht
länger durchführbar seien, da Immanuel Kant oder der Neukantianismus die Un-
möglichkeit derselben erwiesen hätten und es konstitutiv für ‚die Moderne‘ wäre,
dass in ihr nur eine anti-realistische Metaphysik betrieben werden könne. Aus
philosophischer Sicht ist eine solche Einschätzung allerdings nicht zu rechtfer-
tigen. Erstens sind stipulative Epochendefinitionen wie ‚die Moderne‘ und der
Rekurs darauf, wie ‚man heute denken‘ müsse, kein Argument. […] Ob man sich
Kant oder demNeukantianismus anschließt oder nicht, ist damit eine offene Fra-
ge, die man philosophisch begründet entscheiden muss, und kein Zwang, der sich
etwa aus den Strukturen der menschlichen Vernunft ergeben würde oder als kon-
stitutiv für ‚die Moderne‘ vorausgesetzt werden könnte.“
8 Vgl. T. Schärtl, Analytisches Denken im Kontext, 51: „[…] Kants Metaphysik-
kritik [hat] einen bleibenden und offenkundig unauslöschlichen Eindruck auf die
systematische Theologie der Gegenwart hinterlassen. Dabei wird aber bisweilen
übersehen, dass es nach Kant idealistische Metaphysiken gegeben hat, die die
wesentlichen Anliegen Kants aufgegriffen, aber auch verwandelt haben. Und es
wird gelegentlich verschwiegen, dass Kants Verdikte einen quasi-äternalistischen
Selbstanspruch von Metaphysik treffen, nicht aber die Unausweichlichkeit des
Metaphysiktreibens per se in Abrede stellen.“



HV 39451 / p. 16 / 19.5.2021

möchte, ist es in der Forschung immer sinnvoll zu fragen, welche Folge-
rungen eine Neu-Interpretation der christlichen Botschaft im Rahmen
eines bestimmten ‚modernen‘ Weltbildes für den Gehalt dieser Botschaft
hätten. So kann man sich beispielsweise auch als klassischer Interventio-
nist die Frage stellen, ob die christliche Auferstehungsbotschaft ebenfalls
in einem nicht-interventionistischen Paradigma plausibilisiert werden
kann. In diesem Einleitungskapitel sollen neben dem Nicht-Interventio-
nismus-Argument auch weitere verbreitete Argumente herausgestellt
werden, die häufig gegen eine traditionelle Christologie angebracht wer-
den. Als Arbeitsdefinition sollen folgende, von den Konzilien von Nizäa
und Chalcedon entnommene Thesen zum Kernbestandteil einer solchen
traditionellen Christologie gezählt werden:

(TC1) Jesus Christus ist eine menschgewordene göttliche Person.
(TC2) Jesus Christus ist wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch.

Beide Aussagen lassen viel Interpretationsspielraum zu. Bereits die De-
finition des Begriffs ‚Person‘ in TC1 ist umstritten. TC2 lässt sich auf
viele verschiedene Weisen explizieren, z.B. als „Jesus Christus hat so-
wohl göttliche als auch menschliche Eigenschaften“ oder als „Jesus
Christus ist ein Kompositum einer vollkommen göttlichen und einer
vollkommen menschlichen Natur“.9 Bei jeder Explikation müssen
selbstverständlich die verwendeten Begriffe geklärt werden: Was heißt
wahre Gottheit und wahre Menschheit? Was bedeutet der Person- und
Naturbegriff? In der heutigen Theologie wird häufig versucht, die chal-
cedonische Formel befreit von einer ‚Substanzmetaphysik‘ ohne den
Verwendung des Naturbegriffs zu reformulieren. Hans-Joachim Höhn
merkt an, dass allein durch die Vermeidung dieses Begriffs das Problem
der Vereinbarkeit von ‚Menschheit‘ und ‚Gottheit‘ aber nicht gelöst ist:

„Lässt man die Referenzbegriffe ‚Physis‘ und ‚Hypostasis‘ weg, bleiben die
Referenzgrößen ‚Menschheit‘ und ‚Gottheit‘ übrig. Aber diese Größen blei-
ben unbestimmt bzw. führen zu der Frage, worauf sich die Begriffe ‚Mensch-
heit‘ und ‚Gottheit‘ in Wirklichkeit beziehen. Wenn es um das gleichzeitige
Menschsein und Gottsein Jesu Christi geht, tauchen alle ontologischen Fra-
gen wieder auf, die man traditionell im Format einer Substanzmetaphysik zu

16 Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

9 Vgl. T. Pawl, In Defense of Conciliar Christology, 208: „The fathers here claim
that Christ is composite, and Aquinas, too, affirms that Christ is composite after
the incarnation. In the incarnation, the Son gains something, a human nature,
and that nature is united to the Son’s divine nature by means of the hypostatic
union.“



HV 39451 / p. 17 / 19.5.2021

klären versuchte. Die Verabschiedung des Reflexionsformates bringt keines-
wegs jene Fragen zum Verschwinden, auf die es problematische Antworten
gegeben hat.“10

Gewisse philosophische und naturwissenschaftliche Paradigmen der
Neuzeit werden angewandt, um theologische Rahmenbedingungen für
ein heute angemessenes Verständnis der traditionellen Christologie zu
gewährleisten. Drei dieser Paradigmen sollen im Folgenden dargestellt
und diskutiert werden: Ein naturwissenschaftlicher Ausschluss von jeg-
lichem speziellen Handeln Gottes in der Welt, ein Zurückweisen einer
Substanzontologie, auf der (angeblich) die traditionelle Christologie ba-
siert, und schließlich ein an Kant, Fichte und Schleiermacher orientiertes
post-metaphysisches Denken, in Folge dessen Christi Göttlichkeit allein
an der Beschaffenheit seines Bewusstseins festgemacht werden darf.

1.1 Interventionismus und Non-Interventionismus

Mit dem Aufkommen der modernen Naturwissenschaft im 17. und
18. Jahrhundert neigten viele Wissenschaftler und Philosophen zu
einem naturgesetzlichen Determinismus, nach dem die Naturgesetze
und der aktuelle bzw. vergangene Weltzustand notwendigerweise be-
stimmen, in welcher Weise sich die Welt in der Zukunft entwickelt.11

Das theologische Pendant zu dieser Auffassung war der Deismus, nach
dem Gott die Welt und die Naturgesetze erschaffen hat und seitdem nur
stiller Beobachter des Geschehens ist.12 Obwohl seit der Entdeckung des
Welle-Teilchen-Dualismus und des höchstwahrscheinlich auf echtem
Zufall basierenden spontanen Kollapses derWellenfunktion im Rahmen
der Quantenmechanik der Determinismus heute kaum noch vertreten
wird, ändert eine Anreicherung dieses Weltbildes durch Zufallselemente
nichts an der Tatsache, dass auch eine statistische Determination keinen

Interventionismus und Non-Interventionismus 17

10 H.-J. Höhn, Gottes Wort – Gottes Zeichen, 222.
11 Grundlegend war hier bereits die Naturphilosophie von Leukipp und Demo-
krit; im 18. Jahrhundert entwickelte Paul-Henri d’Holbach eine moderne Form
des Determinismus. Vgl. P. T. d’Holbach, System der Natur oder von den Ge-
setzen der physikalischen und der moralischen Welt. Für eine gute Einführung
in den Begriff des Determinismus siehe J. Earman, A Primer on Determinism.
12 Zu den historischen Vertretern gehören unter anderem John Leland, Herbert
von Cherbury, David Hume, John Locke, Matthew Tindal und weitere Denker
der Aufklärung.



HV 39451 / p. 18 / 19.5.2021

Eingriff von außen zulässt.13 Zur Erklärung allen innerweltlichen Ge-
schehens, so glauben die meistenMenschen in westlichen Gesellschaften
heute, sind die Naturwissenschaften am besten geeignet. Dies schließt
scheinbar jeglichen Eingriff Gottes in den Weltverlauf aus. Rudolf Bult-
mann schrieb im Jahre 1941:

„Man kann nicht elektrisches Licht und Radioapparat benutzen, in Krank-
heitsfällen moderne medizinische und klinische Mittel in Anspruch nehmen
und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des Neuen Testaments glau-
ben.“14

Moderne Interventionisten argumentieren allerdings, dass ein a priori
Ausschluss eines Eingreifens Gottes in die Naturgesetze selbst keine na-
turwissenschaftliche These darstellt.15 Wenn ein personaler Gott die
Welt und die Naturgesetze erschaffen hat, könne er diese prinzipiell
auch wieder außer Kraft setzen.16 Gegen diese Auffassung kann man
entweder die These der Personalität Gottes zurückweisen oder – als per-

18 Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

13 Vgl. A. Ijjas, Der Alte mit dem Würfel, 204: „Mir scheint das gesamte nicht-
interventionistische Konzept alsModell göttlichen Handelns in derWelt auf einer
unhaltbaren Missdeutung des Indeterminismus-Begriffs zu beruhen. Implizit
wird dabei ein Defekt bzw. eine gewisse Unvollständigkeit der Naturgesetze vo-
rausgesetzt: Unter dem ‚Decknamen‘ Indeterminismus werden kausale Lücken
postuliert, die irgendwie von außen, also systemextern, gefüllt werden könnten.
Schließlich wird Gott, der zumindest gelegentlich die kausalen Lücken füllen soll,
wörtlich zu einer Art Lückenbüßer gemacht. Zudem wird somit gleichsam ein
methodologischer Fehler im Sinne von Grenzüberschreitung begangen. Natür-
liche Phänomene werden mithilfe einer übernatürlichen Ursache erklärt. Dabei
handelt es sich beim ontisch verstandenen Indeterminismus niemals um kausale
Lücken, die von außen gestopft werden müssten, oder um fehlende Ursachen, die
nachträglich systemextern hinzuzufügen sind. – Ein so verstandener Indetermi-
nismus wäre allenfalls epistemischer Natur auf dem Hintergrund eines metaphy-
sischen Determinismus.“
14 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie, 31.
15 Vgl. A. Plantinga, Where the Conflict Really Lies, 91: „It is the Laplacean
picture that is incompatible with special divine action, but the Laplacean picture
with its causal closure of the physical universe is really a piece of metaphysics
unsupported by classical science.“
16 Vgl. T. Schärtl, Rethinking the Concept of a Personal God, 4: „[I]nterventio-
nist theories are common and widespread among those who still stick to personal
theism […].“ Vgl. R. Swinburne, Evidence for the Resurrection, 197: „If there is
no God, then the laws of nature are the ultimate determinants of what happens.
But if there is a God, then whether and for how long and under what circum-
stances laws of nature operate depend on God. Any evidence that there is a God,
and, in particular, evidence that there is a God of a kind whomight be expected to



HV 39451 / p. 19 / 19.5.2021

sonaler Theist – mit Hume argumentieren, dass es bei den meistenWun-
derberichten die rationalere Option ist, eine natürliche Erklärung für
das wunderhafte Phänomen anzunehmen.17 Forscherinnen und For-
scher im Divine Action Project kamen zum Ergebnis, dass es einer der
angemessensten Wege ist, eine Intervention Gottes in der Geschichte zu
denken, indem Gott durch die Offenheit der Naturgesetze in der Welt
handelt.18 Vor allem auf Quantenebene, in manchen Fällen aber auch
auf makroskopischer Ebene (z.B. in der Thermodynamik oder beim ra-
dioaktiven Zerfall), lassen sich bestimmte natürliche Ereignisse nur sta-
tistisch erklären. Eine Intervention als seltene ‚Manipulation‘ dieser Sta-
tistik würde die statistischen Naturgesetze nicht außer Kraft setzen.
Durch den so genannten butterfly effect könnten sehr kleine Manipula-
tionen langfristig eine große Wirkung besitzen, zum Beispiel sogar einen
Sturm auslösen oder verhindern. Innerhalb dieses Paradigmas noch viel
eher denkbar wäre die Möglichkeit eines intramentalen Interventionis-
mus, bei dem Gott – unter Bewahrung der menschlichen Freiheit – in
Denkprozesse von Menschen eingreift, beispielsweise ihnen bei schwie-
rigen Entscheidungen hilft oder Hoffnung gibt.19

Doch selbst solche moderaten Formen des Interventionismus sind in
der heutigen Theologie eher Minderheitenpositionen. Es wurde aller-
dings erkannt, dass es nicht ausreicht, auf naturalistischer Basis gegen

Interventionismus und Non-Interventionismus 19

intervene occasionally in the natural order will be evidence supporting historical
evidence that he has done so.“
17 Vgl. J. Taylor, Hume on Miracles. Gegen die These, dass es immer rationaler
ist, eine naturalistische als eine interventionistische Erklärung für ein unerklärtes
Phänomen zu verteidigen, argumentiert u.a. ausführlich Craig Keener und Da-
niel von Wachter. Vgl. D. v. Wachter, Die kausale Struktur der Welt; Keener,
Craig, Miracles. The Credibility of the New Testament Accounts, Volume 1,
Grand Rapids, Mich.: Baker Academic 2011, 107–208, speziell 143: „Hume’s
argument against miracles is deductive. […] [H]is case is circular.“
18 Vgl. W. Stoeger, Describing God’s Action in the World in Light of Scientific
Knowledge of Reality.
19 Vgl. K. v. Stosch, Gott – Macht – Geschichte, 95: „Während mir die Abwehr
intramentaler Manipulation aufgrund des Freiheitsargumentes einleuchtet, ver-
stehe ich nicht, warum ein Werben um die Freiheit des Menschen auf intramen-
taler Ebene menschliche Autonomie einschränken würde. Genauso wenig halte
ich es für notwendig, die Regelmäßigkeit der natürlichen Ordnung schlechter-
dings ohne Ausnahmen zu konzipieren, um ihre Verlässlichkeit zu erhalten. Im
Übrigen sehe ich nicht, wie ein Freiheitsverhältnis zwischen Gott und Geschöpf
gedacht werden kann, wenn es keinerlei individuelle, besondere Interaktion zwi-
schen beiden geben kann.“



HV 39451 / p. 20 / 19.5.2021

den Interventionismus zu argumentieren; hierfür sind dezidiert theologi-
sche Argumente nötig. Manche Non-Interventionisten argumentieren
auf Basis der Eigenschaften Gottes: Ein zeitloser, unveränderlicher Gott
könne nicht in die Welt eingreifen.20 Andere argumentieren auf der
Grundlage des Theodizee-Problems: Wenn ein barmherziger Gott in
die Welt eingreifen könnte, würde er einen großen Teil des Leids ver-
hindern; daher könne er nicht eingreifen.21

Für die Christologie ist die Interventionismus-Frage äußerst relevant:
Christus wurde aufgrund seiner göttlichen Natur häufig übernatürliche
Fähigkeiten zugesprochen. Selbst wenn man Naturwunder hier u.a. aus
exegetischen Gründen und aus Gründen der Theodizeesensibilität relati-
viert, verbleibt die Erklärungsbedürftigkeit eines speziellen (‚göttlichen‘)
Wissens und einer besonderen Gottesbeziehung Jesu. Sogar liberale pro-
testantische Theologen wie Friedrich Schleiermacher sprachen Christus
ein „vollkommenes Gottesbewusstsein“ zu, ohne jedoch detailliert zu
erklären, wie ein Mensch ein solches Bewusstsein erlangen kann.22 Eine
zentrale Herausforderung der Theologie im 20. und 21. Jahrhundert
war und ist es, zu erklären, wie Gott und Welt als eng miteinander ver-
schränkt gedacht werden können – prinzipiell in allen Menschen sowie
in Christus als „Höchstfall“ – ohne diese Gott-Welt-Beziehung als dua-
listisch und (in unverhältnismäßiger Weise) interventionistisch zu be-
trachten.23

20 Forschungsstand und offene Fragen der Christologie

20 Vgl. O. Wiertz, Allgegenwart, (Außer-)Zeitlichkeit und Unveränderlichkeit,
165: „Die größte Schwierigkeit bereitet dem Eternalismus das Argument aus
dem Handeln Gottes in der Welt.“
21 Vor allem Prozesstheologen argumentieren auf diese Weise. Vgl. A. Kreiner,
Gott im Leid, 101–124. Zurzeit wirbt Thomas J. Oord für seinen „open and
relational theism“ mit dem Argument, dass man nur mit der These, dass Gott
nicht in die Welt eingreifen kann, das Theodizeeproblem lösen kann; vgl. T. J.
Oord, God Can’t. Klaus von Stosch zeigt auf, dass das Theodizeeproblem kein
Argument gegenüber jeglichem speziellem Handeln Gottes darstellt, fordert aber
eine „theodizeesensiblen Rede vom Handeln Gottes in der Welt.“ Vgl. K. v.
Stosch, Gott – Macht – Geschichte, 20.
22 Vgl. C. B. Simpson, Modern Christian Theology, 122: „One of the ways
Schleiermacher talks about Christ is in terms of Christ’s perfect God-conscious-
ness. Schleiermacher often uses this as a way to talk about the divine in Christ.
Christ’s perfect God-consciousness is a ‚vertable being of God in Him‘.“
23 Vgl. M. Reményi, VomWirken Gottes in der Welt, 284–287.


