Marius Reiser

,und er wurde vor ihren
Augen verwandelt”

Fiktion und Wahrheit in neutestamentlichen
Geschichtserzahlungen

HERDER /)

=4
FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gwﬁg FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Theophanes der Grieche,

Die Verklirung des Erlosers, 15. Jh.;

Ikone aus der Verklirungskathedrale in Pereslawi-Salesski,
staatl. Tretyakov Galerie, Moskau
Satz: B. Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39160-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83160-7



Inhalt

Vorwort .. ...

Vorbemerkung tiber Symbolik, Metaphorik und Allegorese

I.  Das Problem der Geschichte und ihrer Darstellung . . ..

1. Das Problem der historischen Darstellung ... ... .. ..
2. Geschichtserzahlung und historischer Roman ... .. ..
2.1. Homer . ... ...
2.2. Moderne historische Erzdhlungen . ... ...... ... . ..
2.3. Die Evangelien: historische Romane? .. ... ... ... . ..
3. Der Sinn der Geschichte und der Sinn fiir das
Geschichtliche .. ........... ... . ... .

3. Schiller und das Problem der geschichtlichen
Darstellung . ........ .. .. ... ... ... ... ... .. ..

Ill. Wie wahr ist die Weihnachtsgeschichte? . ... .. ... . .

1. Historie und Symbolik in der Geburtsgeschichte Jesu
beiLukas . ...... .. ... ...
1.1. Die historische Seite . ....... ... ... ... ... ... ...
1.2. Die symbolische Seite .. .......... ... ... .. .. ..
1.3. Das singuldre Paradox . . . ....... ... ... ... ... ...

114



Inhalt

2. Historie und Symbolik in der Geburtsgeschichte Jesu

bei Matthdus . ...... ... ... ... ... ... ... ... 143
2.1.Herodes ... ... 144
22.DieWeisen. .. ... 147
2.3. Die unschuldigen Kinder. . . ............. ... . ... 167
IV. Die Verkldrung Jesu (Mk 9,2-10) - historisch und

symbolisch betrachtet ...... ... ... ... ... ... .. .. 171
1. Die markinische Darstellung . ... ... ... ... ... . . 173
2. Gattung und Historizitat . .. .............. ... ... . 181
3. Symbolik . ... ... 186
V. Von CésareanachMalta ........................ 192
1. Zur historischen Glaubwiirdigkeit von Apg 27 ... . . .. 192
1.1. Literarische Seefahrt- und Schiffbrucherzdhlungen ... 195
1.2. Winde und eine windige Theorie .. ... .. ... ... .. 209
1.3. Literarkritik und das historisch Wahrscheinliche . . . .. 219
14, Fazit ... ... ... 225
2. Apg 27 — Bericht oder Roman? .. ... ... .. .. .. . .. 226
2.1. Apg 27 als historische Darstellung .. ......... ... .. 228
2.2. Romanhaftes in Apg 27¢ ... ... ... ... ... ... 232
2.3. Die griechischen Liebesromane und die Apostel-

geschichte .. ... ... ... ... . ... ... ... . ... .. ... 243
Abgekiirzt zitierte Literatur ... ... ... .. .. ... ... ... ... 248
Erstveroffentlichungen .. ... ... ... . ... ... ... . . ... 251
Personenregister . .. ...... .. ... .. ... L. 252



Vorwort

Das Thema ,,Fiktion und Wahrheit“ ist ein weites Feld. Deshalb
schrinke ich es ein auf ,neutestamentliche Geschichtserzihlun-
gen“. Am Anfang stehen zwei grundlegende Kapitel zur Pro-
blematik historischer Erzdhlung und Darstellung, die von unter-
schiedlichen Ansatzpunkten her dasselbe Problem ins Auge
fassen, sich gegenseitig erginzen und einen Losungsansatz ent-
wickeln. Das erste ordnet die Fragestellung in einen weiten his-
torischen und hermeneutischen Horizont ein, ohne den die im-
mer wieder diskutierten Probleme an konkreten Texten nicht
wirklich verstindlich und lsbar werden. Es stellt insbesondere
die Frage, ob es sich bei den Evangelien und der Apostelge-
schichte aus heutiger Sicht um so etwas wie historische Romane
handelt. Das zweite Kapitel zeigt, wie die Antike mit dem Pro-
blem des Erfundenen, das dem Wirklichen zum Verwechseln
dhnlich sieht, umging und zu einem Schluss kam, der auch neu-
erdings wieder Akzeptanz findet: dass eine historische Darstel-
lung ohne kreative Rekonstruktionen, und das heif3t: historisches
Einfithlungsvermogen und fiktive Elemente, gar nicht aus-
kommt. Von daher stellt sich die Frage nach Indizien fiir fiktive
Anteile in gegebenen biblischen Darstellungen. Diese konnen
und sollten meiner Ansicht nach grofenteils symbolisch, meta-
phorisch oder allegorisch gedeutet werden. Anders kann ihre
Aussageabsicht nicht erfasst und aktualisiert werden. Deshalb be-
ginne ich mit einer Vorbemerkung tiber diese Begriffe und Aus-
legungsweisen.

Der gefundene Losungsansatz wird anschlieffend beispielhaft
gepriift an einer Reihe von neutestamentlichen Texten, die in
der modernen Exegese aus ganz unterschiedlichen Griinden als
Legenden oder Fiktionen betrachtet werden. Ich behandle zu-



Vorwort

nichst die beiden Geburtsgeschichten Jesu bei Lukas und Mat-
thius als Beispiele fiir stark symbolische Erzdhlungen mit einem
historischen Kern (Kapitel III). Im Hinblick auf die Verklarungs-
geschichte wird heute in der Exegese gewohnlich jeder histori-
sche Kern bestritten. Ich versuche zu zeigen, dass man sie durch-
aus als authentische Anekdote verstehen kann und dass dies
sogar die nichstliegende Annahme ist (Kapitel IV). Zum Schluss
behandle ich die Seereise des Paulus von Cdsarea nach Rom in
Apostelgeschichte 27 (Kapitel V). Diese Erzdhlung, die noch
Anfang des 20. Jahrhunderts fiir einen Althistoriker wie Eduard
Meyer als ,ein Glanzstiick in sachlicher Korrektheit galt, wird
heute von vielen ernsthaften Exegeten hartnickig als fiktive Er-
zéhlung beurteilt, die Lukas mit Hilfe von Romanmotiven ge-
schaffen habe. Mit historischen und literaturwissenschaftlichen
Analysen, vor allem aber durch sorgfiltige Vergleiche mit antiken
Schifffahrtsberichten und Romanen lédsst sich meines Erachtens
aufweisen, dass wir bei Eduard Meyers Urteil bleiben sollten.

Die gewihlten Beispiele zeigen, wie komplex das Problemfeld
von Fiktivitit und Authentizitit ist und wie jede Geschichte fiir
sich genommen werden muss. Die Geburtsgeschichten bei Lukas
und Matthdus einerseits und die Erzdahlung einer genau datier-
baren Seereise in der Apostelgeschichte andererseits vertreten
gleichsam die beiden Extreme der biblischen Gattung Ge-
schichtserzahlung: auf der einen Seite des Spektrums die symboli-
sche Erzihlung mit einem historischen Kern, auf der anderen der
Bericht mit nur leichten Stilisierungen. Auf diese Weise wird das
weite Feld, mit dem gerechnet werden muss, doch wenigstens ab-
gesteckt.

Wo sich Wahrheit und Fiktion gegeniiberstehen, meint Wahr-
heit: So verhilt sich die Sache, so oder ungefihr so ist oder war es
wirklich, Fiktion dagegen: Das ist erfunden, aus welchen Griin-
den auch immer. Nun spricht man aber zu Recht auch von der
Wahrheit erfundener Geschichten wie Gleichnissen, Legenden,
Mythen und Mirchen oder auch von einzelnen Erzihlziigen mit

8



Vorwort

symbolischem Charakter. Dann ist gemeint: Auch sie konnen
etwas an der Wirklichkeit der Welt und des menschlichen Lebens
zum Ausdruck bringen, etwas, das uns vielleicht immer wieder
begegnet und sich moglicherweise nur schwer oder gar nicht an-
ders vermitteln ldsst als in dieser Form. Die Frage nach der
Wabhrheit, die ein Autor mit einer bestimmten Erzdhlung oder
einem bestimmten Erzdhlzug zum Ausdruck bringen mochte,
setzt somit eine moglichst genaue Bestimmung der literarischen
Art innerhalb des aufgezeigten Spektrums der Gattung Ge-
schichtserzahlung voraus.

Was nun die Terminologie angeht, herrscht in der modernen
Literaturwissenschaft eine gewisse Verwirrung. Da meint man
mit ,Fiktion“ oft jede Art von narrativen Texten und mit ,Fiktio-
nalitidt“ die literarische Gestaltung tiberhaupt, unabhingig davon,
ob das Gestaltete erfunden oder wirklich geschehen ist." Dann
kann mit einem , fiktionalen® Text durchaus eine korrekte histori-
sche Schilderung gemeint sein. Deshalb ist es um der Klarheit wil-
len sinnvoll, im Fall von erfundenen Geschichten oder imagindren
Details pragnant von fiktiven Geschichten oder Details zu spre-
chen. Demgemaif} unterscheide ich im Folgenden nach Mdoglich-
keit zwischen Fiktivitit und Fiktionalitdt. Im Fall von Zitaten aus
alterer Literatur und auch sonst muss man freilich mit dem tradi-
tionellen Sprachgebrauch rechnen, in dem ,fiktional“ immer er-
funden, erdichtet heifdt. Im englischen Sprachraum unterscheidet
man zwischen ,fictional“ und ,,non-fictional literature®. ,,Non-
fictional literature“ meint dabei Sachbiicher, darunter auch his-
torische Darstellungen. Dass auch Sachbiicher, zumal historische
Darstellungen, nicht ohne fiktive Elemente auskommen, werden
wir in den beiden ersten Beitragen sehen.

! Vgl. M. Fludernik, Erzihltheorie. Eine Einfithrung, Darmstadt 2008, 72-74.
Griindlich und informativ ist das entsprechende Kapitel bei Wolfgang Fritzen, Von
Gott verlassen? Das Markusevangelium als Kommunikationsangebot fiir bedringte
Christen, Stuttgart 2008, 26—42.



Vorwort

In der modernen Bibelexegese gibt es eine Stromung, als ,,nar-
rative criticism® bezeichnet, die das Problem der fiktiven Anteile
in Geschichtserzahlungen nach der Methode 16sen will, die Ale-
xander beim Gordischen Knoten angewandt hat. Man erklart
samtliche biblischen Erzdhlungen fiir fiktional ohne Riicksicht
auf die moglichen oder tatsichlichen historischen Elemente da-
rin und deutet sie gleichsam aus sich heraus als eine Art eigen-
staindiger Gleichnisse, die mit den tiblichen literaturwissenschaft-
lichen Methoden untersucht werden. So erspart man sich die
mithseligen Fragen und Untersuchungen zur Historizitit. Aufler-
dem gibt diese Betrachtungsweise dem Interpreten grofle Freiheit
in der Deutung.? Dann wird die in Apg 27 geschilderte Romreise,
die von sich aus nichts Fiktives an sich hat, zu einer metaphori-
schen Erzdhlung tber einen religiosen Weg mit seinen Fahrnis-
sen, Tiicken und Miihsalen. Einer solchen gleichnishaften Deu-
tung kann man durchaus etwas abgewinnen, aber man sollte
sich bewusst bleiben, dass man damit Allegorese betreibt. Und
es besteht die Gefahr, dass man auf diesem Weg unversehens zu
einer modernen Variante des Gnostizismus gelangt.

Auch abgesehen von dieser formalistischen Literaturtheorie
wird unser Thema heute gerne mit umfassenden Theoriekonzep-
ten angegangen. Diese Konzepte bleiben gewohnlich abstrakt,
verallgemeinern bestimmte Aussagen in den Quellen und iiber-
gehen die konkreten Befunde der unterschiedlichen Weisen von
Geschichtsdarstellung. Sie haben die Tendenz, den Anteil des
Konstruierten und Fiktiven in der Geschichtsschreibung im All-
gemeinen und der antiken im Besonderen so hoch einzuschit-
zen, dass historische und kulturgeschichtliche Riickfragen sich
ertibrigen. Auf diese Weise umgeht man wie beim narrative criti-

2 Vgl. D.E. Aune, Art. Narrative criticism, in: The Westminster Dictionary of New
Testament and Early Christian Literature and Rhetoric, Louisville (Kent.) 2003,
315-317.

10



Vorwort

cism die eigentlichen Fragen und Probleme historischer For-
schung an konkreten Texten.’

Deshalb ziehe ich eine induktive Methode vor und gehe von
konkreten Fragestellungen, Befunden und Problemen aus. Dieser
induktive Weg fiihrt, konsequent verfolgt, zu Fragehorizonten,
die die Einzeltexte und ganze literarische Traditionen tberstei-
gen. Der Forscher sollte im Hinblick auf geschichtliche Gescheh-
nisse und Entwicklungen ja nicht nur mit den Problemen ihrer
literarischen Darstellung vertraut sein, er sollte sich auch ein we-
nig mit Geschichtsphilosophie befassen. Andernfalls wird er sei-
nen Ausfihrungen und Darstellungen Pramissen und welt-
anschauliche Konzeptionen zugrunde legen, die er nie griindlich
reflektiert hat. Jeder Interpret geschichtlicher Quellen aus alter
wie aus neuer Zeit bringt leitende Ideen und Vorverstindnisse
weltanschaulicher Art mit. Das ist unumginglich. Aber man
sollte diese Ideen und Vorverstindnisse sich und der Leserschaft
deutlich machen. Grundsitzlich steht jede Aussage tiber Ge-
schichtliches im Horizont einer bewusst geformten oder unre-
flektiert iibernommenen Konzeption der Welt und des Lebens
in ihr. Dabei ist es nicht unwesentlich, ob diese Konzeption
christlich gepriagt ist, mit einer tiberirdischen Regie und einem
Eingreifen dieser Regie in das Weltgeschehen rechnet oder nicht.

Ubersetzungen stammen, wenn nicht anders angegeben, vom
Verfasser. Antike Autoren kiirze ich nach dem Lexikon der Alten
Welt und der Theologischen Realenzyklopédie ab. Die Abkiir-
zungen von Zeitschriften, Reihen, und Standardwerken richten
sich nach dem Internationalen Abkiirzungsverzeichnis fiir Theo-
logie und Grenzgebiete von Siegfried M. Schwertner (2. Auflage)
und dem Lexikon fiir Theologie und Kirche (3. Auflage). Biblio-

> Ein typisches Beispiel dafiir sind m.E. die Beitrige von Knut Backhaus in:
Ders./G. Hifner, Historiographie und fiktionales Erzahlen. Zur Konstruktivitit in
Geschichtstheorie und Exegese (BThSt 86), Neukirchen-Vluyn 2007.

11



Vorwort

graphische Angaben mit Kurztitel findet man vollstindig in der
Literaturliste. Fiir hilfreiche Kritik und Hinweise danke ich mei-
nem Freund Michael Stahl. Meinem Lehrer Gerhard Lohfink
danke ich fur alle Ermutigung und Unterstiitzung, dem Verlag
Herder, besonders seinem Lektor Dr. Bruno Steimer, fiir die
sorgfiltige und hilfreiche Betreuung meines Manuskripts.

Heidesheim, in der Osterzeit 2021 Marius Reiser

12



Vorbemerkung tiber Symbolik, Metaphorik und
Allegorese

Die Wahrheit fiktiver Ziige in einer historischen Erzihlung liegt,
sofern diese iiberhaupt Wahrheit ausdriicken, auf der symboli-
schen Ebene. Das ist ein Grundgedanke, der die folgenden Bei-
trage durchzieht. Nun gibt es in der Literaturwissenschaft wie in
der Philosophie recht unterschiedliche Auffassungen von Symbol
und Symbolik. Deshalb mochte ich an dieser Stelle mein eigenes
Symbolverstindnis erldutern. Dabei gehe ich von einem durch-
aus landldufigen Verstindnis aus.'

Was ein Symbol ist, wird deutlich, wenn wir es mit der Meta-
pher vergleichen. Beide haben eine gemeinsame Grundfunktion:
Sie verweisen auf etwas. Dieses Etwas, worauf sie verweisen, ist
gewohnlich geistiger, moralischer oder transzendenter Natur.
Wir reden etwa von einer geistigen Blockade, unserem inneren
Schweinehund oder vom himmlischen Paradies. Metaphern ha-
ben also ebenso wie Symbole Zeichencharakter. Der Unterschied
liegt darin, dass eine Metapher immer ein sprachliches Zeichen,
ein Wortbild, ist, wihrend ein Symbol ein sinnlich wahrnehm-
bares Zeichen, ein Sinnbild ist. Ein und dasselbe Wort kann das
eine wie das andere sein. Wenn wir einen Garten, der uns vor
Augen steht, als ein ,Paradies“ bezeichnen, wird der Garten
zum Symbol fiir etwas Himmlisches. Wenn wir dagegen unseren
Verstorbenen das ,,Paradies“ wiinschen, gebrauchen wir das Wort
als Metapher fiir die himmlische Wirklichkeit. Metaphorisch
sind Ausdriicke, Redewendungen oder Texte mit einem anderen
als dem eigentlichen Bezugsobjekt; wenn wir zum Beispiel einen

! Niheres bei M. Reiser, Biblische Metaphorik und Symbolik, in: Ders., Bibelkritik
79-98. Zur Allegorese vgl. ebd. 99-152. Niitzlich erscheint mir immer noch das
Biichlein von Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol, Gottingen 21993,

13



Vorbemerkung tiber Symbolik, Metaphorik und Allegorese

Mitmenschen als ,,Kamel“ bezeichnen. Symbolisch sind anschau-
liche Gegenstinde, Handlungen oder Vorginge, denen wir — aus
welchem Grund auch immer — Zeichencharakter zusprechen,
zum Beispiel einem Ring, einer Flagge, einem Kuss. Natiirlich
kann man auch kiissen, nur um sich sinnliche Lust zu verschaf-
fen. Dann ist der Kuss allerdings seines Symbolwerts als Zeichen
von Zuneigung und Liebe beraubt.

Diese grundlegende Unterscheidung von Metapher und Sym-
bol ist gerade im Hinblick auf Texte wichtig. Auch in Texten
kann man Symbolisches und Metaphorisches unterscheiden.
Eine Metapher in einem Text erkennt man daran, dass sie eine
Spannung zwischen dem Gesagten und dem Gemeinten mit
sich bringt. Da ist von einem Kamel die Rede, aber dieses Kamel
soll ein Mensch sein. Sprachwissenschaftlich gesprochen treten in
einem solchen Fall das Denotat des Wortes (in unserem Fall das
Tier genannt Kamel) und sein Referent oder Bezugsobjekt (in
unserem Fall ein Mensch) in eine spannende Beziehung. Diese
Spannung von Gesagtem und Gemeintem gibt es beim Symbol
nicht; da gibt es einen Referenten, aber kein Denotat, das vom
Referenten zu unterscheiden wire. Symbole sind einfach Dinge,
Handlungen oder Vorginge, die tiber sich hinausweisen. Das Ge-
meinte hat ein Mitgemeintes, eine zusitzliche Bedeutung, die
nicht explizit gemacht sein muss. Das kann natiirlich die Ent-
scheidung, ob ein Mitgemeintes vorliegt und worin es besteht,
schwierig oder beliebig machen.

Grundsitzlich kann jedes anschauliche Element in einem Text
symbolischen Charakter annehmen, entweder schon vom Autor
her oder erst durch den Interpreten, der einem Textelement von
sich aus symbolischen Charakter zuspricht. Wenn in einer Ge-
schichte ein Berg vorkommt, muss das kein Symbol sein. Wenn
der Berg aber Sinai oder Horeb heif3t, sieht es gleich anders aus.
Wenn Jesus auf einen Berg geht, um sich zurtickzuziehen, hat der
Berg nicht unbedingt symbolische Bedeutung. Wenn aber der
Evangelist Matthdus wichtige Ereignisse im Leben Jesu auf ,,dem

14



Vorbemerkung tber Symbolik, Metaphorik und Allegorese

Berg® stattfinden lasst (Bergpredigt, Verklirung, Schlussworte),
dann ist der Berg offensichtlich zu einem Symbol fiir heraus-
ragende Ereignisse geworden. Ein Kreuz war vor Jesus nichts an-
deres als ein Marterholz; durch ihn wurde es zum Symbol der
Erlosung. Der Kuss des Judas ist natiirlich auch ein Symbol,
aber ein missbrauchtes. Denn Judas beniitzt das Symbol der Zu-
neigung und Verbundenheit als Symbol des Verrats.

Wie wichtig die Unterscheidung von Metapher und Symbol
ist, sieht man am Beispiel der Gleichnisse und Wunder Jesu. Die
Gleichnisse als Sprachfiguren gehoren auf die Seite der Metapher,
die Wunder als sinnlich wahrnehmbare Zeichen dagegen auf die
Seite des Symbols. Beide, Gleichnisse wie Wunder, verweisen auf
denselben Referenten: das Reich Gottes. Die Gleichnisse be-
schreiben es mit sprachlichen Mitteln, durch Darstellung und
Erzihlung, die Wunder beschreiben es durch Aktionen und
sichtbare Wirkungen und beweisen damit, dass Gottes Herr-
schaft auch realisierbar ist. Der Beweis der Realisierbarkeit setzt
natiirlich voraus, dass die Wunder tatsdchlich geschehen sind.
Wenn sie erfunden sind, dann sind die Wundergeschichten ledig-
lich Sprachfiguren, das heif3t: Gleichnisse. So werden sie heute in
der Exegese zwar oft verstanden und interpretiert, aber diese Auf-
fassung ist jedenfalls nicht die der biblischen Autoren. Die reiche
Symbolik der Wunder Jesu, wie sie in den Evangelien erzihlt
werden, unterscheidet sie wesentlich von den Wundererzahlun-
gen der griechisch-romischen Umwelt.”

Wir hatten gesagt, dass grundsitzlich jedes anschauliche Ele-
ment in einem Text symbolischen Charakter annehmen kann, sei
es durch den Autor (wie im Fall des Berges im Matthdusevangeli-
um) oder durch den Interpreten eines Textes. Der Interpret kann
jedes Element in einem Text, das ihm daftir geeignet scheint, in
einem tibertragenen Sinn verstehen, indem er den Sachverhalt

> Vgl. M. Reiser, Sprache und literarische Formen 137-141; ders., Der unbequeme
Jesus 158—-197.

15



Vorbemerkung tiber Symbolik, Metaphorik und Allegorese

oder die Aussage im Text auf einen neuen Referenten bezieht. Auf
diese Weise kann er den Text in die Gegenwart tibersetzen. Genau
das ist das Prinzip der alten Allegorese. Wilhelm Egger hat es
passend als eine Art Amplifikation oder Sinnerweiterung auf-
gefasst, als Aktualisierung biblischer Texte, indem man sie in
neuen Kontexten liest.” Das Ziel der Allegorese ist somit eine
Art Aggiornamento biblischer Texte. Jesus hat einem Blinden
die Augen geoffnet: Muss er nicht auch uns die Augen 6ffnen,
natiirlich nicht unsere leiblichen Augen, wohl aber unsere geisti-
gen Augen, die Augen der Seele? Jesus hat einen Aussitzigen ge-
heilt. Sind nicht auch wir in einem tibertragenen Sinn aussitzig
und unrein? Miissten wir uns nicht von Jesus ein reines Herz
schaffen lassen, damit wir Gott schauen konnen (vgl. Mt 5,8)?
Schon frith hat man das Boot in den Geschichten vom Seesturm
und vom Seewandel auf das Schiff der Kirche gedeutet. Diese
Deutung hat sich als sehr reichhaltig erwiesen. Es ist zundchst
lediglich eine allegorische Auslegung. Aus ihr hat sich aber wie-
derum das Schiff als Symbol fiir die Gemeinschaft der Kirche er-
geben und die Rede vom ,,Kirchenschiff im Sinn des Kirchen-
raumes.* Die Allegorese ist heute unter Exegeten zwar verpont,
aber in Predigten ist sie unvermeidlich und lebendig, wie jeder
aufmerksame Zuhorer leicht feststellen kann. Ob die jeweiligen
Allegoresen der Prediger freilich einleuchtend, gut und passend
sind, ist eine andere Frage.

> Vgl. W. Egger, Methodenlehre zum Neuen Testament. Einfithrung in linguistisch
und historisch-kritische Methoden, Freiburg i. Br. 1987, 209—-222; M. Reiser, Alle-
gorisch lesen?, in: Ders., Die Autoritit der Schrift 43—51.

* Vgl. H. Rahner, Antenna crucis, in: Ders., Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie
der Viter, Salzburg 1964, 239-564.

16



