
Marius Reiser

„Und er wurde vor ihren
Augen verwandelt“

Fiktion und Wahrheit in neutestamentlichen
Geschichtserzählungen



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: Theophanes der Grieche,
Die Verklärung des Erlösers, 15. Jh.;

Ikone aus der Verklärungskathedrale in Pereslawi-Salesski,
staatl. Tretyakov Galerie, Moskau

Satz: B. Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-39160-6

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83160-7



Inhalt

5

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Vorbemerkung über Symbolik, Metaphorik und Allegorese 13

I. Das Problem der Geschichte und ihrer Darstellung . . . . 17

1. Das Problem der historischen Darstellung . . . . . . . . . . 17

2. Geschichtserzählung und historischer Roman . . . . . . . 24

2.1. Homer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24

2.2. Moderne historische Erzählungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

2.3. Die Evangelien: historische Romane? . . . . . . . . . . . . . . 47

3. Der Sinn der Geschichte und der Sinn für das
Geschichtliche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

II. Fiktion und Wahrheit als Problemfeld . . . . . . . . . . . . . . 63

1. Erfundenes, das dem Wirklichen gleichsieht . . . . . . . . . 64

2. Woran erkennt man das Fiktive? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84

3. Schiller und das Problem der geschichtlichen
Darstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

III. Wie wahr ist die Weihnachtsgeschichte? . . . . . . . . . . . . 114

1. Historie und Symbolik in der Geburtsgeschichte Jesu
bei Lukas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114

1.1. Die historische Seite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116

1.2. Die symbolische Seite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125

1.3. Das singuläre Paradox . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138



6

2. Historie und Symbolik in der Geburtsgeschichte Jesu
bei Matthäus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

2.1. Herodes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144

2.2. Die Weisen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 147

2.3. Die unschuldigen Kinder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167

IV. Die Verklärung Jesu (Mk 9,2–10) – historisch und
symbolisch betrachtet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171

1. Die markinische Darstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

2. Gattung und Historizität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181

3. Symbolik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186

V. Von Cäsarea nach Malta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192

1. Zur historischen Glaubwürdigkeit von Apg 27 . . . . . . . 192

1.1. Literarische Seefahrt- und Schiffbrucherzählungen . . . 195

1.2. Winde und eine windige Theorie . . . . . . . . . . . . . . . . . 209

1.3. Literarkritik und das historisch Wahrscheinliche . . . . . 219

1.4. Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225

2. Apg 27 – Bericht oder Roman? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226

2.1. Apg 27 als historische Darstellung . . . . . . . . . . . . . . . . 228

2.2. Romanhaftes in Apg 27? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

2.3. Die griechischen Liebesromane und die Apostel-
geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

Abgekürzt zitierte Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248

Erstveröffentlichungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 252

Inhalt



Vorwort

Das Thema „Fiktion und Wahrheit“ ist ein weites Feld. Deshalb
schränke ich es ein auf „neutestamentliche Geschichtserzählun-
gen“. Am Anfang stehen zwei grundlegende Kapitel zur Pro-
blematik historischer Erzählung und Darstellung, die von unter-
schiedlichen Ansatzpunkten her dasselbe Problem ins Auge
fassen, sich gegenseitig ergänzen und einen Lösungsansatz ent-
wickeln. Das erste ordnet die Fragestellung in einen weiten his-
torischen und hermeneutischen Horizont ein, ohne den die im-
mer wieder diskutierten Probleme an konkreten Texten nicht
wirklich verständlich und lösbar werden. Es stellt insbesondere
die Frage, ob es sich bei den Evangelien und der Apostelge-
schichte aus heutiger Sicht um so etwas wie historische Romane
handelt. Das zweite Kapitel zeigt, wie die Antike mit dem Pro-
blem des Erfundenen, das dem Wirklichen zum Verwechseln
ähnlich sieht, umging und zu einem Schluss kam, der auch neu-
erdings wieder Akzeptanz findet: dass eine historische Darstel-
lung ohne kreative Rekonstruktionen, und das heißt: historisches
Einfühlungsvermögen und fiktive Elemente, gar nicht aus-
kommt. Von daher stellt sich die Frage nach Indizien für fiktive
Anteile in gegebenen biblischen Darstellungen. Diese können
und sollten meiner Ansicht nach großenteils symbolisch, meta-
phorisch oder allegorisch gedeutet werden. Anders kann ihre
Aussageabsicht nicht erfasst und aktualisiert werden. Deshalb be-
ginne ich mit einer Vorbemerkung über diese Begriffe und Aus-
legungsweisen.

Der gefundene Lösungsansatz wird anschließend beispielhaft
geprüft an einer Reihe von neutestamentlichen Texten, die in
der modernen Exegese aus ganz unterschiedlichen Gründen als
Legenden oder Fiktionen betrachtet werden. Ich behandle zu-

7



nächst die beiden Geburtsgeschichten Jesu bei Lukas und Mat-
thäus als Beispiele für stark symbolische Erzählungen mit einem
historischen Kern (Kapitel III). Im Hinblick auf die Verklärungs-
geschichte wird heute in der Exegese gewöhnlich jeder histori-
sche Kern bestritten. Ich versuche zu zeigen, dass man sie durch-
aus als authentische Anekdote verstehen kann und dass dies
sogar die nächstliegende Annahme ist (Kapitel IV). Zum Schluss
behandle ich die Seereise des Paulus von Cäsarea nach Rom in
Apostelgeschichte 27 (Kapitel V). Diese Erzählung, die noch
Anfang des 20. Jahrhunderts für einen Althistoriker wie Eduard
Meyer als „ein Glanzstück in sachlicher Korrektheit“ galt, wird
heute von vielen ernsthaften Exegeten hartnäckig als fiktive Er-
zählung beurteilt, die Lukas mit Hilfe von Romanmotiven ge-
schaffen habe. Mit historischen und literaturwissenschaftlichen
Analysen, vor allem aber durch sorgfältige Vergleiche mit antiken
Schifffahrtsberichten und Romanen lässt sich meines Erachtens
aufweisen, dass wir bei Eduard Meyers Urteil bleiben sollten.

Die gewählten Beispiele zeigen, wie komplex das Problemfeld
von Fiktivität und Authentizität ist und wie jede Geschichte für
sich genommen werden muss. Die Geburtsgeschichten bei Lukas
und Matthäus einerseits und die Erzählung einer genau datier-
baren Seereise in der Apostelgeschichte andererseits vertreten
gleichsam die beiden Extreme der biblischen Gattung Ge-
schichtserzählung: auf der einen Seite des Spektrums die symboli-
sche Erzählung mit einem historischen Kern, auf der anderen der
Bericht mit nur leichten Stilisierungen. Auf diese Weise wird das
weite Feld, mit dem gerechnet werden muss, doch wenigstens ab-
gesteckt.

Wo sich Wahrheit und Fiktion gegenüberstehen, meint Wahr-
heit: So verhält sich die Sache, so oder ungefähr so ist oder war es
wirklich, Fiktion dagegen: Das ist erfunden, aus welchen Grün-
den auch immer. Nun spricht man aber zu Recht auch von der
Wahrheit erfundener Geschichten wie Gleichnissen, Legenden,
Mythen und Märchen oder auch von einzelnen Erzählzügen mit

8

Vorwort



symbolischem Charakter. Dann ist gemeint: Auch sie können
etwas an der Wirklichkeit der Welt und des menschlichen Lebens
zum Ausdruck bringen, etwas, das uns vielleicht immer wieder
begegnet und sich möglicherweise nur schwer oder gar nicht an-
ders vermitteln lässt als in dieser Form. Die Frage nach der
Wahrheit, die ein Autor mit einer bestimmten Erzählung oder
einem bestimmten Erzählzug zum Ausdruck bringen möchte,
setzt somit eine möglichst genaue Bestimmung der literarischen
Art innerhalb des aufgezeigten Spektrums der Gattung Ge-
schichtserzählung voraus.

Was nun die Terminologie angeht, herrscht in der modernen
Literaturwissenschaft eine gewisse Verwirrung. Da meint man
mit „Fiktion“ oft jede Art von narrativen Texten und mit „Fiktio-
nalität“ die literarische Gestaltung überhaupt, unabhängig davon,
ob das Gestaltete erfunden oder wirklich geschehen ist.1 Dann
kann mit einem „fiktionalen“ Text durchaus eine korrekte histori-
sche Schilderung gemeint sein. Deshalb ist es um der Klarheit wil-
len sinnvoll, im Fall von erfundenen Geschichten oder imaginären
Details prägnant von fiktiven Geschichten oder Details zu spre-
chen. Demgemäß unterscheide ich im Folgenden nach Möglich-
keit zwischen Fiktivität und Fiktionalität. Im Fall von Zitaten aus
älterer Literatur und auch sonst muss man freilich mit dem tradi-
tionellen Sprachgebrauch rechnen, in dem „fiktional“ immer er-
funden, erdichtet heißt. Im englischen Sprachraum unterscheidet
man zwischen „fictional“ und „non-fictional literature“. „Non-
fictional literature“ meint dabei Sachbücher, darunter auch his-
torische Darstellungen. Dass auch Sachbücher, zumal historische
Darstellungen, nicht ohne fiktive Elemente auskommen, werden
wir in den beiden ersten Beiträgen sehen.

9

1 Vgl. M. Fludernik, Erzähltheorie. Eine Einführung, Darmstadt 22008, 72–74.
Gründlich und informativ ist das entsprechende Kapitel bei Wolfgang Fritzen, Von
Gott verlassen? Das Markusevangelium als Kommunikationsangebot für bedrängte
Christen, Stuttgart 2008, 26–42.

Vorwort



In der modernen Bibelexegese gibt es eine Strömung, als „nar-
rative criticism“ bezeichnet, die das Problem der fiktiven Anteile
in Geschichtserzählungen nach der Methode lösen will, die Ale-
xander beim Gordischen Knoten angewandt hat. Man erklärt
sämtliche biblischen Erzählungen für fiktional ohne Rücksicht
auf die möglichen oder tatsächlichen historischen Elemente da-
rin und deutet sie gleichsam aus sich heraus als eine Art eigen-
ständiger Gleichnisse, die mit den üblichen literaturwissenschaft-
lichen Methoden untersucht werden. So erspart man sich die
mühseligen Fragen und Untersuchungen zur Historizität. Außer-
dem gibt diese Betrachtungsweise dem Interpreten große Freiheit
in der Deutung.2 Dann wird die in Apg 27 geschilderte Romreise,
die von sich aus nichts Fiktives an sich hat, zu einer metaphori-
schen Erzählung über einen religiösen Weg mit seinen Fährnis-
sen, Tücken und Mühsalen. Einer solchen gleichnishaften Deu-
tung kann man durchaus etwas abgewinnen, aber man sollte
sich bewusst bleiben, dass man damit Allegorese betreibt. Und
es besteht die Gefahr, dass man auf diesem Weg unversehens zu
einer modernen Variante des Gnostizismus gelangt.

Auch abgesehen von dieser formalistischen Literaturtheorie
wird unser Thema heute gerne mit umfassenden Theoriekonzep-
ten angegangen. Diese Konzepte bleiben gewöhnlich abstrakt,
verallgemeinern bestimmte Aussagen in den Quellen und über-
gehen die konkreten Befunde der unterschiedlichen Weisen von
Geschichtsdarstellung. Sie haben die Tendenz, den Anteil des
Konstruierten und Fiktiven in der Geschichtsschreibung im All-
gemeinen und der antiken im Besonderen so hoch einzuschät-
zen, dass historische und kulturgeschichtliche Rückfragen sich
erübrigen. Auf diese Weise umgeht man wie beim narrative criti-

10

2 Vgl. D.E. Aune, Art. Narrative criticism, in: The Westminster Dictionary of New
Testament and Early Christian Literature and Rhetoric, Louisville (Kent.) 2003,
315–317.

Vorwort



cism die eigentlichen Fragen und Probleme historischer For-
schung an konkreten Texten.3

Deshalb ziehe ich eine induktive Methode vor und gehe von
konkreten Fragestellungen, Befunden und Problemen aus. Dieser
induktive Weg führt, konsequent verfolgt, zu Fragehorizonten,
die die Einzeltexte und ganze literarische Traditionen überstei-
gen. Der Forscher sollte im Hinblick auf geschichtliche Gescheh-
nisse und Entwicklungen ja nicht nur mit den Problemen ihrer
literarischen Darstellung vertraut sein, er sollte sich auch ein we-
nig mit Geschichtsphilosophie befassen. Andernfalls wird er sei-
nen Ausführungen und Darstellungen Prämissen und welt-
anschauliche Konzeptionen zugrunde legen, die er nie gründlich
reflektiert hat. Jeder Interpret geschichtlicher Quellen aus alter
wie aus neuer Zeit bringt leitende Ideen und Vorverständnisse
weltanschaulicher Art mit. Das ist unumgänglich. Aber man
sollte diese Ideen und Vorverständnisse sich und der Leserschaft
deutlich machen. Grundsätzlich steht jede Aussage über Ge-
schichtliches im Horizont einer bewusst geformten oder unre-
flektiert übernommenen Konzeption der Welt und des Lebens
in ihr. Dabei ist es nicht unwesentlich, ob diese Konzeption
christlich geprägt ist, mit einer überirdischen Regie und einem
Eingreifen dieser Regie in das Weltgeschehen rechnet oder nicht.

Übersetzungen stammen, wenn nicht anders angegeben, vom
Verfasser. Antike Autoren kürze ich nach dem Lexikon der Alten
Welt und der Theologischen Realenzyklopädie ab. Die Abkür-
zungen von Zeitschriften, Reihen, und Standardwerken richten
sich nach dem Internationalen Abkürzungsverzeichnis für Theo-
logie und Grenzgebiete von Siegfried M. Schwertner (2. Auflage)
und dem Lexikon für Theologie und Kirche (3. Auflage). Biblio-

11

3 Ein typisches Beispiel dafür sind m. E. die Beiträge von Knut Backhaus in:
Ders./G. Häfner, Historiographie und fiktionales Erzählen. Zur Konstruktivität in
Geschichtstheorie und Exegese (BThSt 86), Neukirchen-Vluyn 2007.

Vorwort



graphische Angaben mit Kurztitel findet man vollständig in der
Literaturliste. Für hilfreiche Kritik und Hinweise danke ich mei-
nem Freund Michael Stahl. Meinem Lehrer Gerhard Lohfink
danke ich für alle Ermutigung und Unterstützung, dem Verlag
Herder, besonders seinem Lektor Dr. Bruno Steimer, für die
sorgfältige und hilfreiche Betreuung meines Manuskripts.

Heidesheim, in der Osterzeit 2021 Marius Reiser

12

Vorwort



Vorbemerkung über Symbolik, Metaphorik und
Allegorese

Die Wahrheit fiktiver Züge in einer historischen Erzählung liegt,
sofern diese überhaupt Wahrheit ausdrücken, auf der symboli-
schen Ebene. Das ist ein Grundgedanke, der die folgenden Bei-
träge durchzieht. Nun gibt es in der Literaturwissenschaft wie in
der Philosophie recht unterschiedliche Auffassungen von Symbol
und Symbolik. Deshalb möchte ich an dieser Stelle mein eigenes
Symbolverständnis erläutern. Dabei gehe ich von einem durch-
aus landläufigen Verständnis aus.1

Was ein Symbol ist, wird deutlich, wenn wir es mit der Meta-
pher vergleichen. Beide haben eine gemeinsame Grundfunktion:
Sie verweisen auf etwas. Dieses Etwas, worauf sie verweisen, ist
gewöhnlich geistiger, moralischer oder transzendenter Natur.
Wir reden etwa von einer geistigen Blockade, unserem inneren
Schweinehund oder vom himmlischen Paradies. Metaphern ha-
ben also ebenso wie Symbole Zeichencharakter. Der Unterschied
liegt darin, dass eine Metapher immer ein sprachliches Zeichen,
ein Wortbild, ist, während ein Symbol ein sinnlich wahrnehm-
bares Zeichen, ein Sinnbild ist. Ein und dasselbe Wort kann das
eine wie das andere sein. Wenn wir einen Garten, der uns vor
Augen steht, als ein „Paradies“ bezeichnen, wird der Garten
zum Symbol für etwas Himmlisches. Wenn wir dagegen unseren
Verstorbenen das „Paradies“ wünschen, gebrauchen wir das Wort
als Metapher für die himmlische Wirklichkeit. Metaphorisch
sind Ausdrücke, Redewendungen oder Texte mit einem anderen
als dem eigentlichen Bezugsobjekt; wenn wir zum Beispiel einen

13

1 Näheres bei M. Reiser, Biblische Metaphorik und Symbolik, in: Ders., Bibelkritik
79–98. Zur Allegorese vgl. ebd. 99–152. Nützlich erscheint mir immer noch das
Büchlein von Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol, Göttingen 21993.



Mitmenschen als „Kamel“ bezeichnen. Symbolisch sind anschau-
liche Gegenstände, Handlungen oder Vorgänge, denen wir – aus
welchem Grund auch immer – Zeichencharakter zusprechen,
zum Beispiel einem Ring, einer Flagge, einem Kuss. Natürlich
kann man auch küssen, nur um sich sinnliche Lust zu verschaf-
fen. Dann ist der Kuss allerdings seines Symbolwerts als Zeichen
von Zuneigung und Liebe beraubt.

Diese grundlegende Unterscheidung von Metapher und Sym-
bol ist gerade im Hinblick auf Texte wichtig. Auch in Texten
kann man Symbolisches und Metaphorisches unterscheiden.
Eine Metapher in einem Text erkennt man daran, dass sie eine
Spannung zwischen dem Gesagten und dem Gemeinten mit
sich bringt. Da ist von einem Kamel die Rede, aber dieses Kamel
soll ein Mensch sein. Sprachwissenschaftlich gesprochen treten in
einem solchen Fall das Denotat des Wortes (in unserem Fall das
Tier genannt Kamel) und sein Referent oder Bezugsobjekt (in
unserem Fall ein Mensch) in eine spannende Beziehung. Diese
Spannung von Gesagtem und Gemeintem gibt es beim Symbol
nicht; da gibt es einen Referenten, aber kein Denotat, das vom
Referenten zu unterscheiden wäre. Symbole sind einfach Dinge,
Handlungen oder Vorgänge, die über sich hinausweisen. Das Ge-
meinte hat ein Mitgemeintes, eine zusätzliche Bedeutung, die
nicht explizit gemacht sein muss. Das kann natürlich die Ent-
scheidung, ob ein Mitgemeintes vorliegt und worin es besteht,
schwierig oder beliebig machen.

Grundsätzlich kann jedes anschauliche Element in einem Text
symbolischen Charakter annehmen, entweder schon vom Autor
her oder erst durch den Interpreten, der einem Textelement von
sich aus symbolischen Charakter zuspricht. Wenn in einer Ge-
schichte ein Berg vorkommt, muss das kein Symbol sein. Wenn
der Berg aber Sinai oder Horeb heißt, sieht es gleich anders aus.
Wenn Jesus auf einen Berg geht, um sich zurückzuziehen, hat der
Berg nicht unbedingt symbolische Bedeutung. Wenn aber der
Evangelist Matthäus wichtige Ereignisse im Leben Jesu auf „dem

14

Vorbemerkung über Symbolik, Metaphorik und Allegorese



Berg“ stattfinden lässt (Bergpredigt, Verklärung, Schlussworte),
dann ist der Berg offensichtlich zu einem Symbol für heraus-
ragende Ereignisse geworden. Ein Kreuz war vor Jesus nichts an-
deres als ein Marterholz; durch ihn wurde es zum Symbol der
Erlösung. Der Kuss des Judas ist natürlich auch ein Symbol,
aber ein missbrauchtes. Denn Judas benützt das Symbol der Zu-
neigung und Verbundenheit als Symbol des Verrats.

Wie wichtig die Unterscheidung von Metapher und Symbol
ist, sieht man am Beispiel der Gleichnisse und Wunder Jesu. Die
Gleichnisse als Sprachfiguren gehören auf die Seite der Metapher,
die Wunder als sinnlich wahrnehmbare Zeichen dagegen auf die
Seite des Symbols. Beide, Gleichnisse wie Wunder, verweisen auf
denselben Referenten: das Reich Gottes. Die Gleichnisse be-
schreiben es mit sprachlichen Mitteln, durch Darstellung und
Erzählung, die Wunder beschreiben es durch Aktionen und
sichtbare Wirkungen und beweisen damit, dass Gottes Herr-
schaft auch realisierbar ist. Der Beweis der Realisierbarkeit setzt
natürlich voraus, dass die Wunder tatsächlich geschehen sind.
Wenn sie erfunden sind, dann sind die Wundergeschichten ledig-
lich Sprachfiguren, das heißt: Gleichnisse. So werden sie heute in
der Exegese zwar oft verstanden und interpretiert, aber diese Auf-
fassung ist jedenfalls nicht die der biblischen Autoren. Die reiche
Symbolik der Wunder Jesu, wie sie in den Evangelien erzählt
werden, unterscheidet sie wesentlich von den Wundererzählun-
gen der griechisch-römischen Umwelt.2

Wir hatten gesagt, dass grundsätzlich jedes anschauliche Ele-
ment in einem Text symbolischen Charakter annehmen kann, sei
es durch den Autor (wie im Fall des Berges im Matthäusevangeli-
um) oder durch den Interpreten eines Textes. Der Interpret kann
jedes Element in einem Text, das ihm dafür geeignet scheint, in
einem übertragenen Sinn verstehen, indem er den Sachverhalt

15

2 Vgl. M. Reiser, Sprache und literarische Formen 137–141; ders., Der unbequeme
Jesus 158–197.

Vorbemerkung über Symbolik, Metaphorik und Allegorese



oder die Aussage im Text auf einen neuen Referenten bezieht. Auf
diese Weise kann er den Text in die Gegenwart übersetzen. Genau
das ist das Prinzip der alten Allegorese. Wilhelm Egger hat es
passend als eine Art Amplifikation oder Sinnerweiterung auf-
gefasst, als Aktualisierung biblischer Texte, indem man sie in
neuen Kontexten liest.3 Das Ziel der Allegorese ist somit eine
Art Aggiornamento biblischer Texte. Jesus hat einem Blinden
die Augen geöffnet: Muss er nicht auch uns die Augen öffnen,
natürlich nicht unsere leiblichen Augen, wohl aber unsere geisti-
gen Augen, die Augen der Seele? Jesus hat einen Aussätzigen ge-
heilt. Sind nicht auch wir in einem übertragenen Sinn aussätzig
und unrein? Müssten wir uns nicht von Jesus ein reines Herz
schaffen lassen, damit wir Gott schauen können (vgl. Mt 5,8)?
Schon früh hat man das Boot in den Geschichten vom Seesturm
und vom Seewandel auf das Schiff der Kirche gedeutet. Diese
Deutung hat sich als sehr reichhaltig erwiesen. Es ist zunächst
lediglich eine allegorische Auslegung. Aus ihr hat sich aber wie-
derum das Schiff als Symbol für die Gemeinschaft der Kirche er-
geben und die Rede vom „Kirchenschiff“ im Sinn des Kirchen-
raumes.4 Die Allegorese ist heute unter Exegeten zwar verpönt,
aber in Predigten ist sie unvermeidlich und lebendig, wie jeder
aufmerksame Zuhörer leicht feststellen kann. Ob die jeweiligen
Allegoresen der Prediger freilich einleuchtend, gut und passend
sind, ist eine andere Frage.

16

3 Vgl. W. Egger, Methodenlehre zum Neuen Testament. Einführung in linguistisch
und historisch-kritische Methoden, Freiburg i. Br. 1987, 209–222; M. Reiser, Alle-
gorisch lesen?, in: Ders., Die Autorität der Schrift 43–51.
4 Vgl. H. Rahner, Antenna crucis, in: Ders., Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie
der Väter, Salzburg 1964, 239–564.

Vorbemerkung über Symbolik, Metaphorik und Allegorese


