Pius Parsch
Die liturgische Predigt



PIUS-PARSCH-STUDIEN
Quellen und Forschungen zur Liturgischen Bewegung
Band 19

Herausgegeben von Univ.-Prof. Dr. Andreas Redtenbacher CanReg,
Klosterneuburg

In Verbindung mit

Univ.-Prof. Dr. Harald Buchinger, Regensburg
Univ.-Prof. Dr. Hans-Jiirgen Feulner, Wien
Univ.-Prof. Dr. Ansgar Franz, Mainz
Univ.-Prof. em. Dr. Basilius Groen, Graz
Univ.-Prof. em. Dr. Andreas Heinz, Trier
Univ.-Prof. Dr. Birgit Jeggle-Merz, Chur/Luzern
Univ.-Prof. Dr. Reinhard Mef8ner, Innsbruck
Univ.-Prof. em. Dr. Rudolf Pacik, Salzburg

P. Mag. Winfried Bachler OSB, OLI Salzburg



Pius Parsch

Die liturgische Predigt.
Grundlegung

Neu eingeleitet von Marco Benini

A

HERDER |7

FREIBURG - BASEL - WIEN



WISSENSCHAFT+ FORSCHUNG
NIEDEROSTERREICH

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

waw%Sr:g FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder GmbH

Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-38919-1



Inhalt

Die liturgische Predigt bei Pius Parsch . . . .. ... . ... . ... 7%
Marco Benini

1.  Zum Begriff liturgische (Kurz-)Predigt und seinem

historischen Kontext . . . . . ... ... ... ... .. .. ... 7*
1.1 Definition . . . . . ... ... ... 7*
1.2 Predigt — Homilie . . ... ... ... ... ... ... . ... 10%
1.3 Liturgische Kurzpredigt . . . . ... ... ... ... ... ... 13*

2. Die Predigt als wichtiges Anliegen Parschs — Predigtwerke .  14*

2.1 Vierbdndiges Predigtwerk . . . . . ... ... ... ... 14%
2.2 Zehnbindiges Predigtwerk . . . . . ... ... ... 15%*
3. Theologische Aspekte in Parschs Predigtverstindnis . . . . . 16*
3.1 Gott spricht durch den Prediger . . . . .. ... ... . .. . 16*
3.2 Wort — Eucharistie—Leben . . . . ... ... ... ... . .. . 18%
3.3 Sakramentalitit des Wortes in der Predigt . . . . . . . . . .. 19%
4. Parschs eigene Praxis als Anregung fiir andere. . . . . . . .. 20%
4.1 Zu Vorbereitung, Dauer und Stil der Predigten . . . . . . . . 20%
4.2 Bibelstunde und Messopfererziehung . . . . . . . ... .. .. 22%
5. Predigten iiber Gegenstinde der Liturgie . . . . . . .. . . .. 23*
6. Warum eine Neuausgabe? . . . . . ... ... ... ... ... . 25%
FAKSIMILE 29%
Register . . . . . ... ... 387*

Schriftstellen. . . . ... ... ... . ... 387*

Sachregister . . . . . ... ... ... ... ... 389*

Personenregister . . . ... ... ... ... .. ... . ..... 395%

5*






Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

Marco Benini

Pius Parschs Grundanliegen bestand bekanntlich in der Verbindung von
»Bibel und Liturgie“. Er formulierte in einem Tagebucheintrag von 1921,
dass er diese zwei Schlagworte geprigt habe.' In seinen liturgischen Pre-
digten findet die Verkniipfung beider Grofien ebenfalls Ausdruck, denn
in ihnen wird die Heilige Schrift im Kontext der Liturgie ausgelegt.

1. Zum Begriff liturgische (Kurz-) Predigt und seinem historischen
Kontext

1.1 Definition

Was verstand Parsch unter einer liturgischen Predigt?* Im vorliegenden
Band Grundlegung der liturgischen Predigt geht er einleitend auf diese
Frage ein. Zunichst scheint der Begriff eine Predigt iiber die Liturgie,
iiber die Messe, die Sakramente oder Riten zu meinen. Auch wenn
Parsch eine solche Art von Predigt wertschitzte und dieser Band auch
solche Predigten enthilt, sei das nicht der Sinn einer liturgischen Pre-
digt. Vielmehr ist es

»eine Predigt, die zeitlich und ortlich in die Liturgie eingebaut, die
auch inhaltlich und gedanklich von der Liturgie beeinflusst und ge-
fihrt ist. Es sind also zwei Elemente da, die eine Predigt zu einer

1 Vgl mit Zitat N. Héslinger, Der Lebenslauf von Pius Johann Parsch, in: N. Hos-
linger / T. Maas-Ewerd (Hg.), Mit sanfter Zahigkeit. Pius Parsch und die biblisch-li-
turgische Erneuerung (SPPI 4), Klosterneuburg 1979, 13-78, hier 39 mit Anm. 97.
2 Die Predigten Parschs wurden bisher nur selten eigens behandelt. Vgl. A. Redten-
bacher, Die liturgische Predigt im Werk von Pius Parsch, in: BiLi 83 (2010) 170—181;
R. Stafin, Eucharistie als Quelle der Gnade bei Pius Parsch. Ein neues Verhiltnis zwi-
schen Gott und dem Menschen (PPSt 2), Wiirzburg 2004, 95-102; E. Daigeler, Litur-
gische Bildung als Weg zur titigen Teilnahme bei Pius Parsch. Die Seele ist von Natur
aus liturgisch (PPSt 5), Wiirzburg 2006, 85—89; A. Redtenbacher, Was uns Pius
Parsch heute sagt: Menschen zu Beteiligten machen. Von der liturgischen Bildung
zur titigen Teilnahme, in: Protokolle zur Liturgie 8 (2018/19) 88—99, hier 90f.

7*



Marco Benini

liturgischen Predigt machen: Sie mufl Bestandteil der Liturgie sein
und sie muf} vom liturgischen Geist getragen sein.?

Gemif} dieser Definition gehore die Predigt erstens zeitlich und ortlich
in die Liturgie. Sie hat ihren Platz nach der Verkiindigung des Evangeli-
ums. Das sei ,,der einzige richtige liturgische Ort fiir diese Predigtart“.*
Parsch begriindet dies liturgiehistorisch: Bereits im Synagogengottes-
dienst, bei Justin dem Mirtyrer (ca. 150 n. Chr. in Rom) und den Kir-
chenvitern, also von Anfang an, habe man eine liturgische Predigt gehal-
ten.’ Im Mittelalter blieb die Messe unverstanden und so sei auch die
Predigt immer mehr zeitlich, ortlich (Kanzel im Kirchenschiff) und ge-
danklich von der Liturgie abgeriickt,® was einen ,Niedergang der Pre-
digt“” mit sich fithrte. Daher konnte die Predigt zu seiner Zeit auch
vor oder nach der Messe gehalten werden, wobei diese schlecht besucht
war.® Nun gelte es, die urspriingliche Form der liturgischen Predigt wie-
derzugewinnen. Als Predigtort propagierte Parsch deshalb anstelle der
iiblichen, iiber den Leuten stehenden Kanzel’ den Ambo!®. Wie man
noch heute in St. Gertrud, der Kirche von Parschs Liturgiegemeinde,
sehen kann, sollte der Ambo in der Nihe des Altars aufgestellt werden,
um die Predigt als Teil der Liturgie selbst zu markieren."

3 P.Parsch, Grundlegung der liturgischen Predigt (Die Liturgische Predigt 1), Klos-
terneuburg/Wien 1948 [kiinftig LP 1], 12. Vgl. identisch in: P. Parsch, Volksliturgie.
Ihr Sinn und Umfang (PPSt 1), Wiirzburg 2004 [Nachdr. der 2. Auflage 1952] (kiinf-
tig: Volksliturgie®), 392; zur liturgischen (Kurz-)Predigt ebd., 391-409.

4 P.Parsch, LP 1, 12.

5 Vgl. ebd., 13-16. Zu Einzelheiten wie etwa der direkten Abhingigkeit des christ-
lichen Wortgottesdienstes vom jiidischen Synagogengottesdienst kann man Zweifel
anmelden. Vgl. H. B. Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral (GdK 4),
Regensburg 1989, 117.

6 Vgl. P. Parsch, LP 1, 16.

7 Ebd, 18.

8 Vgl. ebd., 40f. (der Text stammt von 1936).

9 Vgl liturgiehistorisch: J. Barsch, Predigtstiihle und Kanzeln im Gottesdienst des
Mittelalters. Zur Raumgestalt von Verkiindigung und Liturgie vor allem in Kirchen
der Sichsischen Franziskanerprovinz (Saxonia), in: Wissenschaft und Weisheit 72
(2009) 55-87.

10 Vgl liturgiehistorisch: M. Benini, Der Ambo — ,, Tisch des Gotteswortes* (SC
51), in: S. Kopp / J. Werz (Hg.), ,Zeichen und Symbol tiberirdischer Wirklichkeit®.
Liturgische Orte und ihre kiinstlerische Gestaltung. Eine Festschrift fiir den Kiinstler
Friedrich Koller, Regensburg 2019, 25-33, hier 25-28.

11 Vgl P. Parsch / R. Kramreiter, Neue Kirchenkunst im Geist der Liturgie. Neu
eingeleitet von R. Pacik (PPSt 9), Wiirzburg 2010 [Nachdr. der Ausg. Wien-Kloster-

8*



Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

Als zweites Kriterium nennt Parsch, dass die liturgische Predigt sich
inhaltlich und gedanklich aus der Liturgie speisen miisse. Die Liturgie
selbst ist die ,,Stoffquelle®.!” Die eigens von der Kirche ausgewihlten Le-
sungen des Tages sind die ,Hauptquelle“.” Doch die Liturgie erginzt
sie mit Gebeten und Gesingen, die ebenso ausgelegt werden konnen
wie das Kirchenjahr, das fiir Parsch ,ein unermefllicher Schatz von Pre-
digtstoff“™* ist. Weitere Quellen seien das Brevier und das Rituale.”
Mehrfach betont Parsch, dass das Evangelium nicht als ,,Sprungbrett“!®
fiir ein bestimmtes Thema oder eigene Gedanken benutzt werden diirfe.
Es soll als ,,Hauptlesung“'” vielmehr selbst ausgelegt werden.

Geradezu poetisch klingt Parschs Lob der liturgischen Predigt:

»Die Vermihlung der beiden, der Bibel und Liturgie, wird der
Predigt die ganze Wirksamkeit, Salbung und Kraft geben. Die HL
Schrift wird durch die Liturgie uns lebensnah gebracht und die
Liturgie spricht ihre Gedanken mit Worten der Bibel aus. So wer-
den diese zwei kostbaren Quellen in ein Bett zusammengefiihrt
und hineingeleitet in die Predigt, die dadurch wahres und lebendi-
ges Gotteswort wird.“'®

neuburg 1939], 30. Vgl. knapp zur Nihe des Ambos zum Altar auch P. Parsch, Volks-
liturgie?, 302. Vgl. zum Ambo in Klosterneuburg und in der Liturgischen Bewegung:
M. Benini, Der Ort der Wortverkiindigung in der Liturgischen Bewegung, in: Das
Miinster 74 (2021) 48—53.

12 Vgl. P. Parsch, LP 1, 23-33.

13 Ebd., 28.

14 Ebd., 24.

15 Vgl. ebd., 30. Etwas im Gegensatz zu seinen eigenen Vorgaben erwahnt Parsch
auch die fortlaufende Behandlung biblischer Biicher oder verschiedener alttesta-
mentlicher Gestalten, z. B. in der Vorfastenzeit Adam, Noe, Abraham und in der
Nachpfingstzeit die Gestalten von Samuel tiber die Konige bis zu den Makkabiern
und den Propheten (vgl. ebd., 56). Diese Idee wurde — unabhingig von Parsch — in
der Maildndischen Leseordnung von 2008 fiir die Zeit nach Pfingsten in der Tat um-
gesetzt; vgl. M. Benini, Liturgische Bibelhermeneutik. Die Heilige Schrift im Hori-
zont des Gottesdienstes (LQF 109), Miinster 2020, 37f.

16 P. Parsch, LP 1, 19.29.51 u. 6.; ders., Die Epistel-Homilie (Die Liturgische Pre-
digt 3), Klosterneuburg/Wien 1951, 15.

17 P. Parsch, LP 1, 29.

18 Ebd., 58.

9*



Marco Benini
1.2 Predigt - Homilie

Auch wenn Parsch meist den geldufigen Begriff Predigt verwendet, ge-
braucht er auch den spezifischen Terminus Homilie als Predigt in der
Messfeier. Er unterscheidet dabei zwischen einer liturgischen und nicht-
liturgischen Homilie. Mag letztere schone Gedanken des Evangeliums,
die nicht in der Liturgie erfasst sind, gut auslegen, begriindet Parsch
den Vorzug der liturgischen Homilie ekklesiologisch:

»Doch wenn die Liturgie Sprachrohr und Kommentar der Kirche ist,
dann kann mir die Liturgie helfen, den Schrifttext im Sinn und Geist
der Kirche zu erklidren. Und das ist vielleicht das vollkommenere.“’

Er verweist auf den Mehrwert einer solchen liturgischen Homilie:

»Ich personlich habe die Erfahrung gemacht, dass die Liturgie den
Schrifttext erst zum Leuchten bringt, dass sie aus dem Schrifttext
die religiosen Lebenswerte herausholt, kurz, dass sie die eigentliche
Fiihrerin zu einer kirchlichen Homilie ist.“%°

Hier wendet Parsch auf die Homilie an, was er als eine Grundregel zur
Auslegung fiir die Bibelstunde formuliert hatte: ,Verbinde mit der HL
Schrift die heilige Eucharistie, mit der Bibel die Liturgie. Die Bibel allein
kann leicht zur Sektiererei fithren, aber Bibel und Liturgie fithrt dich
den geraden und zuverlissigen Weg zu Gott.“*

Parsch hat auch einen ,bisher ganz unbekannt[en]“* Predigttypus
eingefiihrt: die sog. Messhomilie, die Messtexte in die Homilie einbin-
det und auslegt. Die niedere Messhomilie erklire nacheinander die ein-
zelnen Elemente vom Introitus bis zur Postcommunio, doch sei die ho-
here Messhomilie vorzuziehen, weil sie die Lesungen, Gebete und

19  P. Parsch, Die liturgische Evangelien-Homilie (Die Liturgische Predigt 2), Klos-
terneuburg/Wien 1948 [kiinftig LP 2], 8. Vgl. auch Benedikt XVI., Nachsynodales
Apostolisches Schreiben Verbum Domini iiber das Wort Gottes im Leben und in der
Sendung der Kirche (VAS 187), Bonn 2010, 52.

20 P. Parsch, LP 2, 8.

21  P. Parsch, Wie halte ich Bibelstunde?, hg. von E. Rohrig, Klosterneuburg 21957,
76.

22 P.Parsch, LP 1, 2630, hier 26. Vgl. auch W. Esser, Der Einfluf der liturgischen
Erneuerung auf die Mef8predigt vor dem Erscheinen der Enzyklika ,Mediator Dei
(MthS 13), Miinchen 1956, 163—167.

10*



Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

Gesidnge thematisch nach dem Grundgedanken, dem Ziel oder dem
seinheitlichen Stimmungsgehalt“?® anordnet und damit einen Leit-
gedanken entwickelt. Der Vorteil dieser Predigtform ist nach Parsch
die ,,Einheit von Predigt und Meffeier.“**

Es gab auch Kritik an der liturgischen Predigt: Sie wiirde zu wenig
Raum fiir Dogma und Moral bieten® und sei lediglich ,liturgischer As-
thetizismus®“.”® Dem hielt Parsch entgegen, dass die Liturgie ,gebetetes
Dogma, gebetete Moral und Bibel“” sei und daher die gesamte christli-
che Lehre enthalte.

Um Parsch besser einordnen zu konnen, lohnt sich ein Blick auf
Predigtbiicher seiner Zeit. Denn legte Parsch auch groflen Eifer fiir die
Predigt als Homilie an den Tag, war dies freilich nicht vollig neu. Er
schrieb selbst, dass man um 1900 herum die Homilie wieder gelten
lie.% In der Tat gilt die ,,Predigtpraxis des 18. und (grof8tenteils auch)
des 19. Jh. [als] bibelfern“.?® Im Homiletikhandbuch von Franz Kurze
(1908) wird die Homilie als erste von mehreren Predigtarten beschrie-
ben, was einerseits auf die Bedeutung der Homilie hinweist, anderer-
seits aber auch zeigt, dass sie wohl (noch) nicht die Hauptform gewesen
ist.>° Unter denen, die sich fiir die Homilie einsetzten, wiren im Einzel-
nen etwa Bischof Paul Wilhelm von Keppler (1852-1926) mit seinen
eigenen Predigten und den Aufsdtzen zur Geschichte der Predigt zu
nennen, wobei er sich an Liturgie und Kirchenjahr lediglich ,an-

23 Vgl. P. Parsch, LP 1, 27f. Da die Messformulare nicht einheitlich komponiert
waren, ldsst sich bezweifeln, ob in der Praxis alle Texte wirklich einbezogen werden
konnen. Parsch entwickelt etwa in seiner Predigtreihe zur Sonntagsgestaltung (ebd.,
315-354) in der Tat einen Grundgedanken fur jeden Sonntag aufgrund der liturgi-
schen Texte, wobei er freilich nicht alle aufgreift. Vgl. zur Sache auch W. Esser, Ein-
fluf3, 191-197.

24 P. Parsch, LP 1, 28. Vgl. auch W. Esser, Einfluf}, 163-167; zu Parsch ebd.,,
163-165.

25 Vgl P. Parsch, LP 1, 20.

26 Ebd, 11.

27 Ebd., 20.

28 Vgl. ders., LP 2, 7.

29  G. Bitter (unter Mitarbeit von M. Splonskowski), Predigt VII: Katholische Predigt
in der Neuzeit, in: TRE 27 (1997) 262-296, hier 280. Bezeichnenderweise wird der Ab-
schnitt tiber die Predigtreform zu Beginn des 20. Jahrhunderts unterteilt in ,,1. Predigt-
erneuerung aus dem Geist der Bibel“ und ,,2. Predigterneuerung aus dem Geist der Li-
turgie® (,,3. Predigterneuerung aus dem Geist der Theologie®); vgl. ebd., 280—-283.

30 Vgl. E Kurze, Handbuch der Homiletik. Mit einem Anhang: Predigtskizzen,
Breslau 1908, 167—-175.

11*



Marco Benini

schlie8t“*' oder sie ,als Anregung und Ausgangspunkt benutzt“,*> ohne
davon selbst durchdrungen zu sein.** Dieses Anliegen der Schriftpredigt
setzten unter anderem Adolf Donders (1877-1944), Domprediger und
Professor fiir Homiletik in Miinster, oder der Bonner Exeget Fritz Till-
mann (1874-1953) fort.>* Parsch nahm Tillmanns Homilien zu den
Episteln und Evangelien in die knappe Liste empfohlener Literatur auf
und kommentierte dazu: ,Ein solcher Kommentar der Perikopen ist
wertvoller als alle Predigtbiicher!“*® Parschs Lob diirfte auf Tillmanns
Wertschitzung fiir die Liturgie zuriickgehen.*® In Osterreich nahm sich
der Linzer Domprediger Franz Stingeder (1863-1936) besonders der
Schriftpredigt, vorziiglich der Homilie, an, doch geht er beziiglich der
Bezugnahme zur Liturgie nicht iiber Keppler hinaus.”

Gelegentlich wurde auch in Predigtwerken vor Parsch die Liturgie
geschitzt und bewusst als Impulsgeberin fiir die Predigt verwendet,
doch war das Anliegen der Liturgischen Bewegung noch nicht zum
Durchbruch gekommen. So sah Franz Hettinger (1819-1890) in sei-
nem Predigtbuch die Liturgie als veredelnden, zu bewundernden Rah-
men, der auch Anregungen zur Predigt geben kann. Die Predigt solle
auch innerhalb der Feier stattfinden. Dennoch hatte er anders als Parsch
nicht das Ziel, zur titigen Teilnahme an der Liturgie zu fithren.*® Auch
Albert Meyenberg (1861-1934) nutzt besonders das Kirchenjahr fiir die
Homilie, bleibt aber beziiglich der Messe an der allegorischen Deutung

31 W. Esser, Einfluf}, 31; zu Keppler ebd., 35-54.

32 Ebd,, 50.

33 Vgl. ]. B. Schneyer, Geschichte der katholischen Predigt, Freiburg/Br. 1969, 342;
P. W. von Keppler, Die Adventsperikopen exegetisch-homiletisch erklirt, Freiburg/
Br. 1899; ders., Homiletische Gedanken und Ratschldge, Freiburg/Br. [u. a.] 1910;
ders., Homilien und Predigten, Freiburg/Br. 1912.

34 Vgl. J. B. Schneyer, Geschichte, 342f.

35 P. Parsch, LP 1, 53.

36 Vgl. E Tillmann, Die sonntiglichen Evangelien im Dienste der Predigt erkldrt.
Mit einem Abriss der Geschichte und Theorie der Homilie von August Brandt, Diis-
seldorf 21919 ['1917], 49: ,Kenntnis des katholischen Kirchenjahres, seines Inhaltes,
seiner Ideen und Zwecke gehort mithin zu den Voraussetzungen fiir eine allseitige
und fruchtbare Wiirdigung der kirchlichen Schriftlesungen.; vgl. hierzu W. Esser,
Einfluf3, 54f.

37 Vgl. ]. B. Schneyer, Geschichte, 345; bes. W. Esser, Einfluf}, 54.56-58; F. Stinge-
der, Geschichte der Schriftpredigt. Ein Beitrag zur Geschichte der Predigt (Predigt-
Studien 2), Paderborn 1920.

38 Vgl. W. Esser, Einfluf, 17-20; F. Hettinger, Aphorismen iiber Predigt und Predi-
ger, hg. von Peter Hiils, Freiburg/Br. 21907 [11888], 262-297.

12*



Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

stehen.”® Daher sind diese Ausformungen nicht mit Parschs liturgischen
Predigten in eins zu setzen. Eine ausdriickliche Bezugnahme zur Litur-
gischen Bewegung kommt in Michael Pfliegers Homilien der Zeit zur
Sprache, jedoch dienen sie mehr ,,vor der Messe als eine Art Prolog
zur Einfithrung“.*® Peter Adamer nahm in seinem Predigthandbuch
aus dem Jahr 1937 die ,,Liturgie-Predigt“* auf; allerdings stellte er, ob-
wohl er Parsch anfiihrte, mehr die Predigt iiber die Liturgie dar.

Auf diesem Hintergrund leuchtet das Anliegen von Pius Parschs
Predigtansatz umso deutlicher. Sein Spezifikum war nicht die Schrift-
predigt an sich und auch nicht die Verwendung von Themen aus der
Liturgie, sondern dass er bewusst die Liturgie als Kontext der Schrift-
predigt ortlich, zeitlich und vor allem gedanklich einbezog, wie er es
einleitend zur liturgischen Predigt festhielt.*

1.3 Liturgische Kurzpredigt

Im Januar 1936 trug Parsch auf der fiinften Wiener Seelsorgertagung,
die ganz dem Thema Predigt gewidmet war, ein Referat iiber die liturgi-
sche Kurzpredigt vor.”® Er verbreitete den Text — leicht gekiirzt — in der
Volksliturgie (1940 und 1952) und nahm ihn auch in die vorliegende
Grundlegung der liturgischen Predigt auf.** Dabei meint kurz eine Zeit-
spanne von fiinf bis maximal fiinfzehn Minuten,* im Gegensatz zur
halbstiindigen Sonntagspredigt vor dem Hochamt, die Parsch noch
aus seiner Anfangszeit als Priester kannte. Diese seien meist thematisch
ausgerichtet gewesen.*® Weil hierzu offenbar wenige Leute kamen, for-
derte Parsch, dass die Priester ,,in der Form und Dauer der Predigt mo-

39 Vgl. W. Esser, Einfluf}, 21-24; A. Meyenberg, Homiletische und katechetische
Studien im Geiste der Heiligen Schrift und des Kirchenjahres, Luzern #1925 ['1903].
40 W. Esser, Einfluf3, 6870, hier 70 (vgl. zu Karl Rieder die Hinweise ebd., 5862,
bes. K. Rieder, Des Herrn Wort. Das Kirchenjahr in katechetisch-liturgischen Homi-
lien, Paderborn 1928); vgl. M. Pflieger, Homilien der Zeit, Freiburg/Br. 1926.

41 P. Adamer, Predigtkunde. Ein Handbuch fiir die Praxis, Mainz 1937, 142-144.
42 P. Parsch, LP 1, 19f; identisch: ders., Volkliturgie?, 395f.

43 Vgl. K. Rudolf (Hg.), Predigt und Prediger in der Zeit. Referate der fiinften Wie-
ner Seelsorgertagung vom 7.—10. Janner 1936, Innsbruck—Wien 1936, 157-168.

44 Vgl. P. Parsch, Volksliturgie, Klosterneuburg/Wien 11940, 423-441; ders.,
Volksliturgiez, 398—-409; ders., LP 1, 34—46. Neben kleineren Auslassungen wurde
vor allem der Teil zur Sonntagshomilie nicht in der Grundlegung tibernommen (vgl.
K. Rudolf, Predigt, 166—168).

45 Vgl. P. Parsch, LP 1, 35.40—42.

46 Vgl. ebd., 34f. Davor habe die Predigt noch linger gedauert.

13*



Marco Benini
dern“Y werden sollten. Die Gldubigen sollten durch die Predigt das
gottliche Leben der Gnade zu Inhalt und Ziel ihres Christseins machen
und an der Messe verstehend und titig teilnehmen.* Parsch verlangte,
dass die Kurzpredigt innerhalb der Messe, konkret nach dem volks-
sprachlichen Verlesen des Evangeliums, an jedem Sonn- und Feiertag
gehalten werde.*

Parsch verweist hier auf das Kirchenrecht, das eine brevis explanatio
an den gebotenen Tagen forderte.”® Die Forderung einer fiinf- bis zehn-
miniitigen Predigt nach dem Evangelium an den Sonn- und Feiertagen
hatten bereits die amerikanischen Bischofe auf dem dritten Plenarkon-
zil von Baltimore 1884 aufgestellt, was Pius X. (1903-1914) 1910 auch
den Bischéfen Brasiliens zur Nachahmung empfahl.’! Der Blick auf den
groBBeren Kontext zeigt erneut, dass nicht die Kurzpredigt das Spezi-
fische von Parsch war, sondern vielmehr sein Insistieren auf das Adjek-
tiv liturgisch, d. h. die Betonung des gottesdienstlichen Rahmens, der
sich folglich auch auf das Verstindnis der Predigt und auf dessen Inhalt
auswirkt. Parsch ging auf8erdem noch einen Schritt weiter, was die Hau-
figkeit anbelangt. Er zeigte sich zuversichtlich, dass die Seelsorger all-
mihlich tiglich predigen wiirden.*? Dazu wollte Parsch mit seinen Pre-
digtwerken beitragen.

2. Die Predigt als wichtiges Anliegen Parschs - Predigtwerke
2.1 Vierbandiges Predigtwerk

Parsch lag die Predigt und die Erneuerung der Predigtkultur am Her-
zen. Daher erarbeitete er entsprechende Hilfen fiir die Prediger. Im ers-
ten Band der in Wien neu gegriindeten Zeitschrift Der Seelsorger:
Monatszeitschrift fiir zeitgemdfie Homiletik, liturgische Bewegung und
seelsorgerliche Praxis von 1925 sind Beitrige Parschs enthalten.’® Im

47 Ebd., 35.

48 Vgl. ebd., 38.

49 Vgl. ebd., 41.43.

50 Vgl. ebd., 42; can. 1345 CIC/1917.

51 Vgl. P. Adamer, Predigtkunde, 168. Adamer geht im Abschnitt der Kurz-Predigt
(vgl. ebd., 168-170) nicht auf Parsch ein.

52 P.Parsch, LP 1, 40. Die Anregung zur tiglichen Predigt wurde damals meist kri-
tisch aufgefasst (vgl. W. Esser, Einfluf3, 168).

53 P. Parsch, Die Fastenliturgie als Stoffquelle des Predigers, in: Der Seelsorger 1

14*



Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

dritten Jahrgang von Bibel und Liturgie (1928/29) druckte Parsch im-
mer wieder duflerst knappe ,Anregungen zu liturgischen Predigten®
ab.>* Waren hier nur Hinweise fiir den Prediger und liturgische Basis-
informationen zu den einzelnen Tagen enthalten, stellte Parsch im Jahr
1931 konkrete Hilfen zur Verfiigung, indem er eine vierbindige Samm-
lung seiner Predigten zum Kirchenjahr herausgab: Band 1 zum Weih-
nachtskreis, Band 2 zur Fastenzeit, Band 3 zu Ostern und zur Nach-
pfingstzeit, die in Band 4 mit den Sonntagen nach Fronleichnam
fortgesetzt wurde.

Parsch betont im Vorwort, dass diese Biicher aus der Praxis in Klos-
terneuburg entstanden sind.> Tatsdchlich wird bei etlichen Predigten das
Entstehungsjahr angegeben (dlteste Angabe ist 1923;> oftmals druckte er
die Predigten der letzten Jahre ab). Es ist anzunehmen, dass Parsch sie
tatsdchlich so (oder dhnlich) gehalten hat. Sie sind wesentlich kiirzer als
die zusitzlichen ,,Vorbereitungen und Bibelerklirungen“,”” die fiir den
Vortrag auflerhalb der Messe gedacht waren. Im vierten Band wird —
was zuvor nur gelegentlich vorkam — den Predigten meist eine Liturgie-
stunde vorgeschaltet, die auflerhalb des Gottesdienstes den Gldubigen ein
tieferes Verstindnis der liturgischen und biblischen Texte des entspre-
chenden Sonntags vermitteln sollte.®® In allen Binden ist in kleiner
Schrift jeweils eine kurze Hinfithrung zum Fest oder zum Sonntag abge-
druckt, die der Vorbereitung des Predigers dient.

2.2 Zehnbandiges Predigtwerk

Im Jahr 1948 griff Parsch das Thema der liturgischen Predigt erneut auf
und gab eine zehnbindige Predigtsammlung — diesmal mit dem Titel
im Singular: Die liturgische Predigt. Wortverkiindigung im Geist der Li-
turgischen Erneuerung — heraus:

(1925) 5; ders., Die Liturgie der osterlichen Zeit und der Seelsorger (ebd., 35); ders.,
Volksgottesdienst und Liturgie (ebd., 203). Vgl. W. Esser, Einfluf3, 87 Anm. 26.

54 Vgl BilLi 3 (1928/29) 128-130.151f.171£.190-192.211£.231£.250£.271£.289£.309—
311.353£.376-378.409-412.441-443.457-461.

55  P. Parsch, Weihnachtskreis (Liturgische Predigten 1), Klosterneuburg 1931, 5.
56 Ebd., 51.

57  P. Parsch, Weihnachtskreis 1, 6. Vgl. ders., Ostern bis Nachpfingstzeit (Liturgi-
sche Predigten 3), Klosterneuburg 1931, 5.

58 Vgl. ders., Nachpfingstzeit (Liturgische Predigten 4), Klosterneuburg 1931, 5.
Ausnahme bildet der 10. Sonntag nach Pfingsten ohne Liturgiestunde (vgl. ebd.,
93-100).

15*



Marco Benini

Grundlegung der liturgischen Predigt (1948)

Die liturgische Evangelien-Homilie (1948)

Die Epistel-Homilie*® (1951)

Die Mess-Homilie (1949)

Bildungswerte des Kirchenjahres (1949)

Das Kirchenjahr im Lichte der Gnade (1952)

Predigt in der Weihnachtszeit (1954)

Die liturgische Predigt im Osterkreis (1955)

Die liturgische Predigt der Nachpfingstzeit (1955)

10 Kurzpredigten fiir die Werktage des Jahres (1950; °1963).

0PN

Ein elfter Band war geplant, wie Parsch in der dritten Auflage seiner
Messerkldrung (1950) erwihnt, doch wurde dieser nicht mehr ver-
offentlicht.*

3. Theologische Aspekte in Parschs Predigtverstindnis

Parschs Uberzeugung, dass die Predigt eine liturgische Predigt sein
muss, hat durch den Kontext der Liturgie theologische Konsequenzen
fiir sein Predigtverstindnis, das im Folgenden dargestellt wird.

3.1 Gott spricht durch den Prediger

Immer wieder betont Parsch, dass in der Epistel und dem Evangelium
Gott bzw. Christus zu seinem Volk spricht. Er macht dies unter ande-
rem anhand der liturgischen Riten der Schriftverkiindigung deutlich.®!
Bemerkenswert ist, dass Parsch an etlichen Stellen auch die Predigt in
direkter Reihe mit den Schrifttexten nennt: ,Machen wir uns die Be-
deutung dieses Teiles [= Lesegottesdienstes] klar; er heif$t Gotteswort.
Gott spricht zu uns. Er spricht zu uns in der Epistel, er spricht zu uns
im Evangelium, er spricht zu uns in der Predigt.“®

59 Parsch warnt, nicht zu glauben, die Episteln seien fiir das Volk zu schwierig. Vgl.
ders., LP 1, 55; auch ebd., 29.

60 Vgl. P. Parsch, Messerkldrung im Geist der liturgischen Erneuerung. Neu einge-
leitet von Andreas Heinz (PPSt 4), Wiirzburg 2006, 184.

61 Vgl. etwa P. Parsch, LP 1, 136; ders., Messerklarung, 169—-181.

62 P. Parsch, LP 1, 136f.

16*



Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

Manchmal hebt Parsch die Predigt explizit hervor: ,,Auch in der
Predigt spricht Gott zu uns. Die Predigt ist nicht Menschenwort dieses
oder jenes Redners, sondern Gotteswort. Der Prediger leiht Gott die
Zunge, seine Worte sind Gottesworte.“®> In der Erstausgabe seiner
Volksliturgie unterstreicht er dies im Kapitel Priester und Liturgie sogar
noch stirker:

»Es spricht nicht Professor oder Dr. X., sondern es spricht Gott aus
uns, wenn wir auf der Kanzel stehen und predigen. Wir sind Pro-
pheten im wahrsten Sinn des Wortes, Verkiinder des Willens, der
Gedanken und der Worte Gottes. ,So spricht der Herr, diese Worte
finden wir unzihlige Male bei den Propheten; so miifite jeder Satz
unserer Predigt schliefen.“%*

Parsch scheint hier die Gegenwart Gottes in der Homilie und in der in-
spirierten Schriftlesung auf dieselbe Stufe zu stellen, ja er setzt Priester
und biblischen Propheten fast in eins. Bei allem Engagement Parschs
fiir die Homilie® wird man gerade diese Gleichsetzung auch kritisch se-
hen kénnen, weil es die Differenz zwischen inspiriertem Wort Gottes in
der Schrift, die kirchlich rezipiert ist, und dem Wort des einzelnen Pre-
digers nicht aufrecht halt. Parsch hat allerdings selbst Kritik an man-
chen Predigten geiibt und daher keine unmittelbare Ineinssetzung von
Predigt und Wort Gottes vorgenommen. Parsch scheint also hier eher
ein gewisses Ideal zu beschreiben, da er erginzt:

»Wenn nun die Predigt Gottes Wort ist, dann folgt mit Notwendig-
keit, dafy der Prediger zur reinen Quelle des Gotteswortes gehen
und aus ihr schépfen muf3, das ist die Heilige Schrift. [...] Die HI.
Schrift muss des Priesters bestes Predigtbuch sein.“%

Der Prediger solle ,lernen, in seiner Predigt mit Worten der HI. Schrift
zu sprechen, seine Gedanken in Schriftworte zu kleiden, kurz, der Pre-

63 Ebd., 139. Vgl. explizit ders., Kurzpredigten fiir die Werktage des Jahres (Die Li-
turgische Predigt 10), Klosterneuburg/Wien 1950, 599.

64 Ders., Volksliturgiel, 211.

65 P. Parsch nennt die Predigt sogar vereinzelt den Hohepunkt der Vormesse (vgl.
ders., LP 1, 39), auch wenn er sonst immer dem Evangelium den hochsten Rang zu-
spricht (vgl. z. B. ders., Messerkldrung, 174).

66 P. Parsch, Volksliturgiel, 211.

17*



Marco Benini

diger soll in der Schrift denken, fiihlen und leben.“” Wenn dies gegeben
ist, dann klingt in der Tat Gottes Wort durch die Predigt, ist Gott selbst
zugegen und spricht er die Zuhorer an.

3.2 Wort - Eucharistie - Leben®

Es reicht nicht, die Predigt nur in der Liturgie zu halten. Sie muss laut
Parsch vielmehr eine homiletische Art haben und um zwei Pole krei-
sen: ,einerseits die Lesungen [...], anderseits das hl. Opfer.®® Parsch
nennt die Predigt einen ,,Dolmetsch“.”® Gemeint ist nicht einfach ein
Dolmetschen in die Volkssprache, sondern eine Ubertragung auf das
Leben der Horer. Daher erweitert Parsch die Metapher zu drei Polen:
»Lesungen, Opfer und Christenleben.“”! Die Predigt soll eine ,,Briicke
[sein], welche den Lesegottesdienst mit der Opfermesse und mit dem
Leben der Christen“”? verbindet. Nur wenn die Glidubigen an der Mes-
se aktiv teilnehmen, habe eine solche Predigt Sinn (sonst unterbreche
sie nur), da die Vormesse die Gliubigen ,fiir die Anhoérung der Pre-
digt disponiert,”* die selbst wiederum erfahren lésst, wie die Lesun-
gen ,im hl. Opfer gnadenvolle Erfiilllung und im Leben praktische
Verwirklichung finden.“”* In Anspielung auf die Emmausperikope
fithrt Parsch aus: ,Die Gldubigen sind durch die Priesterworte warm
geworden; ihr Herz ist bereitet, die Gnade des Opfers aufzuneh-
men.“” Auch den Johannesprolog (Joh 1,14) wendet Parsch auf die
Predigt an:

»Das Wort der Lesung und der Predigt wird Fleisch im Opfergottes-
dienst. Die Predigt wird durch die Eucharistie mit Gnade betaut.
Die Predigt verbindet das Gotteswort mit dem Opfer und fiihrt

67 Ders., LP 1, 48.

68 Vgl. ausfithrlicher M. Benini, ,,Grole Entdeckung: Die Bibel ist sakramental.”
Zu Pius Parschs Wort-Gottes-Theologie und seinen liturgischen Predigten (Der Bei-
trag wird im Band der PPSt zum Pius-Parsch-Symposion 2021 abgedruckt werden).
69 P. Parsch, LP 1, 41.

70 Ebd., 17.39.

71 Ebd., 39.

72 Ebd, 17.

73 Ebd., 40.

74 Ebd.

75 Ebd.

18*



Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

hiniiber ins Leben; die Predigt kntipft Schrift, Eucharistie und Le-
ben zusammen.“’®

3.3 Sakramentalitdt des Wortes in der Predigt

Parsch ist von der Wichtigkeit und Wirksamkeit der Predigt tiberzeugt
und ruft daher auf der erwidhnten Seelsorgertagung von 1936 den Pre-
digern zu: ,,Glauben wir doch auch an die sakramentale Wirksambkeit
des Gotteswortes!“”” Ahnlich formuliert er an einer anderen Stelle sei-
ner Grundlegung der liturgischen Predigt: ,Beachten wir doch auch,
daf} die Worte der HI. Schrift sakramentale Wirkung besitzen, sie geben
nicht blof Belehrung, sondern Gnade, Entsithnung, Heiligung.“’® Er
begriindet dies unter anderem mit dem Stillgebet des Priesters nach
dem Evangelium Per evangelica dicta deleantur nostra delicta und for-
dert die Prediger auf, viel mit den Worten der Schrift zu predigen. Das
schaffe nicht nur ,eine heilige Atmosphire“,”® sondern gebe ,,der Pre-
digt Kraft, Autoritidt, Weihe und das, was ich ofters angedeutet habe,
Sakrament.“®® Die ,sakramentale Kraft“®' des Wortes heilige den Tag
und das Leben.®? Parsch verwendet hierzu ein sprechendes Bild: Der
Prediger benutze die Schrift ,als Schwert zur Uberwindung des bésen
Feindes“®® und als ,,Kelle zum Aufbau des Gottesreiches.“®*

Die Sakramentalitit des Wortes® beschreibt Parsch als eine grofle
Entdeckung,®® die er in den 1920er Jahren gemacht habe: ,Immer
mehr ist mir aufgeleuchtet die Sakramentalitit des Wortes Gottes. [...]
Das war fiir mich die letzte grofie Entdeckung: die Bibel ist sakramental.
Und ich kam zu ihr nur durch die Liturgie“.*” Es waren offensichtlich die

76 Ebd., 18; vgl. ebd., 39.

77 Ebd, 43; identisch ebd., 343f.

78 Ebd., 48.

79 Ebd.

80 P. Parsch, Volksliturgiel, 211.

81 Ders., LP 1, 224.

82 Vgl ebd.

83 Ebd., 49

84 Ebd.

85 Vgl hierzu M. Benini, Bibelhermeneutik, 354-388, hier bes. 356.

86 Vgl. auch M. Benini, Entdeckung.

87  P. Parsch, Volksliturgie', 261. Hervorhebung durch den Verfasser. — Diese Passage
wurde in der zweiten Auflage 1952 verdndert; Nachdruck: Wiirzburg 2004 (PPSt 1). —
Parsch verwendet den Begriff ,,Entdeckung auch in: ders., LP 1, 48: ,,So werden wir also
durch die Liturgie auf einen ganz grofSen Gedanken gefiihrt: die HI. Schrift als lebendi-

19*



Marco Benini

Erfahrungen der Liturgie, die ihm die Tiefendimension des Wortes Got-
tes erschlossen haben. Der Gedanke der Sakramentalitit des Wortes be-
gegnet bereits bei den Kirchenvitern und ist im 20. Jahrhundert be-
wusst reflektiert worden.®® Auch etwa fiir Odo Casel OSB (1886—-1948)
war die Schriftlesung ,,in gewisser Weise ein sacramentum“.* Parsch hat
dies auch auf die liturgische Predigt iibertragen.”

4. Parschs eigene Praxis als Anregung fiir andere
4.1 Zu Vorbereitung, Dauer und Stil der Predigten

Der Band zur Grundlegung der liturgischen Predigt enthilt eine ganze
Reihe praktischer Anregungen. Parsch schildert seine Vorstellungen zur
Predigtvorbereitung. Die entfernte Vorbereitung sei das Schriftstudium,
wobei zum universitiren Studium vor allem das kontinuierliche dazu-
kommen miisse. Hilfreich sei es, ganze Passagen auswendig zu kon-
nen.” Der Prediger miisse als Diener des Wortes die Stellen erst selbst

ges Wort Gottes anzusehen. Das ist eine grofle Entdeckung von unerhorter Bedeutung,
die dem Prediger eine reich flieBende Quelle eréffnet.“ Vgl. auch ders., Das Kirchenjahr
im Lichte der Gnade (Die Liturgische Predigt 6), Klosterneuburg/Wien 1952, 266.

88 Vgl. O. Semmelroth, Wirkendes Wort. Zur Theologie der Verkiindigung, Frank-
furt/M. 1962, 171-181, bes. 173f.; R. Gogler, Zur Theologie des biblischen Wortes bei
Origenes, Diisseldorf 1963, 365—380; L. Scheffczyk, Von der Heilsmacht des Wortes.
Grundziige einer Theologie des Wortes, Miinchen 1966, 264-272. Vgl. hierzu A.
Moos, Das Verhiltnis von Wort und Sakrament in der deutschsprachigen katho-
lischen Theologie des 20. Jahrhunderts (KKTS 59), Paderborn 1993; Uberblick mit
liturgiewissenschaftlichem Schwerpunkt bei F. Eisenbach, Die Gegenwart Jesu Christi
im Gottesdienst. Systematische Studien zur Liturgiekonstitution des II. Vatika-
nischen Konzils, Mainz 1982, 502-520 (jeweils mit weiterer Literatur). Vgl. auch J.
Baumgartner, Das Wort, das in der Liturgiefeier zum Sakrament wird, in: J. Schreiner
(Hg.), Freude am Gottesdienst. Aspekte urspriinglicher Liturgie (FS Josef G. Ploger),
Stuttgart 1983, 155-173.

89 0. Casel, Vom Wesen des Mysterium, in: ders., Das christliche Kultmysterium,
hg. von Burkhard Neuheuser, Regensburg *1960 ['1932], 131-195, hier 158. Vgl.
auch ders., Katholische Kultprobleme, in: JLw 7 (1927) 105-124, hier 112. Vgl.
dazu A. Schilson, Theologie als Sakramententheologie. Die Mysterientheologie Odo
Casels (TTS 18), Mainz 1982, 224-229.

90 Vgl zu diesem Aspekt der Predigt innerhalb der Liturgischen Bewegung auch
W. Esser, Einfluf3, 150f., bes. E. Walter, Eucharistia, das Sakrament der Gemeinschaft,
Freiburg/Br. 1939, 42f.

91 Vgl. P. Parsch, LP 1, 50f.

20*



Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

richtig verstehen. Denn der Grund ,oberflichlicher Schriftverwertung
ist mangelndes Bibelverstindnis.“*? Parsch empfiehlt, auch den Kontext
der Perikopen in der Bibel nachzuschlagen. Zudem bietet er eine knap-
pe Liste von Predigtbiichern an.”® Wichtig sei aber nicht das wissen-
schaftliche Verstindnis, sondern das ,religiose Erfassen“.’* Neben der
moralischen und dogmatischen Auswertung sei die liturgische Aus-
legung wichtig: ,Was will die Liturgie mit dieser Stelle sagen?“%

Fiir Parsch war ,es die hochste und ehrenvollste Aufgabe des Pries-
ters [...], das Wort Gottes zu verkiinden.“*® Seine eigene Predigtpraxis
veranschaulichte diese Uberzeugung. Seit etwa 1930 predigte er tig-
lich.”” Dem Priester, der aus der Liturgie lebt, werde die tigliche Kurz-
predigt eine ,,Selbstverstdndlichkeit, ja ein ,,Bediirfnis“.”® Die Angaben
zur Linge seiner Predigten variieren: Sonntags predigte er (zehn bis)
fiinfzehn Minuten, am Werktag fiinf bis sieben (bzw. zehn) Minuten.”

Seine Predigtbiicher zeigen auch seinen Predigtstil an, der sich durch
einfache, bildhafte und verstindliche Sprache auszeichnet. Parsch ver-
sucht, den Horer direkt anzusprechen. In seinen ver6ffentlichten Werken
und umso mehr in seinen Predigten wiederholt Parsch dieselben Gedan-
ken, offenbar weil sie ihm wichtig sind und er sie durch mehrfaches Aus-
fithren tiefer einpridgen will. Sein eigener Eifer und die personliche Uber-
zeugung kommen stets auch durch die schriftliche Fassung der Predigten
durch. Er verteidigt im Vorwort seine Predigten gegen den mdoglichen
Einwand, sie seien in Sprache und Gedankenfithrung zu einfach gehalten.
Er entgegnete, dass man gar nicht einfach genug predigen konne; Chris-
tus sei hierfiir das Vorbild.'® Man sollte auch nicht fertige, kunstvolle
Predigten erwarten, da er vielmehr Stoff und Material zur Verfiigung stel-
len wolle. Seine gedruckten Predigten wollen den Mitbriidern weniger
Vorlage als vielmehr Anregung zur selbstindigen Ausarbeitung sein.'?!

92 Ebd, 52.

93 Vgl. ebd,, 53.

94 Ebd., 54.

95 Ebd,, 55.

96 Ders., Messerklirung, 202.

97 Vgl. ders., LP 1, 43.

98 Ebd, 23.

99 Die lingeren Angaben finden sich in ebd., 43; die kiirzeren in P. Parsch, Volks-
liturgie', 435 bzw. Volksliturgie?, 407.

100 Vgl. P. Parsch, LP 1, 7.

101 Vgl. ebd., 8. Dieser Gedanke findet sich oft in den Vorworten zu den einzelnen
Binden, bereits 1931.

21*



Marco Benini
4.2 Bibelstunde und Messopfererziehung

In dieselbe Richtung weist auch der Abschnitt zur Bibelstunde.'”® Parsch
berichtet darin aus der eigenen Erfahrung, wie er zu den Bibelstunden
kam und wie er sie gestaltete — wiederum als Beispiel zur Nach-
ahmung.'”® Im Buch Wie halte ich Bibelstunde von 1951 ging Parsch
noch ausfiithrlicher darauf ein; eine erweiterte Auflage erschien post-
hum 1957.1*

Der Messopfererziehung widmet Parsch ebenfalls ein Kapitel in der
Grundlegung.'® Hier beschreibt er die sogenannten Liturgischen Wo-
chen, die er seit 1922 gehalten hat und in deren Mitte die Messe stand.
»Kein Gegenstand unserer Religion wird in der Predigt so stiefmiitterlich
behandelt wie die Messe.“'% Neben theologischen Aspekten wie etwa
dem Opfer der Messe schildert er, wie man mit Vortrigen tiber die Messe
ihren Sinn verdeutlichen kann. Dabei geht er wie gewohnt sehr praktisch
auf die Methode und die Einteilung der Themen in beispielsweise sechs
bis neun MefSpredigten bzw. Abendvortrigen ein,'”” wobei er stets an die
(aktive) Teilnahme der Gldubigen appelliert.'® Die Messhomilie, d. h. die
Homilie in der Eucharistiefeier iiber die Messe, diirfe nicht ,,nur didak-
tisch“, sondern miisse ,wenigstens didaskalisch oder auch parine-
tisch“!® sein. Sie solle also nicht rein auf den Verstand zielen, sondern
ein Anruf auf das Gemiit und den Willen“!*°

Damit die Gldaubigen tatsichlich an der Messe teilnehmen konnten,
entwickelte Parsch die lateinisch-deutschen Klosterneuburger MefStexte,
16-seitige Broschiiren mit den wechselnden Propriums- und den gleich-

sein.

102 Vgl. ebd., 59-68.

103 Vgl. hierzu auch ders., Volksliturgiel, 456-470; ders., Volksliturgiez, 413-425.
104 Vgl. ders., Bibelstunde.

105 Vgl. P. Parsch, LP 1, 69-83.

106 Ebd., 69.

107 Vgl. ebd., 82£.105-215.

108 Vgl. bes. ebd., 78.178-186. Vgl. zur Sache: R. Pacik, ,Aktive Teilnahme® — zen-
traler Begriff in Pius Parschs Werk, in: W. Bachler / R. Pacik / A. Redtenbacher (Hg.),
Pius Parsch in der liturgiewissenschaftlichen Rezeption. Klosterneuburger Symposi-
on 2004 (PPSt 3), Wiirzburg, 2005, 31-56; B. J. Krawczyk, ,,Der neue Laientyp® —
christologische und ekklesiologische Grundlagen der aktiven Teilnahme der Laien
an der Liturgie nach Pius Parsch, in: ebd., 140-167.

109 P. Parsch, LP 1, 27.

110 Ebd.

22*



Die liturgische Predigt bei Pius Parsch

bleibenden Ordinariumstexten fiir jeden Sonn- und Feiertag, die in ei-
ner Auflage von bis zu 25 Millionen im ganzen deutschsprachigen
Raum verteilt wurden."" Im vorliegenden Band Grundlegung findet
sich auch ein Musterpredigttext, um die Messtexte neu in einer Pfarr-
gemeinde einzufiihren.''?

5. Predigten iiber Gegenstande der Liturgie

Im zweiten, weit ausfiihrlicheren Teil des vorliegenden Buches druckte
Parsch vor allem Predigten iiber die Liturgie ab. Eine solche Art von
Predigten in diesem Grundlegungsband zu finden, mag auf den ersten
Blick verwundern, da er einleitend schrieb, dass liturgische Predigten
eben nicht ,,Belehrung iiber liturgische Gegenstinde“!* sein sollen. Im
Kontext des zehnbindigen Predigtwerkes sind tatsidchlich nur ein klei-
ner Teil Predigten dieser Art, wohingegen die Mehrheit an den bibli-
schen und liturgischen Texten orientiert ist. Dennoch war Parsch an
der liturgischen Bildung der Gldubigen in hohem Maf} interessiert, so-
dass er natiirlich auch die Predigt als Ort der Liturgieerklirung bzw.
-erschlieung nutzte.'**

So behandelt die erste Predigt, was Liturgie ist. Neben der Wort-
erklirung mit der Betonung der Volksliturgie (leiton-ergon = Volks-
Werk) hebt Parsch ihre gottliche und menschliche Seite hervor und um-
schreibt die Liturgie als ,die Lebensiuflerung des Organismus der
Kirche.“! Er bietet aulerdem einen Zyklus mit neun bzw. zwdlf Pre-
digten iiber die Messe an,''® die das einleitende Kapitel Messopfererzie-

111 Vgl zur Auflagenzahl ders., Volksliturgie', 42. Vgl. zu den Klosterneuburger
Mef3texten R. Pacik, Teilnahme, 47f. (hier wird eine Auflage von 15 Millionen genannt).
112 Vgl. P. Parsch, LP 1, 84—94, hier 88—94.

113 Ebd., 12.

114 Vgl auch M. Weckerle, Mystagogie und Pius Parsch, in: W. Bachler / R. Pacik /
A. Redtenbacher (Hg.), Pius Parsch in der liturgiewissenschaftlichen Rezeption, Klos-
terneuburg 2004, 168—188. W. Esser, Einflufi, 243f. weist darauf hin, dass sich zwar die
Sache, aber der Begriff ,,mystagogische Predigt“ und Ahnliches sich kaum findet.

115 Vgl. P. Parsch, LP 1, 97-104, Zitat ebd., 100. Vgl. zur Sache A. Grillo, Der Li-
turgiebegriff bei Pius Parsch und seine Stellung im Rahmen der Liturgischen Bewe-
gung des 20. Jahrhunderts. Die ,,unaktuelle“ Aktualitit einer pastoralen und ,volks-
timlichen Perspektive, in: W. Bachler / R. Pacik / A. Redtenbacher (Hg.), Pius
Parsch in der liturgiewissenschaftlichen Rezeption, Klosterneuburg 2004, 191-212.
116 Vgl. P. Parsch, LP 1, 105-215.

23*



Marco Benini

hung gleichsam praktisch veranschaulicht. Dabei beginnt Parsch mit
den Schriftzeugnissen und erldutert den Opfercharakter der Messe und
vor allem ihre einzelnen Teile, indem er dem Messablauf folgt.

Die vier ,,Vortrige“!" (nicht Predigten) iiber das Kirchenjahr, die
auch auflerhalb der Kirche stattfinden konnten, sind in vier Lebens-
kreise gegliedert, die allesamt die Heiligung des Menschen in seinem
Alltag zum Ziel haben. Parsch beschreibt erstens den christlichen Tag
(Heiligung durch Messe, Stundengebet, Gotteswort und Heiligen-
kult),'”® begriindet zweitens den Sonntag theologisch und lebensprak-
tisch als ,,Gottestag® im Gegensatz zur bereits damals konkurrierenden
Freizeitkultur," erklart drittens das Kirchenjahr als ,Seelenfithrer*'?
und viertens — gleichsam als universelles Ziel — das geheiligte Leben, zu
dem die Sakramente helfen.'?!

Parsch schldgt vor, an drei oder mehr einander folgenden Tagen
vor dem Kirchweihfest tiber die Kirche zu predigen, und stellt dafiir
einen Vortrag und Predigten zur Verfiigung. Stets versucht Parsch
Theologie und Praxis zu verkniipfen und sieht — trotz der Schwierig-
keit von bis zu 20.000 Gliubigen — die Pfarrei als Familie, die sich
konzentrisch um die Eucharistie, um den Altar aufbaut und den Gna-
denleib Christi bildet.!?? ,Die Pfarre ist Kirche im Kleinen, ist die
konkrete Erscheinung von Kirche fiir den einzelnen Christen.“'** Der
Pfarrer stellte fiir Parsch, Christus reprisentierend, den Vater der
Pfarrfamilie dar; die Pfarrei sei Leib, Ecclesia und Mutter der Pfarr-
familie, deren Kinder/Glieder die Gldubigen sind.'** Eine Predigt wid-
met sich der Pfarrkirche und ihrer Bedeutung als Haus des Herrn,
Opferstitte, Ort des Sprechens Gottes, Bethaus und Bild des himm-
lischen Jerusalems.'?® Zwei weitere Predigten thematisieren die Eucha-
ristie und den Kirchengesang, wobei er den Gesang sogar als wichtigs-
ten Faktor der aktiven Teilnahme beschreibt.'?

117 Ebd,, 216.

118 Vgl ebd., 216-226.

119 Vgl. ebd., 226233, hier 229.
120 Vgl. ebd., 233-243, hier 236.
121 Vgl. ebd., 244-253.

122 Vgl. ebd., 254-275, bes. 270f.
123  Ebd., 256.

124 Vgl. ebd., 264.

125 Vgl. ebd., 275-280.

126 Vgl. ebd., 280-293, hier 289.

24*



