
1 Einleitung: Zur Relevanz der Frage nach
Gefühlen in der Religionspädagogik

Gefühle haben Macht über uns und doch stehen wir ihnen in
der Regel nicht ohnmächtig gegenüber.1

Dieser Satz bringt das ambivalente Verhältnis von Menschen und (ihren) Gefüh-
len zumAusdruck. Vor demHintergrund lebensweltlicher Erfahrungen erscheint
er unmittelbar evident, ob es um die plötzlich über einen Menschen kommende
Trauer angesichts eines unerwarteten Todesfalls und die anschließende „Trau-
erarbeit“ geht oder um die Freude an Weihnachten, die sich einstellt oder auch
nicht und deren Aufkommen durch vielfältige Bemühungen angestrebt und im-
mer wieder auch erreicht wird.2 Die Beispiele zeigen auch, dass die Macht von
Gefühlen und die eigene Macht, auf diese Gefühle einzuwirken, unterschiedlich
eingeschätzt und erlebt werden können: (Wie) Kann Trauer be- und verarbei-
tet werden? Wie entstehen Stimmungen und Gefühle, wie die an Weihnachten,
und (wie und von wem) können sie beeinflusst werden? Auch in wissenschaftli-
chen Theorien, die sichmit Gefühlen befassen, findet sich die Thematisierung der
Macht von Gefühlen und der menschlichen Macht über Gefühle in unterschiedli-
chenAkzentuierungen, die teilweise als Einseitigkeiten erscheinen können, da sie
einen der beiden Aspekte in den Mittelpunkt stellen und dadurch in besonderer
Weise sichtbar machen.3

Mit der Gegenüberstellung der Macht von Gefühlen und der Macht über Ge-
fühle ist die Grundspannung benannt, mit der sich diese Arbeit in unterschied-
lichen Facetten befasst und die in den Abschnitten teils stärker, teils weniger
1 Barth, Roderich/Zarnow, Christopher: Das Projekt einer Theologie der Gefühle, in: Dies.

(Hrsg.): Theologie der Gefühle, Berlin/Boston 2015, S.1–19, S.1.
2 Beide Beispiele werden im Verlauf der Arbeit auf unterschiedliche Weise noch vertieft. Vgl. zur

Trauer Kapitel 5 sowie zur Freude allgemein Kapitel 4 und zur Freude anWeihnachten Abschnitt
7.3.

3 Für die in dieser Arbeit thematisierten Theorien vgl. die Kapitel 4, 5 und 6. Zudem ist darauf
zu verweisen, dass auch in der Psychologie Machtaspekte des Erlebens und Gestaltens von Ge-
fühlen eine Rolle spielen. Dies zeigt sich beispielhaft an folgenden Titeln: Lelord, François/
André, Christophe: DieMacht der Emotionenundwie sie unserenAlltag bestimmen, 12. Auflage
(Serie Piper 4631), München/Berlin/Zürich 2016 und Petermann, Franz/Petermann, Ulrike/
Nitkowski, Dennis: Emotionstraining in der Schule. Ein Programm zur Förderung der emotio-
nalen Kompetenz, Göttingen 2016. In den psychologischen Veröffentlichungen wird dabei zu-
meist darauf abgezielt, dass Menschen fähig werden, mehr Einfluss auf ihre Gefühle zu nehmen,
was als Regulation bezeichnet wird. Vgl. dazu auch Abschnitt 7.2.



12 1 Einleitung

stark präsent ist. Um dieser Spannung weiter nachgehen zu können, sind ein-
leitend unterschiedliche Schritte nötig. Dabei geht es zunächst um Grundüber-
legungen zur Gefühlsthematik im religiösen Kontext, indem theologische und
religionspädagogische Akzente in die Bildungstheorie eingeschrieben werden.
Die Herstellung dieses Zusammenhangs zwischen der Thematik der Gefühle und
der religiösen Bildung ist nötig, denn mit Martin Schreiner kann gesagt werden:
„Zwar wird die herausragende Bedeutung der emotionalen Dimension in religi-
ösen Lehr-Lern-Prozessen zunehmend wahrgenommen, sie ist aber noch weitge-
hend unerforscht.“4

1.1 Religiöse Bildungstheorie und Gefühle

Das Zitat von Schreiner weist bereits auf die Bedeutung von Gefühlen für reli-
giöse Bildungsprozesse hin. Bevor die religionspädagogische Beschäftigung mit
Gefühlen im Verlauf dieser Arbeit – u.a. durch das Bedenken von Machtaspekten
im Kontext von Gefühlen – erweitert und vertieft wird, ist zunächst zu klären,
worin diese Bedeutung besteht und wodurch sie begründet ist. Wie grundlegend
die Relevanz von Gefühlen für religiöse Bildungsprozesse ist, zeigt sich an einem
Blick auf grundlegende Aspekte der Theorie religiöser Bildung, die sich u.a. mit
demBildungsbegriff, demMenschenbild und der Ausrichtung der Inhalte der Bil-
dungsprozesse befasst.

1.1.1 Die zentrale Stellung des Menschen im
Bildungsprozess

Bildung kann imAnschluss an die deutsche Bildungstradition verstandenwerden
als wechselseitige Erschließung von Mensch und Welt bzw. Subjekt und Objekt.5
Ein solches Bildungsverständnis weist dem Menschen eine zentrale Position im
und für den Bildungsprozess zu6 und steht damit bestimmten Tendenzen ent-

4 Schreiner, Martin: Emotionales Lernen, in: Mette, Norbert/Rickers, Folkert (Hrsg.): Lexikon
der Religionspädagogik Bd.1, Neukirchen-Vluyn 2001, Sp.401–402.

5 Vgl. u.a. Dressler, Bernhard: Unterscheidungen. Religion und Bildung (Theologische Litera-
turzeitung Forum 18/19), Leipzig 2006, S.25f.

6 Es sei darauf hingewiesen, dass die zentrale Stellung des Menschen nicht nur in der Bildungs-
theorie in den Blick genommen wird, sondern auch in einer empirischen Studie von Uta Pohl-
Patalong als ein spezifischesMerkmal des Religionsunterrichts erhobenwird. Religionslehrkräf-
te geben danach als besonderes Merkmal des Religionsunterrichts u.a. an, dass er „die Schüle-
rinnen und Schüler als Menschen wahr[nimmt]“. Pohl-Patalong, Uta: »Wo in der Schule ha-
ben wir den Ort, wo wir über Sinn und Unsinn dieser Welt uns austauschen?« Zum Beitrag des
Religionsunterrichts für die schulische Bildung in der Sicht von Lehrkräften, in: Heller, Tho-
mas (Hrsg.): Religion und Bildung – interdisziplinär. Festschrift für Michael Wermke zum 60.
Geburtstag (Studien zur Religiösen Bildung 17), Leipzig 2018, S.225–241, S.236. Dies machen sie
u.a. daran fest, dass der Religionsunterricht Möglichkeiten zur Selbsterfahrung und zum ver-



1.1 Religiöse Bildungstheorie und Gefühle 13

gegen, die auch aktuell im Kontext der Bildung eine Rolle spielen. So wird u.a.
von Bernhard Dressler beklagt, dass es zu einer Verobjektivierung von Schüle-
rinnen und Schülern kommen kann, wenn diese als Gegenstände pädagogischen
Handelns angesehenwerden, oder zu ihrer Instrumentalisierung für Ziele, die au-
ßerhalb des Bildungsprozesses liegen, wie beispielsweise die Orientierung daran,
welche Fähigkeiten und Fertigkeiten auf dem Arbeitsmarkt gefragt sind.7 Gegen
eine Reduktion des Menschen im Bildungsprozess auf seine Fähigkeiten und Fer-
tigkeiten wendet sich auch Friedrich Schweitzer. Seiner Meinung nach geht es in
der Bildung, die religiöse Wurzeln – u.a. in der Mystik – hat, nicht nur um Fähig-
keiten und Fertigkeiten, die im äußerlichen Sinne beschrieben werden können,
sondern um den „inneren Menschen“, zu dem er auch Erfahrungen und Gefüh-
le zählt.8 Schweitzer vertritt damit keineswegs eine Pädagogik der Innerlichkeit.
„Vielmehr ist die gleichzeitige Bildung des inneren und des äußeren Menschen
gemeint, nämlich so, dass Inneres und Äußeres einander durchdringen.“9

Dass es abwegig ist, Gefühlen trotz der zentralen Stellung des Menschen
in der Bildung wenig Beachtung zu schenken, zeigt sich auch, wenn von phi-
losophischer und theologischer Seite betont wird, dass Gefühle „zur Gattungs-
ausstattung des Menschen“10 gehören und einen „zentralen Bestandteil des
menschlichen Lebens“11 bilden. In diese Richtung argumentiert auch Joachim
Kunstmann, der Bildung nicht allein auf kognitive Fähigkeiten bezieht, sondern
für die Entfaltung „möglichst alle[r] menschlichen Vermögen“12 in der Bildung
plädiert. Was mit Blick auf Bildung im Allgemeinen gilt, trifft natürlich auch auf
religiöse Bildung zu, die zusätzliche Schwerpunkte und Spezifika aufweist. Für
den Bereich der religiösen Bildung oder – wie er es nennt – des gebildeten Chris-
tentums nimmt Reiner Preul die Vermögen Denken, Fühlen und Handeln in den
Blick, die sich in christlich gebildeter Form als intellektuelles Profil, Herzens-
bildung und Engagement zeigen.13 Es wird also wiederholt auf die Bedeutung
einer Ergänzung der kognitiven Ausrichtung von Bildungsprozessen u.a. in emo-
tionaler Hinsicht hingewiesen. Mit den Forderungen nach der Entfaltung des

tieften Kennenlernen der Mitschülerinnen und Mitschüler bietet, aber auch daran, dass eine
Beschäftigung mit Fragen wie „Was empfindest du?“ oder „Wer möchtest du sein?“ stattfindet
und auch von den Schülern und Schülerinnen Fragen und Themen eingebracht werden können.
Vgl. ebd., S.236f. All dies sollte nicht ausschließlich für den Religionsunterricht gelten, sondern
auch für andere Fächer, ist aber für den Religionsunterricht in besonderer Weise relevant.

7 Vgl. Dressler: Unterscheidungen, S.26.
8 Vgl. Schweitzer, Friedrich: Bildung (Theologische Bibliothek 2), Neukirchen-Vluyn 2014, S.32.
9 Ebd., S.172.
10 Hastedt, Heiner: Gefühle. Philosophische Bemerkungen (Reclams Universal-Bibliothek 18357),

Stuttgart 2005, S.8.
11 Barth/Zarnow: Projekt, S.1.
12 Kunstmann, Joachim: Religion und Bildung. Zur ästhetischen Signatur religiöser Bildungspro-

zesse (Religionspädagogik in pluraler Gesellschaft 2), Gütersloh 2002, S.48.
13 Vgl. Preul, Reiner: EvangelischeBildungstheorie, Leipzig 2013, S.357–381. Was Bildung inBezug

auf das Fühlen leisten kannund soll, kann erst imVerlauf dieserArbeit geklärtwerden. Vgl. dazu
v.a. Kapitel 7.



14 1 Einleitung

emotionalen Vermögens bzw. nach Herzensbildung wird dabei nicht nur eine
Beachtung von emotionalen Dimensionen des Menschseins gefordert, sondern
deren Entfaltung und Beeinflussung, wie es auch im Hinblick auf das kognitive
Vermögen der Fall ist. Somit soll Bildung auch dazu beitragen, dass Menschen
ihren Gefühlen nicht ohnmächtig ausgeliefert sind, sondern bewusst Einfluss auf
sie nehmen können.

1.1.2 Religiöse Bildung im Zeichen der Begrenztheit des
Menschen

Aufgrund der zentralen Position des Menschen im Bildungsprozess hängt das
Bildungsverständnis stark vom zugrundeliegenden Menschenbild ab. Für religi-
öse Bildungsprozesse im evangelischen Kontext – wie beispielsweise den evan-
gelischen Religionsunterricht – ist das evangelisch-theologische Verständnis des
Menschen entscheidend. Häufig wird von evangelisch-theologischer Seite in die-
sem Kontext die Schöpfung des Menschen thematisiert. Ein Merkmal der theolo-
gischen Beschäftigung mit der Bildung des Menschen besteht in diesem Zusam-
menhang darin, dass der Mensch als Geschöpf und daher als begrenztes Wesen
in den Blick genommen wird, das zwar sich bildet, weil Bildung immer Selbst-
bildung ist, das aber trotzdem nicht vollständig über den Bildungsprozess verfü-
gen kann.14 Vielmehr ist Bildung grundlegend ein von Gott her ermöglichter Pro-
zess15 und „undenkbar ohne die ‚Außenseite‘ des bildenden Anstoßes.“16 Daher
stellt Kunstmann die Bedeutung von Aufnahmebereitschaft für Bildung in den
Vordergrund, die als Aufgeschlossenheit aktive Aspekte hat, aber auch angewie-
sen ist auf die eher passive Bereitschaft, sich betreffen und ergreifen zu lassen,17
und so auch die Macht dessen zu erleben, was begegnet und betrifft. Insbesonde-
re ist dies von Bedeutung, weil man nach Dressler manches nicht selbst ergrei-
fen kann, sondern – beispielsweise von Liebe oder religiösen Erfahrungen – nur
ergriffen werden kann.18 Auch Preul befasst sich mit der Frage nach der Begren-
zung der Selbstbildung, die auf Selbstbestimmung beruht. Er nimmt die Selbst-
bestimmung in sein Verständnis auf, weist aber auch darauf hin, dass die Selbst-
bestimmung in Bildungstheorien häufig zu sehr betont wird und ihre Grenzen
nicht bedacht werden.19 Die Selbstbestimmung im Sinne dessen, dass das Selbst
etwas bestimmt, ist abhängig von allen subjektiven Vermögen, aber auch von äu-
ßeren, beispielsweise politischen oder sozialen Verhältnissen.20 Auch die Selbst-
14 Vgl. Dressler: Unterscheidungen, S.70 und Preul: Evangelische Bildungstheorie, S.80.
15 Vgl. Dressler: Unterscheidungen, S.70.
16 Kunstmann: Religion und Bildung, S.347.
17 Vgl. ebd., S.280.
18 Vgl. Dressler: Unterscheidungen, S.80f.
19 Vgl. Preul: Evangelische Bildungstheorie, S.156–158.
20 Vgl. ebd., S.158–166.



1.1 Religiöse Bildungstheorie und Gefühle 15

bestimmung im Sinne dessen, dass das Selbst bestimmt wird, unterliegt nicht al-
lein der bewussten und unbewussten Arbeit an sich selbst, sondern ist begrenzt
durch den Charakter und das, was Preul als Seele bezeichnet.21 Dazu zählt er auch
Gefühle, die zur „passionalen Dimension“22 des Menschseins gehören. Damit weist
Preul darauf hin, dass auch Gefühle zu dem gehören, was den Menschen in dem
Sinne begrenzt, dass es ihm ohne seinen Entschluss geschieht und er es erlei-
det, auch wenn dies nur in manchen Fällen schmerzhaft ist.23Wie bedeutend der
Einfluss auf den Menschen von etwas, das zwar zu ihm gehört, das er aber nicht
kontrolliert, sein kann, formuliert Dressler vor demHintergrund von Röm 7,19.24
„Das Ich sieht sich Mächten in der eigenen Person gegenüber, die seine Fähig-
keit zur Selbstbestimmung grundsätzlich in Frage stellen.“25 Mit dieser Formu-
lierung sind Erfahrungen von Ohnmacht gegenüber dem, was einem Menschen
geschieht, aufgenommen, die aber nicht absolut gesetzt werden dürfen.

Mit der Fokussierung der Begrenztheit des Menschen als einem entschei-
dendenMerkmal des evangelisch-theologischenMenschenbildes soll keineswegs
in Abrede gestellt werden, dass diese Begrenztheit auch außerhalb der Theolo-
gie bedacht wird. Beispielsweise formuliert Heiner Hastedt in seinen philosophi-
schenÜberlegungen zu einemnicht-dualistischen Verständnis von Gefühlen und
Vernunft: „Anders als eine allzu abstrakt und ortlos verstandene Vernunft kann
die Würdigung von Gefühlen die Zerbrechlichkeit des Menschen verdeutlichen
und eben deshalb die Wertschätzung des einzelnen Menschen befördern.“26 Be-
gründen lässt sich dies damit, dass Gefühle, wie bereits erwähnt, grundlegend
zum Menschsein gehören und der Mensch sich daher nicht grundsätzlich dage-
gen entscheiden kann, Gefühle zu haben. Auch dies kann unter der im Eingangs-
zitat genannten Macht von Gefühlen über Menschen verstanden werden. Ob und
inwiefern eine Abwehr von Gefühlen in einzelnen Situationen möglich ist, kann
unterschiedlich eingeschätzt werden. Allerdings deuten gerade die seit Jahrhun-
derten immer wieder vorgetragenen Forderungen nach Einschränkungen und
Abwehr von Gefühlen darauf hin, dass dies nur begrenzt möglich ist.27 Gefüh-

21 Vgl. ebd., S.166–175.
22 Ebd., S.172, Hervorhebung im Original.
23 Vgl. ebd., S.172. Als Beispiele für Gefühle nennt Preul den Glauben als Vertrauen auf Gottes Güte

sowie die Gottes- und Menschenliebe.
24 „Denn das Gute, das ich will, das tue ich nicht; sondern das Böse, das ich nicht will, das tue ich.“

Röm 7,19. Alle wörtlichen deutschen Bibelzitate in dieser Arbeit stammen aus der Lutherbibel
2017.

25 Dressler: Unterscheidungen, S.78. Auch in der Beschäftigung mit phänomenologischen Ge-
fühlstheorien in den Kapiteln 4 und 6 wird die Rede von Gefühlen als Mächten vorkommen. Die-
se werden dort allerdings nicht im Menschen verortet, sondern als ihm von außen begegnend
und ihn ergreifend konzipiert.

26 Hastedt: Gefühle, S.9.
27 Hastedt stellt darüber hinaus in Frage, ob die Distanzierung von Gefühlen tatsächlich zu Ge-

fühllosigkeit führt. Vielmehr bezeichnet er Gefühle der Disziplinierung und Distanz als Gefühle
zweiter Ordnung. Vgl. ebd., S.21.



16 1 Einleitung

le zeigen somit die Begrenztheit der verstandesmäßigen und willentlichen Kon-
trolle des Menschen über seine Gefühle. Besonders deutlich wird dies an starken
Gefühlen, die Hastedt als Leidenschaften bezeichnet:

Sie [die Leidenschaften, J.R.] lassen sich nicht auf einen Winkel unseres Herzens eingren-
zen, sondern prägen uns ganz und können sich bis hin zum Rausch entwickeln. Auch wenn
sie vielfach Aktivität steigern oder doch begünstigen, steht ihnen das Subjekt mit einem
Element von Passivität gegenüber, undmanchmal ist der Anteil des Leidens an ihnen eben-
falls nicht zu übersehen (wie das englische passions auf der Basis des Griechischen heute
noch verdeutlicht).28

Gerade die Aspekte der Passivität und des Leidens, die hier genannt werden, wei-
sen darauf hin, dass Menschen sich solchen Leidenschaften nicht entziehen kön-
nen, obwohl sie es imHinblick auf das Leiden an ihnen gerne tunwürden. Als Bei-
spiel einer solchen Leidenschaft kann der Zorn gelten, dessen prägendeWirkung
auf Menschen sich u.a. an starken körperlichen Veränderungen und Auswirkun-
gen auf das Wollen und das Handeln zeigt. Gerade als Leidenschaften können Ge-
fühle heftige Ausmaße annehmen, indem sie blockieren oder zerstören29 und sich
darin als mächtig erweisen. Gefühle unterschiedlicher Intensität wahrzunehmen
und als Teil des Menschen ernst zu nehmen, zeigt somit, wie begrenzt und fragil
derMensch auch und gerade in seiner (vernünftigen) Kontrolle ist, ohne dass dies
als abzustellender Makel erscheint. Damit ergibt sich aus den philosophischen
Überlegungen Hastedts ein ähnliches Fazit wie in theologischer Perspektive, in
der die Begrenztheit des Menschen besonders in den Fokus gerückt und im Rück-
griff auf das Verhältnis des Menschen als Geschöpf gegenüber seinem Schöpfer
in besonderer Weise begründet wird.

Als zweites theologisches Thema ist im Zusammenhang von Menschenbild
und Bildungstheorie die Rechtfertigung zentral. Auch von diesem Thema ausge-
hend sind kritische Anfragen an verbreitete bildungstheoretische Annahmen ins
Spiel zu bringen. Die Betonung der Rechtfertigung allein aus Glauben als Gottver-
trauen macht deutlich, dass nicht die Taten, Leistungen und empirischen Eigen-
schaften eines Menschen entscheidend sind für seine Würde, sondern dass ihm
diese unbedingt zugesprochen ist.30 Dieser Zuspruch ist daher auch unabhängig
von aller Bildung, in der nicht die Personmit ihrer unveräußerlichenWürde her-
vorgebrachtwird, sondern in derenProzess Subjektwerdunggeschehenkann, der
das Personsein vorgelagert ist.31 Gegen den Zuspruch der Personenwürde von au-

28 Hastedt: Gefühle, S.13, Hervorhebung im Original.
29 Vgl. ebd., S.8.
30 Vgl. Dressler, Bernhard: Religionsunterricht. Bildungstheoretische Grundlegungen, Leipzig

2018, S.80 und Kumlehn, Martina: Bildung, religiöse, in: Das wissenschaftlich-religionspädago-
gische Lexikon im Internet (WiReLex), 2015, url: https://www.bibelwissenschaft.de/stichwor
t/100082/ (besucht am 30.10.2018), 1.1.

31 Peter Biehl formuliert: „Subjekt muss der Mensch im Prozess seiner Bildung erst werden, Person ist er
immer schon.“ Biehl, Peter: Die Gottebenbildlichkeit des Menschen und das Problem der Bildung
– Zur Neufassung des Bildungsbegriffs in religionspädagogischer Perspektive, in: Biehl, Peter/

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100082/
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/100082/


1.1 Religiöse Bildungstheorie und Gefühle 17

ßen wenden sich Menschen, die den Anspruch an sich und andere stellen, selbst
„vollständig über sich verfügen und eigenmächtig leben“32 zuwollen,was theolo-
gisch als Sünde bezeichnet wird, weil darin die Gottesbeziehung geleugnet wird.
Dazu kann es gehören, Gefühle nicht als etwas Gegebenes anzusehen, sondern
auch über sie vollständig verfügen zu wollen. Dabei wendet sich die Rede von
Sünde und Rechtfertigung keineswegs dagegen, dass Menschen ihr Leben – auch
ihr Gefühlsleben – gestalten und Einfluss darauf nehmen, statt sich ohnmäch-
tig den Widerfahrnissen des Lebens auszuliefern. Sie hält aber vor Augen, dass
die eigenen Leistungen immer wieder scheitern können und dass die Selbsttätig-
keit – genauso wie die Selbstbestimmung – nicht absolut gesetzt werden darf. Die
Möglichkeit des Scheiterns – so wird mit der Rechtfertigung betont – bedeutet
mitnichten die Möglichkeit des Verlustes der Würde der Person. Gerade durch
diesen Zuspruch ist dann Freiheit möglich, die nicht als geleistete, sondern als
verdankte verstanden wird.33

Mit den genanntenAspekten des evangelisch-theologischenMenschenbildes
kann sowohl der Instrumentalisierung des Lernens als auch überhöhten Ansprü-
chen des Gebildetseins entgegengewirkt werden, denn „[a]ls Geschöpf und Eben-
bild Gottes, als von Gott gerechtfertigte Person kann sich derMensch nicht selbst
zu seinem eigenen Projekt machen und muss es auch nicht.“34 Er wird durch die
Einsicht in seine Begrenztheit undmit der Zusage der unverlierbarenWürde aber
frei zur Gestaltung seines Lebens. Bildungsprozesse sollen daher dazu beitragen,
„ein Grenzbewusstsein hinsichtlich der eigenen Möglichkeiten auszubilden, das
dann allerdings ohne Selbstübersteigerung auch dazu befähigt, die eigenenMög-
lichkeiten so umfassend wie möglich zu entfalten.“35 Dies gilt dann auch für die
Möglichkeiten der Gestaltung des Gefühlslebens. Hier ist einerseits im Blick zu
behalten, dass die Verfügung über die Gefühle begrenzt ist, weil ihnen eine ei-
gene Macht zukommt. Andererseits sind auch die Möglichkeiten im Umgang mit
Gefühlen – eigenen und denen anderer – zu reflektieren und zu entfalten.

1.1.3 Die existenzielle Bedeutsamkeit religiöser
Bildungsprozesse

Neben der wichtigen Stellung des Menschen im Verständnis von (religiöser)
Bildung und der damit verbundenen Frage nach dem zugrundeliegenden Men-
schenbild stellt die Auseinandersetzung mit existenziellen Fragen ein weiteres

Nipkow, Karl Ernst (Hrsg.): Bildung und Bildungspolitik in theologischer Perspektive (Schriften
aus dem Comenius-Institut 7), Münster 2005, S.9–102, S.40, Hervorhebung im Original. Unter
Bezugnahme auf Biehl findet sich das Thema auch in Dressler: Unterscheidungen, S.73.

32 Ebd., S.72.
33 Vgl. ebd., S.73.
34 Ebd., S.85.
35 Kumlehn: Bildung, religiöse, 1.1.



18 1 Einleitung

Merkmal besonders der religiösen Bildung dar, das eine Auseinandersetzung mit
Gefühlen nahelegt.36

Die existenzielle Bedeutsamkeit religiöser Bildungsprozesse liegt zunächst
darin begründet, dass in ihnen eine Auseinandersetzung mit existenziellen Fra-
gen stattfindet. So sieht Martina Kumlehn es als Merkmal von Bildung an, „mit
der Frage nach dem Sinn des Lebens und der Suche nach Orientierung ver-
knüpft“37 zu sein. Für religiöse Bildung gilt dies im besonderen, denn Religion
gehört wie auch Philosophie im Sinne der Unterscheidung unterschiedlicher
Modi der Weltbegegnung und unterschiedlicher Rationalitätsformen von Jür-
gen Baumert in den Bereich der konstitutiven Rationalität.38 In diesen Bereich
gehört die Beschäftigung mit „Fragen nach dem Woher, Wohin und Wozu des
menschlichen Lebens“39, also das Nachdenken über die „Bedingungen mensch-
licher Erkenntnis und menschlichen In-der-Welt-Seins“40. Differenzen zwischen
Religion und Philosophie bestehen hingegen in inhaltlicher Hinsicht, denn der
Transzendenzbezug ist für Religionen nicht nur konstitutiv, „sondern das Trans-
zendente wird im Rahmen von menschlichen Grunderfahrungen ausgelegt, so
dass die existenzielle Beziehung zu dieser Dimension zentral wird.“41

Die Beschäftigung mit solchen Fragen kann nicht ohne eigene Beteiligung
und ohne Verknüpfung mit dem eigenen Leben und eigenen Erfahrungen erfol-
gen, wenn sie ihrer Relevanz und existenziellen Bedeutsamkeit gerecht werden
will. Fragen nach Sinn und Orientierung des Lebens brechen anhand von Erfah-
rungen auf und die Antwortversuche bzw. Möglichkeiten des Umgangs mit die-
sen Fragenmüssen sich in der Bewältigung von Erfahrungen bewähren. Auch die
Auseinandersetzung mit religiösen Traditionsbeständen findet im Religionsun-
terricht folglich vor demHintergrund von Lebensfragen und damit verbundenen
Erfahrungen der Schüler und Schülerinnen statt. Daher kann es nicht grundsätz-
lich um Zustimmung zu und Übereinstimmung mit diesen Traditionen gehen,
sondern um eine reflektierende Beschäftigung, die zu unterschiedlichen Ergeb-
nissen führen kann.42 So formuliert Kumlehn in der Beschäftigung mit Luthers

36 Auch dieser Aspekt wurde in der Befragung von Lehrkräften von Pohl-Patalong als auszeichnen-
des Merkmal des Religionsunterrichts erhoben: „Der Religionsunterricht thematisiert existen-
tielle Fragen“. Pohl-Patalong: »Wo in der Schule...?«, S.234. Für die Beschäftigung mit diesen
Fragen im Religionsunterricht ist es kennzeichnend, dass die Antworten, die die Schülerinnen
und Schüler auf diese Fragen finden, wertgeschätzt werden und „religiöse Antworten auf die
persönlichen Lebensfragen“ aufgezeigt werden. Ebd., S.235.

37 Kumlehn: Bildung, religiöse, einleitender Abschnitt.
38 Vgl. Baumert, Jürgen: Deutschland im internationalen Bildungsvergleich, in: Killius, Nelson/

Kluge, Jürgen/Reisch, Linda (Hrsg.): Die Zukunft der Bildung (Edition Suhrkamp 2289), Frank-
furt am Main 2002, S.100–150, S.106–108. Als weitere Formen der Rationalität nennt Baumert
dort die kognitiv-instrumentelle, die ästhetisch-expressive und die evaluativ-normative.

39 Ebd., S.107.
40 Kumlehn: Bildung, religiöse, 2.1.
41 Ebd., 2.1.
42 Schweitzer: Bildung, S.221.



1.1 Religiöse Bildungstheorie und Gefühle 19

Bedeutung für das Verständnis religiöser Bildung: „Religiöse Bildung ist in ihrem
Kern demnach auf Hermeneutik, auf Verstehen angelegt: auf existentielle Durch-
dringung und Aneignung des Überlieferten im Horizont des eigenen Lebens und
der eigenen Welt“43.

Aus der Bindung von existenziellen Fragen – und der Beschäftigung mit ih-
nen in religiösen Bildungsprozessen – an Erfahrungen ergibt sich dann auch die
Notwendigkeit der Beschäftigung mit Gefühlen im Kontext religiöser Bildung,
denn „Gefühl gehört, ohnemit Erfahrung identisch zu sein, als inneres wie äuße-
res Element und Moment qua Affiziert- und Betroffensein konstitutiv zu ihr.“44
Die Nähe zu eigenen Erfahrungen und die Auseinandersetzung mit Fragen, die
bedeutsam für das (eigene) Leben sind, bringt es mit sich, dass gerade in religi-
ösen Bildungsprozessen Gefühle aufkommen, thematisch werden und reflektiert
werden können.45

Dressler führt zudem an, dass spontane religiöse Erfahrungenmit starken, ja
sogar überwältigenden Affekten, wie beispielsweise Trauer oder Scham, verbun-
den sein können, und weist religiöser Bildung die Aufgabe zu, sich nicht direkt
auf solche Erfahrungen zu beziehen, aber auf ihre Reflexion und den Umgangmit
ihnen, der ihre Integration „in die Kontinuität des lebensgeschichtlichen Wech-
sels von Alltag und Außeralltäglichkeit“46 ermöglicht. Auch hier kommen sowohl
Macht von Gefühlen als auch Macht von Menschen gegenüber den Gefühlen in
den Blick. Das Vorkommen von Gefühlen im Kontext der Themen religiöser Bil-
dung – und wohl auch in religiösen Bildungsprozessen selbst – verlangt, so zeigt
der Vorschlag Dresslers, nach einer Beschäftigung mit der Frage, inwiefern sich
religiöse Bildung auf diese Gefühle beziehen kann und sollte. Erfahrungsorien-
tierter Unterricht, wie er hier verstanden wird, zielt nicht darauf ab, Erlebnisse
zu schaffen47 oder bestimmte Gefühle hervorzurufen, auch wenn es im Kontext
religiöser Bildung durchaus zu Erlebnissen und Gefühlen kommen kann. Es geht
43 Kumlehn: Bildung, religiöse, 1.1.
44 Ritter, Werner H.: Erfahrung. Religiöse Erfahrung / Erleben / Gefühl / Deutung, in: Gräb,

Wilhelm (Hrsg.): Handbuch praktische Theologie, Gütersloh 2007, S.52–63, S.54. Als Elemente
von Erfahrung zählt Ritter folgende auf: „Dimensionen des Kognitiven (Denken, Argument), Af-
fektiven (‚Seele‘, Tiefenschicht, Emotionalität), Pragmatischen (Handlung, Verhalten ‚Praxis‘)“.
Ritter, Werner H.: Glaube und Erfahrung im religionspädagogischen Kontext. Die Bedeutung
von Erfahrung für den christlichen Glauben im religionspädagogischen Verwendungszusam-
menhang. Eine grundlegende Studie (Arbeiten zur Religionspädagogik 4), Gottingen 1989, S.303.
Weil ErfahrungDenken, FühlenundHandelnumfasst undverändert, ist sie „‚existentiell‘ belang-
voll.“ Ebd., S.303.

45 Auf den Zusammenhang von existenziellen Fragen und Gefühlen weist auch Carsten Gennerich
hin, der allerdings umgekehrt formuliert, dass Gefühle mit existenziellen Fragen einhergehen.
Vgl. Gennerich, Carsten: Emotionen als Anforderungssituationen in einer kompetenzorientier-
ten Didaktik, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 14 (2015) Nr.1, S.6–15, S.12.

46 Dressler: Unterscheidungen, S.144.
47 Dies hat Richard Kabisch als Aufgabe des Religionsunterrichts verstanden. Vgl. dazu Kabisch,

Richard: Wie lehren wir Religion? Versuch einer Methodik des evangelischen Religionsunter-
richts für alle Schulen auf psychologischer Grundlage, 3., verbesserte Auflage, Göttingen 1913,
S.120. Eine Auseinandersetzung mit dem Ansatz Kabischs erfolgt in Abschnitt 2.1.2.



20 1 Einleitung

vielmehr darum, Erfahrungen, die SchülerinnenundSchüler gemacht haben, und
die damit verbundenen Gefühle im Unterricht so aufzunehmen, dass sie wahr-
genommen und reflektiert werden können und dass sich daraus Einsichten und
Möglichkeiten des Umgangs mit Gefühlen für die Zukunft ergeben können.

Als Ergebnis der Überlegungen zur religiösen Bildung ergibt sich, dass sie es
mit Gefühl und Gefühlen zu tun hat, wenn sie ernst nimmt, dassMenschenmit al-
lem, was sie ausmacht, im Zentrum stehen, und wenn sie dem Anspruch gerecht
werden möchte, die existenzielle und reflektierte Auseinandersetzung mit rele-
vanten Fragen des Lebens vor demHintergrund christlich-religiöser Tradition zu
fördern.

1.2 Intention und Aufbau der Arbeit

Daher ist es das Ziel dieser Arbeit, zu einer vertieften Beschäftigungmit Gefühlen
in der und für die Religionspädagogik beizutragen. Dass damit ein Anliegen auf-
genommen wird, das in der Religionspädagogik bereits vorhanden ist, zeigt sich
beispielsweise bei Schweitzer, nach dessen Ansicht in der religionspädagogischen
Diskussion immer wieder eine stärkere Fokussierung auf die emotionale Dimen-
sion neben der kognitiven gefordert wird. Zugleich hält er aber fest, dass es „noch
immer schwer fällt, die Bedeutung von Gefühlen religionspädagogisch angemes-
sen aufzunehmen.“48 Rolf Sistermann betont zudem die Bedeutung der theoreti-
schen Beschäftigung mit Gefühlen, die in dieser Arbeit eine wichtige Rolle spielt:
„Emotionales Lernen im Religionsunterricht, das sich nichtmit händchenhalten-
der Sentimentalität und einem irgendwie gearteten Gefühlsbrei begnügen will,
braucht m.E. eine differenzierte Theorie der Gefühle.“49

In dieser Arbeit soll in Kapitel 2 zunächst in den Blick genommen werden,
welche Beschäftigung mit Gefühlen in der Religionspädagogik und in der Theo-
logie bereits stattfindet. Dazu werden wenige historische Akzente gesetzt und
anschließend zentrale Themen des aktuellen Diskurses systematisch aufgearbei-
tet. Trotz einiger Beschäftigung mit Gefühlen innerhalb der eigenen Disziplin ist
das Ergebnis des Kapitels, dass diese noch unter Bezugnahme auf Überlegungen
aus anderen Disziplinen erweitert und vertieft werden sollte, um zusätzliche Per-
spektiven zu gewinnen. Bevor dazu der Blick auf ausgewählte philosophische Ge-
fühlstheorien gerichtet wird, wird in Kapitel 3 entwickelt, auf welche Art und
Weise die Theorien angemessen betrachtet werden können. Ihre Aussagen zu Ge-
48 Schweitzer, Friedrich: Gefühl und Religion von Kindern und Jugendlichen. Perspektiven einer

religionspädagogischenModellbildung, in: Charbonnier, Lars/Mader,Matthias/Weyel, Birgit
(Hrsg.): Religion und Gefühl. Praktisch-theologische Perspektiven einer Theorie der Emotionen
(Arbeiten zur Pastoraltheologie, Liturgik und Hymnologie 75), Göttingen 2013, S.419–432, S.419.

49 Sistermann, Rolf: Symbole, Mythen und Gefühle. Zur Theorie der Gefühle als Grundlage einer
symboldidaktischen Glaubenslehre, in: Der evangelische Erzieher – Zeitschrift für Pädagogik
und Theologie 48 (1996) Nr.1, S.69–85, S.71.




