Schelling | Uber das Wesen der menschlichen Freiheit






F. W.]J. Schelling

Uber das Wesen der
menschlichen Freiheit

Herausgegeben und kommentiert
von Franz Josef Wetz

Reclam



RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 14012

2021 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
Siemensstrafle 32, 71254 Ditzingen

Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman

Druck und Bindung: Eberl & Koesel GmbH & Co. KG,
Am Buchweg1, 87452 Altusried-Krugzell

Printed in Germany 2021

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014012-3

Auch als E-Book erhiltlich

www.reclam.de



Inhalt
Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 7

Zu dieser Ausgabe 1m

Anmerkungen 113

Auswahlbibliographie 135

Schelling — Ein ruheloser Problemdenker 137






w

v

20

2!

a

Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der
menschlichen Freiheit kénnen teils den richtigen Begriff
derselben angehen; indem die Tatsache der Freiheit, so un-
mittelbar das Gefiihl derselben einem jeden eingeprigt ist,
doch keineswegs so sehr an der Oberfliche liegt, dass nicht,
um sie auch nur in Worten auszudriicken, eine mehr als ge-
wohnliche Reinheit und Tiefe des Sinns erfordert wiirde;
teils konnen sie den Zusammenhang dieses Begriffs mit
dem Ganzen einer wissenschaftlichen Weltansicht betref-
fen. Dajedoch kein Begriff einzeln bestimmt werden kann,
und die Nachweisung seines Zusammenhangs mit dem
Ganzen ihm auch erst die letzte wissenschaftliche Vollen-
dung gibt; welches bei dem Begriff der Freiheit vorzugs-
weise der Fall sein muss, der, wenn er tiberhaupt Realitit
hat, kein blof untergeordneter oder Nebenbegriff, sondern
einer der herrschenden Mittelpunkte des Systems sein
muss: so fallen jene beiden Seiten der Untersuchung hier,
wie iiberall, in Eins zusammen. Einer alten, jedoch keines-
wegs verklungenen, Sage zufolge soll zwar der Begriff der
Freiheit mit dem System {iberhaupt unvertriglich sein, und
jede auf Einheit und Ganzheit Anspruch machende Philo-
sophie auf Leugnung der Freiheit hinauslaufen. Gegen all-
gemeine Versichrungen der Art ist es nicht leicht zu strei-
ten; denn wer weif3, welche beschrinkende Vorstellungen
schon mit dem Wort System verbunden worden sind, so
dass die Behauptung zwar etwas sehr Wahres, aber auch
sehr Gewdhnliches aussagt. Oder ist dieses die Meinung,
dem Begriff von Freiheit widerstreite der Begriff von Sys-
tem tberhaupt und an sich: so ist sonderbar, dass, da die

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 7



individuelle Freiheit doch auf irgend eine Weise mit dem
Weltganzen, (gleichviel, ob es realistisch oder idealistisch
gedacht werde), zusammenhingt, irgend ein System, we-
nigstens im gottlichen Verstande, vorhanden sein muss,
mit dem die Freiheit zusammenbesteht. Im Allgemeinen
behaupten, dass dieses System nie zur Einsicht des mensch-
lichen Verstandes gelangen konne, heif3t wieder nichts be-
haupten; indem, je nachdem sie verstanden wird, die Aus-
sage wahr oder falsch sein kann. Es kommt auf die Bestim-
mung des Prinzips an, mit welchem der Mensch iiberhaupt
erkennt; und es wire auf die Annahme einer solchen Er-
kenntnis anzuwenden, was Sextus in Bezug auf Empedo-
kles sagt: der Grammatiker und der Unwissende kénnen sie
als aus Prahlerei und Erhebung tiber andre Menschen ent-
springend vorstellen, Eigenschaften, die jedem, der auch
nur eine geringe Ubung in der Philosophie hat, fremd sein
missen; wer aber von der physischen Theorie ausgehe und
wisse, dass es eine ganz alte Lehre sei, dass Gleiches von
Gleichem erkannt werde, (welche angeblich von Pythago-
ras herkomme, aber bei Platon angetroffen werde, weit frii-
her aber von Empedokles ausgesprochen worden sei), wer-
de verstehen, dass der Philosoph eine solche (gottliche) Er-
kenntnis behaupte, weil er allein, den Verstand rein und
unverdunkelt von Bosheit erhaltend, mit dem Gott in sich,
den Gott ausser sich begreife.* Allein es ist bei denen, wel-
che der Wissenschaft abhold sind, einmal herkémmlich,
unter dieser eine Erkenntnis zu verstehen, welche, wie die
der gewohnlichen Geometrie, ganz abgezogen und unle-
bendig ist. Kiirzer oder entscheidender wire, das System

* Sext. Empir. adv. Grammaticos. L. I, c. 13. p. 283. ed. Fabric.

8 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

25



w

20

2!

@

30

auch im Willen oder Verstande des Urwesens zu leugnen;
zu sagen, dass es iiberhaupt nur einzelne Willen gebe, de-
ren jeder einen Mittelpunkt fiir sich ausmache, und nach
Fichte’s Ausdruck eines jeden Ich die absolute Substanz sei.
Immer jedoch wird die auf Einheit dringende Vernunft,
wie das auf Freiheit und Personlichkeit bestehende Gefiihl,
nur durch einen Machtspruch zuriickgewiesen, der eine
Weile vorhilt, endlich zu Schanden wird. So musste die
Fichtesche Lehre ihre Anerkennung der Einheit, wenn auch
in der durftigen Gestalt einer sittlichen Weltordnung, be-
zeugen, wodurch sie aber unmittelbar in Widerspriiche
und Unstatthaftigkeiten geriet. Es scheint daher, dass, so
viel auch fiir jene Behauptung von dem blof2 historischen
Standpunkt, nimlich aus den bisherigen Systemen, sich
anfithren ldsst — (aus dem Wesen der Vernunft und Er-
kenntnis selbst geschopfte Griinde haben wir nirgend ge-
funden) — der Zusammenhang des Begriffs der Freiheit mit
dem Ganzen der Weltansicht wohl immer Gegenstand ei-
ner notwendigen Aufgabe bleiben werde, ohne deren Auf-
16sung der Begriff der Freiheit selber wankend, die Philoso-
phie aber vollig ohne Wert sein wiirde. Denn diese grofSe
Aufgabe allein ist die unbewusste und unsichtbare Triebfe-
der alles Strebens nach Erkenntnis von dem niedrigsten bis
zum hochsten; ohne den Widerspruch von Notwendigkeit
und Freiheit wiirde nicht Philosophie allein, sondern jedes
hohere Wollen des Geistes in den Tod versinken, der jenen
Wissenschaften eigen ist, in welchen er keine Anwendung
hat. Sich durch Abschwérung der Vernunft aus dem Handel
ziehen scheint aber der Flucht dhnlicher als dem Sieg. Mit
dem nimlichen Rechte kénnte ein andrer der Freiheit den
Riicken wenden, um sich in die Arme der Vernunft und

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit g



Notwendigkeit zu werfen, ohne dass auf der einen oder der
andern Seite eine Ursache zum Triumph wire.

Bestimmter ausgedriickt wurde die nimliche Meinung
in dem Satz: das einzig mégliche System der Vernunft sei
Pantheismus, dieser aber unvermeidlich Fatalismus.* Es ist
unleugbar eine vortreffliche Erfindung um solche allgemei-
ne Namen, womit ganze Ansichten auf einmal bezeichnet
werden. Hat man einmal zu einem System den rechten Na-
men gefunden, so ergibt sich das iibrige von selbst, und
man ist der Miithe, sein Eigentiimliches genauer zu untersu-
chen, enthoben. Auch der Unwissende kann, sobald sie
ihm nur angegeben sind, mit deren Hiilfe tiber das Gedach-
tetste aburteilen. Dennoch kommt bei einer so auf3eror-
dentlichen Behauptung alles auf die nihere Bestimmung
des Begriffs an. Denn so méchte wohl nicht zu leugnen
sein, dass, wenn Pantheismus weiter nichts, als die Lehre
von der Immanenz der Dinge in Gott bezeichnete, jede
Vernunftansicht in irgend einem Sinn zu dieser Lehre hin-
gezogen werden muss. Aber eben der Sinn macht hier den
Unterschied. Dass sich der fatalistische Sinn damit verbin-
den lisst, ist unleugbar; dass er aber nicht wesentlich damit
verbunden sei, erhellt daraus, dass so Viele gerade durch
das lebendigste Gefiihl der Freiheit zu jener Ansicht getrie-
ben wurden. Die meisten, wenn sie aufrichtig wiren, wiir-
den gestehen, dass, wie ihre Vorstellungen beschaffen sind,
die individuelle Freiheit ihnen fast mit allen Eigenschaften
eines hochsten Wesens im Widerspruch scheine, z. B. der

* Frithere Behauptungen der Art sind bekannt. Ob die AuRerung
von Fr. Schlegel in der Schrift: Uber die Sprache und Weisheit der
Indier S. 141. nder Pantheismus ist das System der reinen Vernunft«
etwa einen andern Sinn haben konne, lassen wir dahingestellt.

10 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

5

(e}

25



w

20

2!

@

30

Allmacht. Durch die Freiheit wird eine dem Prinzip nach
unbedingte Macht aufSer und neben der gottlichen behaup-
tet, welche jenen Begriffen zufolge undenkbar ist. Wie die
Sonne am Firmament alle Himmelslichter ausldscht, so
und noch viel mehr die unendliche Macht jede endliche.
Absolute Kausalitit in Einem Wesen lisst allen andern nur
unbedingte Passivitit tibrig. Hiezu kommt die Dependenz
aller Weltwesen von Gott, und, dass selbst ihre Fortdauer
nur eine stets erneute Schopfung ist, in welcher das endli-
che Wesen doch nicht als ein unbestimmtes Allgemeines,
sondern als dieses bestimmte, einzelne, mit solchen und
keinen andern Gedanken, Bestrebungen und Handlungen
produziert wird. Sagen, Gott halte seine Allmacht zurtick,
damit der Mensch handeln konne, oder er lasse die Freiheit
zu, erkldrt nichts: z6ge Gott seine Macht einen Augenblick
zurtiick, so horte der Mensch auf zu sein. Gibt es gegen diese
Argumentation einen andern Ausweg, als den Menschen
mit seiner Freiheit, da sie im Gegensatz der Allmacht un-
denkbar ist, in das gottliche Wesen selbst zu retten, zu sa-
gen, dass der Mensch nicht au3er Gott, sondern in Gott sei,
und dass seine Titigkeit selbst mit zum Leben Gottes geho-
re? Gerade von diesem Punkt aus sind Mystiker und reli-
giose Gemiiter aller Zeiten zu dem Glauben an die Einheit
des Menschen mit Gott gelangt, der dem innigsten Gefiithl
eben so sehr oder noch mehr, als der Vernunft und Spekula-
tion zuzusagen scheint. Ja die Schrift selbst findet eben in
dem Bewusstsein der Freiheit das Siegel und Unterpfand
des Glaubens, dass wir in Gott leben und sind. Wie kann
nun die Lehre notwendig mit der Freiheit streiten, welche
so viele in Ansehung des Menschen behauptet haben, gera-
de um die Freiheit zu retten?

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 11



Eine andre, wie man gewohnlich glaubt niher treffende,
Erklirung des Pantheismus ist allerdings die, dass er in ei-
ner volligen Identifikation Gottes mit den Dingen, einer
Vermischung des Geschopfs mit dem Schopfer bestehe,
woraus noch eine Menge andrer harter und unertréglicher
Behauptungen abgeleitet werden. Allein eine totalere Un-
terscheidung der Dinge von Gott, als in dem fiir jene Lehre
als klassisch angenommenen Spinoza sich findet, lisst sich
kaum denken. Gottist das, was in sich ist und allein aus sich
selbst begriffen wird; das Endliche aber, was notwendig in
einem andern ist, und nur aus diesem begriffen werden
kann. Offenbar sind dieser Unterscheidung zufolge die
Dinge nicht, wie es nach der oberflichlich betrachteten
Lehre von den Modifikationen allerdings scheinen konnte,
blof gradweise oder durch ihre Einschrinkungen, sondern
toto genere von Gott verschieden. Welches auch tibrigens
ihr Verhiltnis zu Gott sein mége, dadurch sind sie absolut
von Gott getrennt, dass sie nur in und nach einem Andern
(ndmlich Thm) sein kénnen, dass ihr Begriff ein abgeleiteter
ist, der ohne den Begriff Gottes gar nicht moglich wire; da
im Gegenteil dieser der allein selbststindige und urspriing-
liche, der allein sich selbst bejahende ist, zu dem alles andre
nur wie Bejahtes, nur wie Folge zum Grund sich verhalten
kann. Blof3 unter dieser Voraussetzung gelten andre Eigen-
schaften der Dinge, z. B. ihre Ewigkeit. Gott ist seiner Na-
tur nach ewig; die Dinge nur mit ihm und als Folge seines
Daseins, d. h. abgeleiteter Weise. Eben dieses Unterschieds
wegen konnen nicht, wie gewo6hnlich vorgegeben wird, alle
einzelne Dinge zusammen Gott ausmachen, indem durch
keine Art der Zusammenfassung das seiner Natur nach ab-
geleitete in das seiner Natur nach urspriingliche iibergehen

12 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

(e}

25



w

20

2!

@

30

kann, so wenig als die einzelnen Punkte einer Peripherie
zusammengenommen diese ausmachen kénnen, da sie als
Ganzes ihnen dem Begriff nach notwendig vorangeht. Ab-
geschmackter noch ist die Folgerung, dass bei Spinoza so-
gar das einzelne Ding Gott gleich sein miisse. Denn wenn
auch der starke Ausdruck, dass jedes Ding ein modifizierter
Gott ist, bei ihm sich finde, so sind die Elemente des Be-
griffs so widersprechend, dass er sich unmittelbar im Zu-
sammenfassen wieder zersetzt. Ein modifizierter d.h. ab-
geleiteter Gott ist nicht Gott im eigentlichen eminenten
Sinn; durch diesen einzigen Zusatz tritt das Ding wieder an
seine Stelle, durch die es ewig von Gott geschieden ist. Der
Grund solcher Missdeutungen, welche auch andre Systeme
in reichem Maf3 erfahren haben, liegt in dem allgemeinen
Missverstandnis des Gesetzes der Identitit, oder des Sinns
der Copula im Urteil. Ist es gleich einem Kinde begreiflich
zu machen, dass in keinem moglichen Satz, der der ange-
nommenen Erklirung zufolge die Identitit des Subjekts
mit dem Pradikat aussagt, eine Einerleiheit oder auch nur
ein unvermittelter Zusammenhang dieser beiden ausge-
sagt werde — indem z.B. der Satz: dieser Korper ist blau,
nicht den Sinn hat, der Korper sei in dem und durch das,
worin und wodurch er Korper ist, auch blau, sondern nur
den: dasselbe, was dieser Korper ist, sei, obgleich nicht in
dem niamlichen Betracht, auch blau: so ist doch diese Vor-
aussetzung, welche eine véllige Unwissenheit iiber das
Wesen der Copula anzeigt, in Bezug auf die hohere An-
wendung des Identititsgesetzes zu unsrer Zeit bestindig
gemacht worden. Es sei z. B. der Satz aufgestellt: das Voll-
kommne ist das Unvollkommne, so ist der Sinn der: das
Unvollkommne ist nicht dadurch, dass und worin es un-

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 13



vollkommen ist, sondern durch das Vollkommne, das in
ihm ist; fiir unsre Zeit aber hat er diesen Sinn: das Voll-
kommne und Unvollkommne sind Einerlei, alles ist sich
gleich, das Schlechteste und das Beste, Torheit und Weis-
heit. Oder: das Gute ist das Bose, welches so viel sagen will:
das Bose hat nicht die Macht, durch sich selbst zu sein; das
in ihm Seiende ist das (an und fiir sich betrachtet) Gute, so
wird dies so ausgelegt: der ewige Unterschied von Recht
und Unrecht, Tugend und Laster werde geleugnet, beide
seien logisch das nimliche. Oder wenn in einer andern
Wendung Notwendiges und Freies als Eins erklirt werden,
wovon der Sinn ist: dasselbe (in der letzten Instanz), wel-
ches Wesen der sittlichen Welt ist, sei auch Wesen der Na-
tur, so wird dies so verstanden: das Freie sei nichts als Na-
turkraft, Springfeder, die wie jede andre dem Mechanismus
unterworfen ist. Das nimliche geschieht bei dem Satz, dass
die Seele mit dem Leib Eins ist; welcher so ausgelegt wird,
die Seele sei materiell, Luft, Ather, Nervensaft u. dgl., denn
das Umgekehrte, dass der Leib Seele, oder im vorigen Satz,
dass das scheinbar Notwendige an sich ein Freies sei, ob es
gleich eben so gut aus dem Satze zu nehmen ist, wird wohl-
bedichtig bei Seite gesetzt. Bei solchen Missverstindnis-
sen, die, wenn sie nicht absichtlich sind, einen Grad von
dialektischer Unmiindigkeit voraussetzen, iiber welchen
die griechische Philosophie fast in ihren ersten Schritten
hinaus ist, machen die Empfehlung des griindlichen Studi-
ums der Logik zur dringenden Pflicht. Die alte tiefsinnige
Logik unterschied Subjekt und Pridikat als vorangehendes
und folgendes (antecedens et consequens) und driickte da-
mit den reellen Sinn des Identititsgesetzes aus. Selbst in
dem tautologischen Satz, wenn er nicht etwa ganz sinnlos

14 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

(e}

25



w

sein soll, bleibt dies Verhiltnis. Wer da sagt: der Korper ist
Korper, denkt bei dem Subjekt des Satzes zuverlidssig etwas
anders als bei dem Pridikat; bei jenem nidmlich die Einheit,
bei diesem die einzelnen im Begriff des Korpers enthaltnen
Eigenschaften, die sich zu demselben wie Antecedens zum
Consequens verhalten. Eben dies ist der Sinn einer andern
iltern Erklirung, nach welcher Subjekt und Pridikat als das
Eingewickelte und Entfaltete (implicitum et explicitum)
entgegengesetzt wurden.*

* Auch Hr. Reinhold, welcher die ganze Philosophie durch Logik
umschaffen wollte, der aber nicht zu kennen scheint, was schon
Leibnitz, in dessen Fufstapfen er zu wandeln sich vorstellt, bei Ge-
legenheit der Einwiirfe des Wissowatius (Opp. T. I ed. Dutens p. 11.)
uber den Sinn der Copula gesagt hat, zerarbeitet sich noch immer
an diesem Irrsal, nach welchem er Identitit mit Einerleiheit ver-
wechselt. In einem vor uns liegenden Blatt steht folgende von ihm
herriihrende Stelle: »Nach der Anfoderung Platons und Leibnit-
zens besteht die Aufgabe der Philosophie in Aufweisung der Un-
terordnung des Endlichen unter das Unendliche, nach der Anfode-
rung Xenophanes, Bruno’s, Spinoza’s, Schellings im Aufweisen
der unbedingten Einheit beider.« Inwiefern hier Einheit dem Ge-
gensatz zufolge offenbar Gleichheit bezeichnen soll, versichre ich
Hrn. Reinhold, dass er, wenigstens was die beiden letzten betrifft,
sich im Irrtum befinde. Wo ist fiir die Unterordnung des Endlichen
unter das Unendliche ein schirferer Ausdruck zu finden als der obi-
ge des Spinoza? Die Lebenden miissen sich der nicht mehr Gegen-
wirtigen wider Verunglimpfungen annehmen, wie wir erwarten,
dass im gleichen Falle die nach uns Lebenden in Ansehung unsrer
tun werden. Ich rede nur von Spinoza, und frage, wie man dieses
Verfahren nennen soll, {iber Systeme, ohne sie griindlich zu ken-
nen, in den Tag hinein zu behaupten, was man gut findet, gleich als
wire es eben eine Kleinigkeit, ihnen dies oder jenes anzudichten?
In der gewohnlichen sittlichen Gesellschaft wiirde es gewissen-
los genannt werden. — Nach einer andern Stelle in dem nimlichen

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 15



Allein, werden nun die Verteidiger der obigen Behaup-
tung sagen, es ist iberhaupt bei’'m Pantheismus nicht da-
von die Rede, dass Gott alles ist, (was nach der gewohnli-
chen Vorstellung seiner Eigenschaften nicht gut zu vermei-
den steht), sondern davon, dass die Dinge nichts sind, dass
dieses System alle Individualitit aufhebt. Es scheint zwar
diese neue Bestimmung mit der vorigen im Widerspruch
zu stehen; denn wenn die Dinge nichts sind, wie ist es
moglich, Gott mitihnen zu vermischen? es ist dann iiberall
nichts, als reine ungetriibte Gottheit. Oder, wenn aufder

Blatt liegt fiir Hrn. R. der Grundfehler aller neueren Philosophie,
eben so wie jener dlteren in der Nichtunterscheidung (Verwirrung,
Verwechslung) der Einheit (Identitit) mit dem Zusammenhang
(Nexus), so wie der Verschiedenheit (Diversitit) mit dem Unter-
schiede. Es ist nicht das erste Beispiel, dass Hr. R. in seinen Geg-
nern eben die Fehler findet, die er zu ihnen mitgebracht hat. Es
scheint dies die Art zu sein, wie er die nétige Medicina mentis fiir
sich gebraucht; wie man Beispiele haben will, dass Personen von
reizbarer Einbildungskraft, durch Arzneien, die sie andre fiir sich
nehmen lief3en, genesen sind. Denn wer begeht diesen Fehler der
Verwechslung - dessen, was er Einheit nennt, was aber Einerleiheit
ist—mit dem Zusammenhang in Bezug auf dltere und neuere Philo-
sophie bestimmter als eben Hr. R. selbst, der das Begriffensein der
Dinge in Gott dem Spinoza als behauptete Gleichheit beider
auslegt, und der allgemein die Nichtverschiedenheit (der Substanz
oder dem Wesen nach) fiir einen Nichtunterschied (der Form oder
dem logischen Begriff nach) hilt. Wenn Spinoza wirklich so zu ver-
stehen ist, wie ihn Hr. Reinhold auslegt, so miisste auch der be-
kannte Satz, dass das Ding und der Begriff des Dings, Eins ist, so
verstanden werden, als kénnte man z. B. den Feind anstatt mit ei-
ner Armee mit dem Begriff einer Armee schlagen u.s. w. Konse-
quenzen, zu denen der ernsthafte und nachdenkliche Mann sich
doch gewiss selbst zu gut findet.

16 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

(e}



w

20

2!

@

w
[=]

Gott (nicht blof3 extra, sondern auch praeter Deum) nichts
ist, wie kann er anders, als dem blofsen Wort nach, Alles
sein; so dass also der ganze Begriff iitberhaupt sich aufzul6-
sen und in Nichts zu verfliegen scheint. Ohnehin fragt sich,
ob mit der Auferweckung solcher allgemeinen Namen viel
gewonnen sei, die in der Ketzerhistorie zwar in Ehren zu
halten sein mégen, fiir Produktionen des Geistes aber, bei
denen, wie in den zartesten Naturerscheinungen, leise Be-
stimmungen wesentliche Verinderungen verursachen, viel
zu grobe Handhaben scheinen. Es liefse sich noch zweifeln,
ob sogar auf Spinoza die zuletzt angegebne Bestimmung
anwendbar sei. Denn wenn er auf3er (praeter) der Substanz
nichts anerkennt, als die blof3en Affektionen derselben,
wofir er die Dinge erklirt, so ist freilich dieser Begriff ein
rein negativer, der nichts Wesentliches oder Positives aus-
driickt. Allein er dient auch blof3 zunichst das Verhiltnis
der Dinge zu Gott zu bestimmen, nicht aber, was sie fir
sich betrachtet sein mogen. Aus dem Mangel dieser Be-
stimmung kann aber nicht geschlossen werden, dass sie
tiberall nichts Positives (wenn gleich immer abgeleiteter
Weise) enthalten. Spinoza’s hirtester Ausdruck ist wohl
der: das einzelne Wesen sei die Substanz selbst, in einer ih-
rer Modifikationen d. h. Folgen betrachtet. Setzen wir nun
die unendliche Substanz = A, dieselbe in einer ihrer Folgen
betrachtet = *: so ist das Posmve in* allerdlngs A; aber es
folgt nicht, dass deswegen T=A,d h dass die unendliche
Substanz in ihrer Folge betrachtet mit der unendlichen
Substanz schlechthin betrachteteinerlei sei; oder mitan-
dern Worten, es folgt nicht, dass ? nicht eine eigne beson-
dere Substanz (wenn gleich Folge von A) sei. Dies steht
freilich nicht bei Spinoza; allein erstens ist hier die Rede

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 17



vom Pantheismus iiberhaupt; sodann fragt sich nur, ob die
gegebne Ansicht mit dem Spinozismus an sich unvertrig-
lich sei. Man wird dies schwerlich behaupten, da man zuge-
geben hat, dass die Monaden des Leibnitz, die ganz das
sind, was im obigen Ausdruck ? ist, kein entscheidendes
Mittel gegen den Spinozismus sind. Ritselhaft bleiben oh-
ne eine Erginzung der Art manche Auflerungen des Spino-
za, z. B. dass das Wesen der menschlichen Seele ein leben-
diger Begriff Gottes sei, der als ewig (nichtals transitorisch)
erklart wird. Wenn daher auch die Substanz in ihren an-
dern Folgen %, % ... nur voriibergehend wohnte, so wiirde
sie doch in jener Folge, der menschlichen Seele = a, ewig
wohnen, und daher als ? auf eine ewige und unvergingli-
che Weise von sich selbst als A geschieden sein.

Wollte man nun weitergehend die Leugnung — nicht der
Individualitit, sondern — der Freiheit als eigentlichen Cha-
rakter des Pantheismus erkliren: so wiirden eine Menge
von Systemen, die sich doch sonst wesentlich von jenem
unterscheiden, mit unter diesen Begriff fallen. Denn bis zur
Entdeckung des Idealismus fehlt der eigentliche Begriff der
Freiheitin allen neuern Systemen, im Leibnitzischen so gut
wie im Spinozischen; und eine Freiheit, wie sie viele unter
uns gedacht haben, die sich noch dazu des lebendigsten
Gefiihls derselben rithmen, wonach sie nimlich in der blo-
fen Herrschaft des intelligenten Prinzips tiber das sinnli-
che und die Begierden besteht, eine solche Freiheit liefSe
sich, nicht zur Not, sondern ganz leicht und sogar bestimm-
ter auch aus dem Spinoza noch herleiten. Es scheint daher
die Leugnung oder Behauptung der Freiheit im Allgemei-
nen auf etwas ganz anderem, als der Annahme oder
Nichtannahme des Pantheismus (der Immanenz der Dinge

18 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

(e}

25



w

20

2!

@

30

in Gott) zu beruhen. Denn, wenn es freilich auf den ersten
Blick scheint, als ginge die Freiheit, die sich im Gegensatz
mit Gott nicht halten konnte, hier in der Identitit unter, so
kann man doch sagen, dieser Schein sei nur Folge der un-
vollkommnen und leeren Vorstellung des Identititsgeset-
zes. Dieses Prinzip driickt keine Einheit aus, die sich im
Kreis der Einerleiheit herumdrehend, nicht progressiv, und
darum selbst unempfindlich und unlebendig wire. Die
Einheit dieses Gesetzes ist eine unmittelbar schopferische.
Schon im Verhiltnis des Subjekts zum Pridikat haben wir
das des Grundes zur Folge aufgezeigt, und das Gesetz des
Grundes ist darum ein eben so urspriingliches, wie das der
Identitit. Das Ewige muss deswegen unmittelbar und so
wie es in sich selbst ist, auch Grund sein. Das, wovon es
durch sein Wesen Grund ist, ist insofern ein Abhingiges
und nach der Ansicht der Immanenz auch ein in ihm Be-
griffnes. Aber Abhingigkeit hebt Selbststindigkeit, hebt
sogar Freiheit nicht auf. Sie bestimmt nicht das Wesen, und
sagt nur, dass das Abhingige, was es auch immer sein mo6-
ge, nur als Folge von dem sein konne, von dem es abhingig
ist; sie sagt nicht, was es sei, und was es nicht sei. Jedes or-
ganische Individuum ist als ein Gewordenes nur durch ein
Anderes und insofern abhingig dem Werden, aber keines-
wegs dem Sein nach. Es ist nicht ungereimt, sagt Leibnitz,
dass der, welcher Gott ist, zugleich gezeugt werde, oder
umgekehrt, so wenig es ein Widerspruch ist, dass der, wel-
cher der Sohn eines Menschen ist, selbst Mensch sei. Im
Gegenteil, wire das Abhingige oder Folgende nicht selbst-
standig, so wire dies vielmehr widersprechend. Es wire ei-
ne Abhingigkeit ohne Abhingiges, eine Folge ohne Folgen-
des (Consequentia absque Consequente) und daher auch

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 19



keine wirkliche Folge, d. h. der ganze Begriff hébe sich sel-
ber auf. Das nimliche gilt vom Begriffensein in einem An-
dern. Das einzelne Glied, wie das Auge, ist nur im Ganzen
eines Organismus moglich; nichtsdestoweniger hat es ein
Leben fir sich, ja eine Art von Freiheit, die es offenbar
durch die Krankheit beweist, deren es fihig ist. Wire das in
einem Andern Begriffne nicht selbst lebendig, so wire eine
Begriffenheit ohne Begriffnes, d.h. es wire nichts begrif-
fen. Einen viel hoheren Standpunkt gewdhrt die Betrach-
tung des gottlichen Wesens selbst, dessen Idee eine Folge,
die nicht Zeugung, d.h. Setzen eines Selbststindigen ist,
vollig widersprechen wiirde. Gott ist nicht ein Gott der To-
ten, sondern der Lebendigen. Es ist nicht einzusehen, wie
das allervollkommenste Wesen auch an der méglich voll-
kommensten Maschine seine Lust finde. Wie man auch die
Art der Folge der Wesen aus Gott sich denken mdoge, nie
kann sie eine mechanische sein, kein blofes Bewirken oder
Hinstellen, wobei das Bewirkte nichts fiir sich selbst ist;
eben so wenig Emanation, wobei das Ausflief3ende dassel-
be bliebe mit dem, wovon es ausgeflossen, also nichts Eig-
nes, Selbststindiges. Die Folge der Dinge aus Gott ist eine
Selbstoffenbarung Gottes. Gott aber kann nur sich offenbar
werden in dem, was ihm ahnlich ist, in freien aus sich selbst
handelnden Wesen; fiir deren Sein es keinen Grund gibtals
Gott, die aber sind, so wie Gott ist. Er spricht und sie sind
da. Wiiren alle Weltwesen auch nur Gedanken des gottli-
chen Gemdites, so miissten sie schon eben darum lebendig
sein. So werden die Gedanken wohl von der Seele erzeugt;
aber der erzeugte Gedanke ist eine unabhingige Macht, fiir
sich fortwirkend, ja, in der menschlichen Seele, so anwach-
send, dass er seine eigne Mutter bezwingt und sich unter-

20 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

(e}



w

20

25

30

wirft. Allein die géttliche Imagination, welche die Ursache
der Spezifikation der Weltwesen ist, ist nicht wie die
menschliche, dass sie ihren Schopfungen blof3 idealische
Wirklichkeit erteilt. Die Reprisentationen der Gottheit
konnen nur selbststindige Wesen sein; denn was ist das
Beschrinkende unsrer Vorstellungen als eben dass wir un-
selbststindiges sehen? Gott schaut die Dinge an sichan. An
sich ist nur das Ewige, auf sich selbst Beruhende, Wille,
Freiheit. Der Begriff einer derivierten Absolutheit oder
Gottlichkeit ist so wenig widersprechend, dass er vielmehr
der Mittelbegriff der ganzen Philosophie ist. Eine solche
Gottlichkeit kommt der Natur zu. So wenig widerspricht
sich Immanenz in Gott und Freiheit, dass grade nur das
Freie und so weit es frei ist, in Gott ist, das Unfreie und so
weit es unfrei ist, notwendig auf3er Gott.

So ungentigend auch fiir den tiefer sehenden eine so all-
gemeine Deduktion an sich selbst ist, so erhellt doch so viel
aus ihr, dass die Leugnung formeller Freiheit mit dem
Pantheismus nicht notwendig verbunden sei. Wir erwar-
ten nicht, dass man uns den Spinozismus entgegensetzen
werde. Es gehort nicht wenig Herz zu der Behauptung, das
System wie es in irgend eines Menschen Kopf sich zusam-
mengefiigt sei das Vernunftsystem xat’ eEoxnv, das ewige
unverdnderliche. Was versteht man denn unter Spinozis-
mus? Etwa die ganze Lehre, wie sie in den Schriften des
Mannes vorliegt, also z. B. auch seine mechanische Physik?
Oder nach welchem Prinzip will man hier scheiden und ab-
teilen, wo alles so voll auf3erordentlicher und einziger Kon-
sequenz sein soll? Es wird immer in der Geschichte deut-
scher Geistesentwicklung ein auffallendes Phinomen blei-
ben, dass zu irgend einer Zeit die Behauptung aufgestellt

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 21



werden konnte: das System, welches Gott mit den Dingen,
das Geschopf mit dem Schopfer vermengt, (so wurde es
verstanden), und alles einer blinden gedankenlosen Not-
wendigkeit unterwirft, sei das einzige der Vernunft mogli-
che — aus reiner Vernunft zu entwickelnde! Um sie zu be-
greifen, muss man sich den herrschenden Geist eines frii-
heren Zeitalters vergegenwirtigen. Damals hatte die
mechanische Denkweise, die in dem franzdsischen Atheis-
mus den Gipfel ihrer Ruchlosigkeit erstieg, nachgerade alle
Kopfe eingenommen; auch in Deutschland fing man an,
diese Art zu sehen und zu erkliren fiir die eigentliche und
einzige Philosophie zu halten. Da indes urspriinglichdeut-
sches Gemiit nie die Folgen davon mit sich vereinigen
konnte, so entstand daher zuerst der fiir die philosophische
Literatur der neueren Zeit charakteristische Zwiespalt von
Kopf und Herz: man verabscheute die Folgen, ohne sich
von dem Grund der Denkweise selbst befreien oder zu ei-
ner bessern erheben zu kénnen. Aussprechen wollte man
diese Folgen; und da deutscher Geist die mechanische Phi-
losophie nur bei ihrem (vermeintlich) héchsten Ausdruck
fassen konnte, so wurde auf diese Art die schreckliche
Wahrheit ausgesprochen: Alle Philosophie, schlechthin al-
le, die nur rein vernunftmifig ist, ist oder wird Spinozis-
mus! Gewarnt war nun jedermann vor dem Abgrund; er
war offen dargelegt vor aller Augen: das einzige noch mog-
lich scheinende Mittel war ergriffen; jenes kithne Wort
konnte die Krisis herbeifiihren und die Deutschen von der
verderblichen Philosophie iiberhaupt zuriickschrecken, sie
auf das Herz, das innre Gefiihl und den Glauben zurtick-
fihren. Heut zu Tage, da jene Denkweise lingst voriiber
ist, und das hohere Licht des Idealismus uns leuchtet, wiir-

22 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

(e}

25



w

de die ndmliche Behauptung weder in gleichem Grade be-
greiflich sein, noch auch die nimlichen Folgen verspre-
chen.*

Und hier denn ein fiir allemal unsre bestimmte Meinung
iber den Spinozismus! Dieses System ist nicht Fatalismus,
weil es die Dinge in Gott begriffen sein lisst; denn wie wir
gezeigt haben, der Pantheismus macht wenigstens die for-
melle Freiheit nicht unmoglich; Spinoza muss also aus ei-
nem ganz andern und von jenem unabhingigen Grund Fa-
talist sein. Der Fehler seines Systems liegt keineswegs dar-
in, dass er die Dingein Gott setzt, sondern darin, dass es
Dinge sind - in dem abstrakten Begriff der Weltwesen, ja
der unendlichen Substanz selber, die ihm eben auch ein
Ding ist. Daher sind seine Argumente gegen die Freiheit
ganz deterministisch, auf keine Weise pantheistisch. Er be-
handelt auch den Willen als eine Sache, und beweist dann
sehr nattirlich, dass er in jedem Fall des Wirkens durch eine

* Der Rat, den Hr. Fr. Schlegel in einer Rezension der neueren Schrif-
ten Fichte’s in den Heidelbergischen Jahrb. der Literatur (ister
Jahrg. 6tes Heft. S.139.) dem letzten erteilt, sich bei seinen polemi-
schen Unternehmungen ausschliefSlich an den Spinoza zu halten,
weil bei diesem allein das der Form und Konsequenz nach durch-
aus vollendete System des Pantheismus — welcher nach der oben
angefithrten Aulerung zugleich das System der reinen Vernunft
wire — angetroffen werde; dieser Rat, mag zwar tibrigens gewisse
Vorteile gewdhren, fillt aber doch dadurch in’s Sonderbare, dass
Hr. Fichte ohne Zweifel der Meinung ist, den Spinozismus (als Spi-
nozismus) bereits durch die Wissenschaftslehre widerlegt zu ha-
ben, woran er auch ganz Recht hat. — Oder ist der Idealismus viel-
leicht kein Werk der Vernunft, und bleibt die vermeintlich traurige
Ehre, Vernunftsystem zu sein, wirklich nur dem Pantheismus und
Spinozismus?

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 23



andre Sache bestimmt sein miisse, die wieder durch eine
andre bestimmtist u. s. f. in’s Unendliche. Daher die Leblo-
sigkeit seines Systems, die Gemiitlosigkeit der Form, die
Diirftigkeit der Begriffe und Ausdriicke, das unerbittlich
Herbe der Bestimmungen, das sich mit der abstrakten Be-
trachtungsweise vortrefflich vertragt; daher auch ganz fol-
gerichtig seine mechanische Naturansicht. Oder zweifelt
man, dass schon durch die dynamische Vorstellung der Na-
tur die Grundansichten des Spinozismus wesentlich veran-
dert werden miissen? Wenn die Lehre vom Begriffensein
aller Dinge in Gott der Grund des ganzen Systems ist: so
muss sie zum wenigsten erst belebt und der Abstraktion
entrissen werden, ehe sie zum Prinzip eines Vernunftsys-
tems werden kann. Wie allgemein sind die Ausdriicke, dass
die endlichen Wesen Modifikationen oder Folgen von Gott
sind; welche Kluft ist hier auszufiillen, welche Fragen sind
zu beantworten! Man kénnte den Spinozismus in seiner
Starrheit wie die Bildsdule des Pygmalion ansehen, die
durch warmen Liebeshauch beseelt werden miisste; aber
dieser Vergleich ist unvollkommen, da es vielmehr einem
nur in den duflersten Umrissen entworfnen Werk gleicht,
in dem man, wenn es beseelt wire, erst noch die vielen feh-
lenden oder unausgefiihrten Ziige bemerken wiirde. Eher
wire es den dltesten Bildern der Gottheiten zu vergleichen,
die, je weniger individuell-lebendige Ziige aus ihnen spra-
chen, desto geheimnisvoller erschienen. Mit einem Wort,
es ist ein einseitig-realistisches System, welcher Ausdruck
zwar weniger verdammend klingt als Pantheismus, den-
noch aber weit richtiger das Eigentiimliche desselben be-
zeichnet, und auch nicht jetzt das erstemal gebraucht wird.
Es wiirde verdrieflich sein, die vielen Erklirungen zu wie-

24 Uber das Wesen der menschlichen Freiheit

(e}

25



w

20

2!

@

30

derholen, die sich tiber diesen Punkt in den ersten Schrif-
ten des Verfassers finden. Wechseldurchdringung des Rea-
lismus und Idealismus war die ausgesprochne Absicht sei-
ner Bestrebungen. Der Spinozische Grundbegriff, durch
das Prinzip des Idealismus vergeistigt (und in Einem we-
sentlichen Punkte verandert), erhielt in der héheren Be-
trachtungsweise der Natur und der erkannten Einheit des
Dynamischen mit dem Gemiitlichen und Geistigen eine
lebendige Basis, woraus Naturphilosophie erwuchs, die als
blofe Physik zwar fiir sich bestehen konnte, in Bezug auf
das Ganze der Philosophie aber jederzeit nur als der eine,
namlich der reelle Teil, derselben betrachtet wurde, der erst
durch die Erginzung mit dem ideellen, in welchem Freiheit
herrscht, der Erhebung in das eigentliche Vernunftsystem
fihig werde. In dieser (der Freiheit), wurde behauptet, finde
sich der letzte potenzierende Akt, wodurch sich die ganze
Natur in Empfindung, in Intelligenz, endlich in Willen ver-
klare. — Es gibt in der letzten und hochsten Instanz gar kein
andres Sein als Wollen. Wollen ist Ursein und auf dieses
allein passen alle Pridikate desselben: Grundlosigkeit,
Ewigkeit, Unabhingigkeit von der Zeit, Selbstbejahung.
Die ganze Philosophie strebt nur dahin, diesen héchsten
Ausdruck zu finden.

Bis zu diesem Punkt ist die Philosophie zu unsrer Zeit
durch den Idealismus gehoben worden: und erst bei die-
sem konnen wir eigentlich die Untersuchung unsres Ge-
genstandes aufnehmen, indem es keineswegs unsre Ab-
sicht sein konnte, alle diejenigen Schwierigkeiten, die sich
aus dem einseitig-realistischen oder dogmatischen System
gegen den Begriff der Freiheit erheben lassen und vorlangst
erhoben worden sind, zu berticksichtigen. Allein der Idea-

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit 25



