
Schelling | Über das Wesen der menschlichen Freiheit





F. W. J. Schelling
Über das Wesen der 
menschlichen Freiheit
Herausgegeben und kommentiert  
von Franz Josef Wetz

Reclam



Reclams Universal-Bibliothek Nr. 14012
2021 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH, 
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Eberl & Koesel GmbH & Co. KG,  
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell
Printed in Germany 2021
Reclam, Universal-Bibliothek und  
Reclams Universal-Bibliothek sind eingetragene Marken  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-014012-3

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



Inhalt

Über das Wesen der menschlichen Freiheit  7

Zu dieser Ausgabe  111
Anmerkungen  113
Auswahlbibliographie  135
Schelling – Ein ruheloser Problemdenker  137





� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  7

Philosophische Untersuchungen über das Wesen der 
menschlichen Freiheit können teils den richtigen Begriff 
derselben angehen; indem die Tatsache der Freiheit, so un-
mittelbar das Gefühl derselben einem jeden eingeprägt ist, 
doch keineswegs so sehr an der Oberfläche liegt, dass nicht, 
um sie auch nur in Worten auszudrücken, eine mehr als ge-
wöhnliche Reinheit und Tiefe des Sinns erfordert würde; 
teils können sie den Zusammenhang dieses Begriffs mit 
dem Ganzen einer wissenschaftlichen Weltansicht betref-
fen. Da jedoch kein Begriff einzeln bestimmt werden kann, 
und die Nachweisung seines Zusammenhangs mit dem 
Ganzen ihm auch erst die letzte wissenschaftliche Vollen-
dung gibt; welches bei dem Begriff der Freiheit vorzugs-
weise der Fall sein muss, der, wenn er überhaupt Realität 
hat, kein bloß untergeordneter oder Nebenbegriff, sondern 
einer der herrschenden Mittelpunkte des Systems sein 
muss: so fallen jene beiden Seiten der Untersuchung hier, 
wie überall, in Eins zusammen. Einer alten, jedoch keines-
wegs verklungenen, Sage zufolge soll zwar der Begriff der 
Freiheit mit dem System überhaupt unverträglich sein, und 
jede auf Einheit und Ganzheit Anspruch machende Philo-
sophie auf Leugnung der Freiheit hinauslaufen. Gegen all-
gemeine Versichrungen der Art ist es nicht leicht zu strei-
ten; denn wer weiß, welche beschränkende Vorstellungen 
schon mit dem Wort System verbunden worden sind, so 
dass die Behauptung zwar etwas sehr Wahres, aber auch 
sehr Gewöhnliches aussagt. Oder ist dieses die Meinung, 
dem Begriff von Freiheit widerstreite der Begriff von Sys-
tem überhaupt und an sich: so ist sonderbar, dass, da die 

5

10

15

20

25



8  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

individuelle Freiheit doch auf irgend eine Weise mit dem 
Weltganzen, (gleichviel, ob es realistisch oder idealistisch 
gedacht werde), zusammenhängt, irgend ein System, we-
nigstens im göttlichen Verstande, vorhanden sein muss, 
mit dem die Freiheit zusammenbesteht. Im Allgemeinen 
behaupten, dass dieses System nie zur Einsicht des mensch-
lichen Verstandes gelangen könne, heißt wieder nichts be-
haupten; indem, je nachdem sie verstanden wird, die Aus-
sage wahr oder falsch sein kann. Es kommt auf die Bestim-
mung des Prinzips an, mit welchem der Mensch überhaupt 
erkennt; und es wäre auf die Annahme einer solchen Er-
kenntnis anzuwenden, was Sextus in Bezug auf Empedo
kles sagt: der Grammatiker und der Unwissende können sie 
als aus Prahlerei und Erhebung über andre Menschen ent-
springend vorstellen, Eigenschaften, die jedem, der auch 
nur eine geringe Übung in der Philosophie hat, fremd sein 
müssen; wer aber von der physischen Theorie ausgehe und 
wisse, dass es eine ganz alte Lehre sei, dass Gleiches von 
Gleichem erkannt werde, (welche angeblich von Pythago-
ras herkomme, aber bei Platon angetroffen werde, weit frü-
her aber von Empedokles ausgesprochen worden sei), wer-
de verstehen, dass der Philosoph eine solche (göttliche) Er-
kenntnis behaupte, weil er allein, den Verstand rein und 
unverdunkelt von Bosheit erhaltend, mit dem Gott in sich, 
den Gott ausser sich begreife.*1 Allein es ist bei denen, wel-
che der Wissenschaft abhold sind, einmal herkömmlich, 
unter dieser eine Erkenntnis zu verstehen, welche, wie die 
der gewöhnlichen Geometrie, ganz abgezogen und unle-
bendig ist. Kürzer oder entscheidender wäre, das System 

*	 Sext. Empir. adv. Grammaticos. L. I, c. 13. p. 283. ed. Fabric.

5

10

15

20

25



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  9

auch im Willen oder Verstande des Urwesens zu leugnen; 
zu sagen, dass es überhaupt nur einzelne Willen gebe, de-
ren jeder einen Mittelpunkt für sich ausmache, und nach 
Fichte’s Ausdruck eines jeden Ich die absolute Substanz sei. 
Immer jedoch wird die auf Einheit dringende Vernunft, 
wie das auf Freiheit und Persönlichkeit bestehende Gefühl, 
nur durch einen Machtspruch zurückgewiesen, der eine 
Weile vorhält, endlich zu Schanden wird. So musste die 
Fichtesche Lehre ihre Anerkennung der Einheit, wenn auch 
in der dürftigen Gestalt einer sittlichen Weltordnung, be-
zeugen, wodurch sie aber unmittelbar in Widersprüche 
und Unstatthaftigkeiten geriet. Es scheint daher, dass, so 
viel auch für jene Behauptung von dem bloß historischen 
Standpunkt, nämlich aus den bisherigen Systemen, sich 
anführen lässt  – (aus dem Wesen der Vernunft und Er-
kenntnis selbst geschöpfte Gründe haben wir nirgend ge-
funden) – der Zusammenhang des Begriffs der Freiheit mit 
dem Ganzen der Weltansicht wohl immer Gegenstand ei-
ner notwendigen Aufgabe bleiben werde, ohne deren Auf-
lösung der Begriff der Freiheit selber wankend, die Philoso-
phie aber völlig ohne Wert sein würde. Denn diese große 
Aufgabe allein ist die unbewusste und unsichtbare Triebfe-
der alles Strebens nach Erkenntnis von dem niedrigsten bis 
zum höchsten; ohne den Widerspruch von Notwendigkeit 
und Freiheit würde nicht Philosophie allein, sondern jedes 
höhere Wollen des Geistes in den Tod versinken, der jenen 
Wissenschaften eigen ist, in welchen er keine Anwendung 
hat. Sich durch Abschwörung der Vernunft aus dem Handel 
ziehen scheint aber der Flucht ähnlicher als dem Sieg. Mit 
dem nämlichen Rechte könnte ein andrer der Freiheit den 
Rücken wenden, um sich in die Arme der Vernunft und 

5

10

15

20

25

30



10  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

Notwendigkeit zu werfen, ohne dass auf der einen oder der 
andern Seite eine Ursache zum Triumph wäre.

Bestimmter ausgedrückt wurde die nämliche Meinung 
in dem Satz: das einzig mögliche System der Vernunft sei 
Pantheismus, dieser aber unvermeidlich Fatalismus.*2 Es ist 
unleugbar eine vortreff liche Erfindung um solche allgemei-
ne Namen, womit ganze Ansichten auf einmal bezeichnet 
werden. Hat man einmal zu einem System den rechten Na-
men gefunden, so ergibt sich das übrige von selbst, und 
man ist der Mühe, sein Eigentümliches genauer zu untersu-
chen, enthoben. Auch der Unwissende kann, sobald sie 
ihm nur angegeben sind, mit deren Hülfe über das Gedach-
tetste aburteilen. Dennoch kommt bei einer so außeror-
dentlichen Behauptung alles auf die nähere Bestimmung 
des Begriffs an. Denn so möchte wohl nicht zu leugnen 
sein, dass, wenn Pantheismus weiter nichts, als die Lehre 
von der Immanenz der Dinge in Gott bezeichnete, jede 
Vernunftansicht in irgend einem Sinn zu dieser Lehre hin-
gezogen werden muss. Aber eben der Sinn macht hier den 
Unterschied. Dass sich der fatalistische Sinn damit verbin-
den lässt, ist unleugbar; dass er aber nicht wesentlich damit 
verbunden sei, erhellt daraus, dass so Viele gerade durch 
das lebendigste Gefühl der Freiheit zu jener Ansicht getrie-
ben wurden. Die meisten, wenn sie aufrichtig wären, wür-
den gestehen, dass, wie ihre Vorstellungen beschaffen sind, 
die individuelle Freiheit ihnen fast mit allen Eigenschaften 
eines höchsten Wesens im Widerspruch scheine, z. B. der 

*	 Frühere Behauptungen der Art sind bekannt. Ob die Äußerung 
von Fr. Schlegel in der Schrift: Über die Sprache und Weisheit der 
Indier S. 141. »der Pantheismus ist das System der reinen Vernunft« 
etwa einen andern Sinn haben könne, lassen wir dahingestellt.

5

10

15

20

25



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  11

Allmacht. Durch die Freiheit wird eine dem Prinzip nach 
unbedingte Macht außer und neben der göttlichen behaup-
tet, welche jenen Begriffen zufolge undenkbar ist. Wie die 
Sonne am Firmament alle Himmelslichter auslöscht, so 
und noch viel mehr die unendliche Macht jede endliche. 
Absolute Kausalität in Einem Wesen lässt allen andern nur 
unbedingte Passivität übrig. Hiezu kommt die Dependenz 
aller Weltwesen von Gott, und, dass selbst ihre Fortdauer 
nur eine stets erneute Schöpfung ist, in welcher das endli-
che Wesen doch nicht als ein unbestimmtes Allgemeines, 
sondern als dieses bestimmte, einzelne, mit solchen und 
keinen andern Gedanken, Bestrebungen und Handlungen 
produziert wird. Sagen, Gott halte seine Allmacht zurück, 
damit der Mensch handeln könne, oder er lasse die Freiheit 
zu, erklärt nichts: zöge Gott seine Macht einen Augenblick 
zurück, so hörte der Mensch auf zu sein. Gibt es gegen diese 
Argumentation einen andern Ausweg, als den Menschen 
mit seiner Freiheit, da sie im Gegensatz der Allmacht un-
denkbar ist, in das göttliche Wesen selbst zu retten, zu sa-
gen, dass der Mensch nicht außer Gott, sondern in Gott sei, 
und dass seine Tätigkeit selbst mit zum Leben Gottes gehö-
re? Gerade von diesem Punkt aus sind Mystiker und reli
giöse Gemüter aller Zeiten zu dem Glauben an die Einheit 
des Menschen mit Gott gelangt, der dem innigsten Gefühl 
eben so sehr oder noch mehr, als der Vernunft und Spekula-
tion zuzusagen scheint. Ja die Schrift selbst findet eben in 
dem Bewusstsein der Freiheit das Siegel und Unterpfand 
des Glaubens, dass wir in Gott leben und sind. Wie kann 
nun d i e  Lehre notwendig mit der Freiheit streiten, welche 
so viele in Ansehung des Menschen behauptet haben, gera-
de um die Freiheit zu retten?

5

10

15

20

25

30



12  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

Eine andre, wie man gewöhnlich glaubt näher treffende, 
Erklärung des Pantheismus ist allerdings die, dass er in ei-
ner völligen Identifikation Gottes mit den Dingen, einer 
Vermischung des Geschöpfs mit dem Schöpfer bestehe, 
woraus noch eine Menge andrer harter und unerträglicher 
Behauptungen abgeleitet werden. Allein eine totalere Un-
terscheidung der Dinge von Gott, als in dem für jene Lehre 
als klassisch angenommenen Spinoza sich findet, lässt sich 
kaum denken. Gott ist das, was in sich ist und allein aus sich 
selbst begriffen wird; das Endliche aber, was notwendig in 
einem andern ist, und nur aus diesem begriffen werden 
kann. Offenbar sind dieser Unterscheidung zufolge die 
Dinge nicht, wie es nach der oberflächlich betrachteten 
Lehre von den Modifikationen allerdings scheinen könnte, 
bloß gradweise oder durch ihre Einschränkungen, sondern 
toto genere von Gott verschieden. Welches auch übrigens 
ihr Verhältnis zu Gott sein möge, dadurch sind sie absolut 
von Gott getrennt, dass sie nur in und nach einem Andern 
(nämlich Ihm) sein können, dass ihr Begriff ein abgeleiteter 
ist, der ohne den Begriff Gottes gar nicht möglich wäre; da 
im Gegenteil dieser der allein selbstständige und ursprüng-
liche, der allein sich selbst bejahende ist, zu dem alles andre 
nur wie Bejahtes, nur wie Folge zum Grund sich verhalten 
kann. Bloß unter dieser Voraussetzung gelten andre Eigen-
schaften der Dinge, z. B. ihre Ewigkeit. Gott ist seiner Na-
tur nach ewig; die Dinge nur mit ihm und als Folge seines 
Daseins, d. h. abgeleiteter Weise. Eben dieses Unterschieds 
wegen können nicht, wie gewöhnlich vorgegeben wird, alle 
einzelne Dinge zusammen Gott ausmachen, indem durch 
keine Art der Zusammenfassung das seiner Natur nach ab-
geleitete in das seiner Natur nach ursprüngliche übergehen 

5

10

15

20

25

30



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  13

kann, so wenig als die einzelnen Punkte einer Peripherie 
zusammengenommen diese ausmachen können, da sie als 
Ganzes ihnen dem Begriff nach notwendig vorangeht. Ab-
geschmackter noch ist die Folgerung, dass bei Spinoza so-
gar das einzelne Ding Gott gleich sein müsse. Denn wenn 
auch der starke Ausdruck, dass jedes Ding ein modifizierter 
Gott ist, bei ihm sich fände, so sind die Elemente des Be-
griffs so widersprechend, dass er sich unmittelbar im Zu-
sammenfassen wieder zersetzt. Ein modifizierter d. h. ab-
geleiteter Gott ist nicht Gott im eigentlichen eminenten 
Sinn; durch diesen einzigen Zusatz tritt das Ding wieder an 
seine Stelle, durch die es ewig von Gott geschieden ist. Der 
Grund solcher Missdeutungen, welche auch andre Systeme 
in reichem Maß erfahren haben, liegt in dem allgemeinen 
Missverständnis des Gesetzes der Identität, oder des Sinns 
der Copula im Urteil. Ist es gleich einem Kinde begreiflich 
zu machen, dass in keinem möglichen Satz, der der ange-
nommenen Erklärung zufolge die Identität des Subjekts 
mit dem Prädikat aussagt, eine Einerleiheit oder auch nur 
ein unvermittelter Zusammenhang dieser beiden ausge-
sagt werde  – indem z. B. der Satz: dieser Körper ist blau, 
nicht den Sinn hat, der Körper sei in dem und durch das, 
worin und wodurch er Körper ist, auch blau, sondern nur 
den: dasselbe, was dieser Körper ist, sei, obgleich nicht in 
dem nämlichen Betracht, auch blau: so ist doch diese Vor-
aussetzung, welche eine völlige Unwissenheit über das 
Wesen der Copula anzeigt, in Bezug auf die höhere An-
wendung des Identitätsgesetzes zu unsrer Zeit beständig 
gemacht worden. Es sei z. B. der Satz aufgestellt: das Voll-
kommne ist das Unvollkommne, so ist der Sinn der: das 
Unvollkommne ist nicht dadurch, dass und worin es un-

5

10

15

20

25

30



14  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

vollkommen ist, sondern durch das Vollkommne, das in 
ihm ist; für unsre Zeit aber hat er diesen Sinn: das Voll-
kommne und Unvollkommne sind Einerlei, alles ist sich 
gleich, das Schlechteste und das Beste, Torheit und Weis-
heit. Oder: das Gute ist das Böse, welches so viel sagen will: 
das Böse hat nicht die Macht, durch sich selbst zu sein; das 
in ihm Seiende ist das (an und für sich betrachtet) Gute, so 
wird dies so ausgelegt: der ewige Unterschied von Recht 
und Unrecht, Tugend und Laster werde geleugnet, beide 
seien logisch das nämliche. Oder wenn in einer andern 
Wendung Notwendiges und Freies als Eins erklärt werden, 
wovon der Sinn ist: dasselbe (in der letzten Instanz), wel-
ches Wesen der sittlichen Welt ist, sei auch Wesen der Na-
tur, so wird dies so verstanden: das Freie sei nichts als Na-
turkraft, Springfeder, die wie jede andre dem Mechanismus 
unterworfen ist. Das nämliche geschieht bei dem Satz, dass 
die Seele mit dem Leib Eins ist; welcher so ausgelegt wird, 
die Seele sei materiell, Luft, Äther, Nervensaft u. dgl., denn 
das Umgekehrte, dass der Leib Seele, oder im vorigen Satz, 
dass das scheinbar Notwendige an sich ein Freies sei, ob es 
gleich eben so gut aus dem Satze zu nehmen ist, wird wohl-
bedächtig bei Seite gesetzt. Bei solchen Missverständnis-
sen, die, wenn sie nicht absichtlich sind, einen Grad von 
dialektischer Unmündigkeit voraussetzen, über welchen 
die griechische Philosophie fast in ihren ersten Schritten 
hinaus ist, machen die Empfehlung des gründlichen Studi-
ums der Logik zur dringenden Pflicht. Die alte tiefsinnige 
Logik unterschied Subjekt und Prädikat als vorangehendes 
und folgendes (antecedens et consequens) und drückte da-
mit den reellen Sinn des Identitätsgesetzes aus. Selbst in 
dem tautologischen Satz, wenn er nicht etwa ganz sinnlos 

5

10

15

20

25

30



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  15

sein soll, bleibt dies Verhältnis. Wer da sagt: der Körper ist 
Körper, denkt bei dem Subjekt des Satzes zuverlässig etwas 
anders als bei dem Prädikat; bei jenem nämlich die Einheit, 
bei diesem die einzelnen im Begriff des Körpers enthaltnen 
Eigenschaften, die sich zu demselben wie Antecedens zum 
Consequens verhalten. Eben dies ist der Sinn einer andern 
ältern Erklärung, nach welcher Subjekt und Prädikat als das 
Eingewickelte und Entfaltete (implicitum et explicitum) 
entgegengesetzt wurden.*3

*	 Auch Hr. Reinhold, welcher die ganze Philosophie durch Logik 
umschaffen wollte, der aber nicht zu kennen scheint, was schon 
Leibnitz, in dessen Fußstapfen er zu wandeln sich vorstellt, bei Ge-
legenheit der Einwürfe des Wissowatius (Opp. T. I ed. Dutens p. 11.) 
über den Sinn der Copula gesagt hat, zerarbeitet sich noch immer 
an diesem Irrsal, nach welchem er Identität mit Einerleiheit ver-
wechselt. In einem vor uns liegenden Blatt steht folgende von ihm 
herrührende Stelle: »Nach der Anfoderung Platons und Leibnit-
zens besteht die Aufgabe der Philosophie in Aufweisung der Un-
terordnung des Endlichen unter das Unendliche, nach der Anfode-
rung Xenophanes, Bruno’s, Spinoza’s, Schellings im Aufweisen 
der unbedingten Einheit beider.« Inwiefern hier Einheit dem Ge-
gensatz zufolge offenbar Gleichheit bezeichnen soll, versichre ich 
Hrn. Reinhold, dass er, wenigstens was die beiden letzten betrifft, 
sich im Irrtum befinde. Wo ist für die Unterordnung des Endlichen 
unter das Unendliche ein schärferer Ausdruck zu finden als der obi-
ge des Spinoza? Die Lebenden müssen sich der nicht mehr Gegen-
wärtigen wider Verunglimpfungen annehmen, wie wir erwarten, 
dass im gleichen Falle die nach uns Lebenden in Ansehung unsrer 
tun werden. Ich rede nur von Spinoza, und frage, wie man dieses 
Verfahren nennen soll, über Systeme, ohne sie gründlich zu ken-
nen, in den Tag hinein zu behaupten, was man gut findet, gleich als 
wäre es eben eine Kleinigkeit, ihnen dies oder jenes anzudichten? 
In der gewöhnlichen sittlichen Gesellschaft würde es g e w i s s e n -
l o s  genannt werden. – Nach einer andern Stelle in dem nämlichen 

5



16  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

Allein, werden nun die Verteidiger der obigen Behaup-
tung sagen, es ist überhaupt bei’m Pantheismus nicht da-
von die Rede, dass Gott alles ist, (was nach der gewöhnli-
chen Vorstellung seiner Eigenschaften nicht gut zu vermei-
den steht), sondern davon, dass die Dinge nichts sind, dass 
dieses System alle Individualität aufhebt. Es scheint zwar 
diese neue Bestimmung mit der vorigen im Widerspruch 
zu stehen; denn wenn die Dinge nichts sind, wie ist es 
möglich, Gott mit ihnen zu vermischen? es ist dann überall 
nichts, als reine ungetrübte Gottheit. Oder, wenn außer 

Blatt liegt für Hrn. R. der Grundfehler aller neueren Philosophie, 
eben so wie jener älteren in der Nichtunterscheidung (Verwirrung, 
Verwechslung) der Einheit (Identität) mit dem Zusammenhang 
(Nexus), so wie der Verschiedenheit (Diversität) mit dem Unter-
schiede. Es ist nicht das erste Beispiel, dass Hr. R. in seinen Geg-
nern eben die Fehler findet, die er zu ihnen mitgebracht hat. Es 
scheint dies die Art zu sein, wie er die nötige Medicina mentis für 
sich gebraucht; wie man Beispiele haben will, dass Personen von 
reizbarer Einbildungskraft, durch Arzneien, die sie andre für sich 
nehmen ließen, genesen sind. Denn wer begeht diesen Fehler der 
Verwechslung – dessen, was er Einheit nennt, was aber Einerleiheit 
ist – mit dem Zusammenhang in Bezug auf ältere und neuere Philo-
sophie bestimmter als eben Hr. R. selbst, der das Begriffensein der 
Dinge in Gott dem Spinoza als behauptete G l e i c h h e i t  beider 
auslegt, und der allgemein die Nichtverschiedenheit (der Substanz 
oder dem Wesen nach) für einen Nichtunterschied (der Form oder 
dem logischen Begriff nach) hält. Wenn Spinoza wirklich so zu ver-
stehen ist, wie ihn Hr. Reinhold auslegt, so müsste auch der be-
kannte Satz, dass das Ding und der Begriff des Dings, Eins ist, so 
verstanden werden, als könnte man z. B. den Feind anstatt mit ei-
ner Armee mit dem Begriff einer Armee schlagen u. s. w. Konse-
quenzen, zu denen der ernsthafte und nachdenkliche Mann sich 
doch gewiss selbst zu gut findet.

5

10



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  17

Gott (nicht bloß extra, sondern auch praeter Deum) nichts 
ist, wie kann er anders, als dem bloßen Wort nach, Alles 
sein; so dass also der ganze Begriff überhaupt sich aufzulö-
sen und in Nichts zu verfliegen scheint. Ohnehin fragt sich, 
ob mit der Auferweckung solcher allgemeinen Namen viel 
gewonnen sei, die in der Ketzerhistorie zwar in Ehren zu 
halten sein mögen, für Produktionen des Geistes aber, bei 
denen, wie in den zartesten Naturerscheinungen, leise Be-
stimmungen wesentliche Veränderungen verursachen, viel 
zu grobe Handhaben scheinen. Es ließe sich noch zweifeln, 
ob sogar auf Spinoza die zuletzt angegebne Bestimmung 
anwendbar sei. Denn wenn er außer (praeter) der Substanz 
nichts anerkennt, als die bloßen Affektionen derselben, 
wofür er die Dinge erklärt, so ist freilich dieser Begriff ein 
rein negativer, der nichts Wesentliches oder Positives aus-
drückt. Allein er dient auch bloß zunächst das Verhältnis 
der Dinge zu Gott zu bestimmen, nicht aber, was sie für 
sich betrachtet sein mögen. Aus dem Mangel dieser Be-
stimmung kann aber nicht geschlossen werden, dass sie 
überall nichts Positives (wenn gleich immer abgeleiteter 
Weise) enthalten. Spinoza’s härtester Ausdruck ist wohl 
der: das einzelne Wesen sei die Substanz selbst, in einer ih-
rer Modifikationen d. h. Folgen betrachtet. Setzen wir nun 
die unendliche Substanz = A, dieselbe in einer ihrer Folgen 
betrachtet = : so ist das Positive in  allerdings A; aber es 
folgt nicht, dass deswegen  = A, d. h. dass die unendliche 
Substanz in ihrer Folge betrachtet mit der unendlichen 
Substanz schlechthin betrachtet e i n e r l e i  sei; oder mit an-
dern Worten, es folgt nicht, dass  nicht eine eigne beson-
dere Substanz (wenn gleich Folge von A) sei. Dies steht 
freilich nicht bei Spinoza; allein erstens ist hier die Rede 

5

10

15

20

25

30



18  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

vom Pantheismus überhaupt; sodann fragt sich nur, ob die 
gegebne Ansicht mit dem Spinozismus an sich unverträg-
lich sei. Man wird dies schwerlich behaupten, da man zuge-
geben hat, dass die Monaden des Leibnitz, die ganz das 
sind, was im obigen Ausdruck  ist, kein entscheidendes 
Mittel gegen den Spinozismus sind. Rätselhaft bleiben oh-
ne eine Ergänzung der Art manche Äußerungen des Spino-
za, z. B. dass das Wesen der menschlichen Seele ein leben-
diger Begriff Gottes sei, der als ewig (nicht als transitorisch) 
erklärt wird. Wenn daher auch die Substanz in ihren an-
dern Folgen ,  … nur vorübergehend wohnte, so würde 
sie doch in jener Folge, der menschlichen Seele  = a, ewig 
wohnen, und daher als  auf eine ewige und unvergängli-
che Weise von sich selbst als A geschieden sein.

Wollte man nun weitergehend die Leugnung – nicht der 
Individualität, sondern – der Freiheit als eigentlichen Cha-
rakter des Pantheismus erklären: so würden eine Menge 
von Systemen, die sich doch sonst wesentlich von jenem 
unterscheiden, mit unter diesen Begriff fallen. Denn bis zur 
Entdeckung des Idealismus fehlt der eigentliche Begriff der 
Freiheit in allen neuern Systemen, im Leibnitzischen so gut 
wie im Spinozischen; und eine Freiheit, wie sie viele unter 
uns gedacht haben, die sich noch dazu des lebendigsten 
Gefühls derselben rühmen, wonach sie nämlich in der blo-
ßen Herrschaft des intelligenten Prinzips über das sinnli-
che und die Begierden besteht, eine solche Freiheit ließe 
sich, nicht zur Not, sondern ganz leicht und sogar bestimm-
ter auch aus dem Spinoza noch herleiten. Es scheint daher 
die Leugnung oder Behauptung der Freiheit im Allgemei-
nen auf etwas ganz anderem, als der Annahme oder 
Nichtannahme des Pantheismus (der Immanenz der Dinge 

5

10

15

20

25

30



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  19

in Gott) zu beruhen. Denn, wenn es freilich auf den ersten 
Blick scheint, als ginge die Freiheit, die sich im Gegensatz 
mit Gott nicht halten konnte, hier in der Identität unter, so 
kann man doch sagen, dieser Schein sei nur Folge der un-
vollkommnen und leeren Vorstellung des Identitätsgeset-
zes. Dieses Prinzip drückt keine Einheit aus, die sich im 
Kreis der Einerleiheit herumdrehend, nicht progressiv, und 
darum selbst unempfindlich und unlebendig wäre. Die 
Einheit dieses Gesetzes ist eine unmittelbar schöpferische. 
Schon im Verhältnis des Subjekts zum Prädikat haben wir 
das des Grundes zur Folge aufgezeigt, und das Gesetz des 
Grundes ist darum ein eben so ursprüngliches, wie das der 
Identität. Das Ewige muss deswegen unmittelbar und so 
wie es in sich selbst ist, auch Grund sein. Das, wovon es 
durch sein Wesen Grund ist, ist insofern ein Abhängiges 
und nach der Ansicht der Immanenz auch ein in ihm Be-
griffnes. Aber Abhängigkeit hebt Selbstständigkeit, hebt 
sogar Freiheit nicht auf. Sie bestimmt nicht das Wesen, und 
sagt nur, dass das Abhängige, was es auch immer sein mö-
ge, nur als Folge von dem sein könne, von dem es abhängig 
ist; sie sagt nicht, was es sei, und was es nicht sei. Jedes or-
ganische Individuum ist als ein Gewordenes nur durch ein 
Anderes und insofern abhängig dem Werden, aber keines-
wegs dem Sein nach. Es ist nicht ungereimt, sagt Leibnitz, 
dass der, welcher Gott ist, zugleich gezeugt werde, oder 
umgekehrt, so wenig es ein Widerspruch ist, dass der, wel-
cher der Sohn eines Menschen ist, selbst Mensch sei. Im 
Gegenteil, wäre das Abhängige oder Folgende nicht selbst-
ständig, so wäre dies vielmehr widersprechend. Es wäre ei-
ne Abhängigkeit ohne Abhängiges, eine Folge ohne Folgen-
des (Consequentia absque Consequente) und daher auch 

5

10

15

20

25

30



20  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

keine wirkliche Folge, d. h. der ganze Begriff höbe sich sel-
ber auf. Das nämliche gilt vom Begriffensein in einem An-
dern. Das einzelne Glied, wie das Auge, ist nur im Ganzen 
eines Organismus möglich; nichtsdestoweniger hat es ein 
Leben für sich, ja eine Art von Freiheit, die es offenbar 
durch die Krankheit beweist, deren es fähig ist. Wäre das in 
einem Andern Begriffne nicht selbst lebendig, so wäre eine 
Begriffenheit ohne Begriffnes, d. h. es wäre nichts begrif-
fen. Einen viel höheren Standpunkt gewährt die Betrach-
tung des göttlichen Wesens selbst, dessen Idee eine Folge, 
die nicht Zeugung, d. h. Setzen eines Selbstständigen ist, 
völlig widersprechen würde. Gott ist nicht ein Gott der To-
ten, sondern der Lebendigen. Es ist nicht einzusehen, wie 
das allervollkommenste Wesen auch an der möglich voll-
kommensten Maschine seine Lust fände. Wie man auch die 
Art der Folge der Wesen aus Gott sich denken möge, nie 
kann sie eine mechanische sein, kein bloßes Bewirken oder 
Hinstellen, wobei das Bewirkte nichts für sich selbst ist; 
eben so wenig Emanation, wobei das Ausfließende dassel-
be bliebe mit dem, wovon es ausgeflossen, also nichts Eig-
nes, Selbstständiges. Die Folge der Dinge aus Gott ist eine 
Selbstoffenbarung Gottes. Gott aber kann nur sich offenbar 
werden in dem, was ihm ähnlich ist, in freien aus sich selbst 
handelnden Wesen; für deren Sein es keinen Grund gibt als 
Gott, die aber sind, so wie Gott ist. Er spricht und sie sind 
da. Wären alle Weltwesen auch nur Gedanken des göttli-
chen Gemütes, so müssten sie schon eben darum lebendig 
sein. So werden die Gedanken wohl von der Seele erzeugt; 
aber der erzeugte Gedanke ist eine unabhängige Macht, für 
sich fortwirkend, ja, in der menschlichen Seele, so anwach-
send, dass er seine eigne Mutter bezwingt und sich unter-

5

10

15

20

25

30



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  21

wirft. Allein die göttliche Imagination, welche die Ursache 
der Spezifikation der Weltwesen ist, ist nicht wie die 
menschliche, dass sie ihren Schöpfungen bloß idealische 
Wirklichkeit erteilt. Die Repräsentationen der Gottheit 
können nur selbstständige Wesen sein; denn was ist das 
Beschränkende unsrer Vorstellungen als eben dass wir un-
selbstständiges sehen? Gott schaut die Dinge an sich an. An 
sich ist nur das Ewige, auf sich selbst Beruhende, Wille, 
Freiheit. Der Begriff einer derivierten Absolutheit oder 
Göttlichkeit ist so wenig widersprechend, dass er vielmehr 
der Mittelbegriff der ganzen Philosophie ist. Eine solche 
Göttlichkeit kommt der Natur zu. So wenig widerspricht 
sich Immanenz in Gott und Freiheit, dass grade nur das 
Freie und so weit es frei ist, in Gott ist, das Unfreie und so 
weit es unfrei ist, notwendig außer Gott.

So ungenügend auch für den tiefer sehenden eine so all-
gemeine Deduktion an sich selbst ist, so erhellt doch so viel 
aus ihr, dass die Leugnung formeller Freiheit mit dem 
Pantheismus nicht notwendig verbunden sei. Wir erwar-
ten nicht, dass man uns den Spinozismus entgegensetzen 
werde. Es gehört nicht wenig Herz zu der Behauptung, das 
System wie es in irgend eines Menschen Kopf sich zusam-
mengefügt sei das Vernunftsystem ϰατ᾽ εξοχην, das ewige 
unveränderliche. Was versteht man denn unter Spinozis-
mus? Etwa die ganze Lehre, wie sie in den Schriften des 
Mannes vorliegt, also z. B. auch seine mechanische Physik? 
Oder nach welchem Prinzip will man hier scheiden und ab-
teilen, wo alles so voll außerordentlicher und einziger Kon-
sequenz sein soll? Es wird immer in der Geschichte deut-
scher Geistesentwicklung ein auffallendes Phänomen blei-
ben, dass zu irgend einer Zeit die Behauptung aufgestellt 

5

10

15

20

25

30



22  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

werden konnte: das System, welches Gott mit den Dingen, 
das Geschöpf mit dem Schöpfer vermengt, (so wurde es 
verstanden), und alles einer blinden gedankenlosen Not-
wendigkeit unterwirft, sei das einzige der Vernunft mögli-
che – aus reiner Vernunft zu entwickelnde! Um sie zu be-
greifen, muss man sich den herrschenden Geist eines frü-
heren Zeitalters vergegenwärtigen. Damals hatte die 
mechanische Denkweise, die in dem französischen Atheis-
mus den Gipfel ihrer Ruchlosigkeit erstieg, nachgerade alle 
Köpfe eingenommen; auch in Deutschland fing man an, 
diese Art zu sehen und zu erklären für die eigentliche und 
einzige Philosophie zu halten. Da indes ursprünglichdeut-
sches Gemüt nie die Folgen davon mit sich vereinigen 
konnte, so entstand daher zuerst der für die philosophische 
Literatur der neueren Zeit charakteristische Zwiespalt von 
Kopf und Herz: man verabscheute die Folgen, ohne sich 
von dem Grund der Denkweise selbst befreien oder zu ei-
ner bessern erheben zu können. Aussprechen wollte man 
diese Folgen; und da deutscher Geist die mechanische Phi-
losophie nur bei ihrem (vermeintlich) höchsten Ausdruck 
fassen konnte, so wurde auf diese Art die schreckliche 
Wahrheit ausgesprochen: Alle Philosophie, schlechthin al-
le, die nur rein vernunftmäßig ist, ist oder wird Spinozis-
mus! Gewarnt war nun jedermann vor dem Abgrund; er 
war offen dargelegt vor aller Augen: das einzige noch mög-
lich scheinende Mittel war ergriffen; jenes kühne Wort 
konnte die Krisis herbeiführen und die Deutschen von der 
verderblichen Philosophie überhaupt zurückschrecken, sie 
auf das Herz, das innre Gefühl und den Glauben zurück-
führen. Heut zu Tage, da jene Denkweise längst vorüber 
ist, und das höhere Licht des Idealismus uns leuchtet, wür-

5

10

15

20

25

30



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  23

de die nämliche Behauptung weder in gleichem Grade be-
greiflich sein, noch auch die nämlichen Folgen verspre-
chen.*4

Und hier denn ein für allemal unsre bestimmte Meinung 
über den Spinozismus! Dieses System ist nicht Fatalismus, 
weil es die Dinge in Gott begriffen sein lässt; denn wie wir 
gezeigt haben, der Pantheismus macht wenigstens die for-
melle Freiheit nicht unmöglich; Spinoza muss also aus ei-
nem ganz andern und von jenem unabhängigen Grund Fa-
talist sein. Der Fehler seines Systems liegt keineswegs dar-
in, dass er die Dinge i n  G o t t  setzt, sondern darin, dass es 
D i n g e  sind – in dem abstrakten Begriff der Weltwesen, ja 
der unendlichen Substanz selber, die ihm eben auch ein 
Ding ist. Daher sind seine Argumente gegen die Freiheit 
ganz deterministisch, auf keine Weise pantheistisch. Er be-
handelt auch den Willen als eine Sache, und beweist dann 
sehr natürlich, dass er in jedem Fall des Wirkens durch eine 

*	 Der Rat, den Hr. Fr. Schlegel in einer Rezension der neueren Schrif-
ten Fichte’s in den Heidelbergischen Jahrb. der Literatur (1ster 
Jahrg. 6tes Heft. S. 139.) dem letzten erteilt, sich bei seinen polemi-
schen Unternehmungen ausschließlich an den Spinoza zu halten, 
weil bei diesem allein das der Form und Konsequenz nach durch-
aus vollendete System des Pantheismus  – welcher nach der oben 
angeführten Äußerung zugleich das System der reinen Vernunft 
wäre – angetroffen werde; dieser Rat, mag zwar übrigens gewisse 
Vorteile gewähren, fällt aber doch dadurch in’s Sonderbare, dass 
Hr. Fichte ohne Zweifel der Meinung ist, den Spinozismus (als Spi-
nozismus) bereits durch die Wissenschaftslehre widerlegt zu ha-
ben, woran er auch ganz Recht hat. – Oder ist der Idealismus viel-
leicht kein Werk der Vernunft, und bleibt die vermeintlich traurige 
Ehre, Vernunftsystem zu sein, wirklich nur dem Pantheismus und 
Spinozismus?

5

10

15



24  Über das Wesen der menschlichen Freiheit

andre Sache bestimmt sein müsse, die wieder durch eine 
andre bestimmt ist u. s. f. in’s Unendliche. Daher die Leblo-
sigkeit seines Systems, die Gemütlosigkeit der Form, die 
Dürftigkeit der Begriffe und Ausdrücke, das unerbittlich 
Herbe der Bestimmungen, das sich mit der abstrakten Be-
trachtungsweise vortreff lich verträgt; daher auch ganz fol-
gerichtig seine mechanische Naturansicht. Oder zweifelt 
man, dass schon durch die dynamische Vorstellung der Na-
tur die Grundansichten des Spinozismus wesentlich verän-
dert werden müssen? Wenn die Lehre vom Begriffensein 
aller Dinge in Gott der Grund des ganzen Systems ist: so 
muss sie zum wenigsten erst belebt und der Abstraktion 
entrissen werden, ehe sie zum Prinzip eines Vernunftsys-
tems werden kann. Wie allgemein sind die Ausdrücke, dass 
die endlichen Wesen Modifikationen oder Folgen von Gott 
sind; welche Kluft ist hier auszufüllen, welche Fragen sind 
zu beantworten! Man könnte den Spinozismus in seiner 
Starrheit wie die Bildsäule des Pygmalion ansehen, die 
durch warmen Liebeshauch beseelt werden müsste; aber 
dieser Vergleich ist unvollkommen, da es vielmehr einem 
nur in den äußersten Umrissen entworfnen Werk gleicht, 
in dem man, wenn es beseelt wäre, erst noch die vielen feh-
lenden oder unausgeführten Züge bemerken würde. Eher 
wäre es den ältesten Bildern der Gottheiten zu vergleichen, 
die, je weniger individuell-lebendige Züge aus ihnen spra-
chen, desto geheimnisvoller erschienen. Mit einem Wort, 
es ist ein einseitig-realistisches System, welcher Ausdruck 
zwar weniger verdammend klingt als Pantheismus, den-
noch aber weit richtiger das Eigentümliche desselben be-
zeichnet, und auch nicht jetzt das erstemal gebraucht wird. 
Es würde verdrießlich sein, die vielen Erklärungen zu wie-

5

10

15

20

25

30



� Über das Wesen der menschlichen Freiheit  25

derholen, die sich über diesen Punkt in den ersten Schrif-
ten des Verfassers finden. Wechseldurchdringung des Rea-
lismus und Idealismus war die ausgesprochne Absicht sei-
ner Bestrebungen. Der Spinozische Grundbegriff, durch 
das Prinzip des Idealismus vergeistigt (und in Einem we-
sentlichen Punkte verändert), erhielt in der höheren Be-
trachtungsweise der Natur und der erkannten Einheit des 
Dynamischen mit dem Gemütlichen und Geistigen eine 
lebendige Basis, woraus Naturphilosophie erwuchs, die als 
bloße Physik zwar für sich bestehen konnte, in Bezug auf 
das Ganze der Philosophie aber jederzeit nur als der eine, 
nämlich der reelle Teil, derselben betrachtet wurde, der erst 
durch die Ergänzung mit dem ideellen, in welchem Freiheit 
herrscht, der Erhebung in das eigentliche Vernunftsystem 
fähig werde. In dieser (der Freiheit), wurde behauptet, finde 
sich der letzte potenzierende Akt, wodurch sich die ganze 
Natur in Empfindung, in Intelligenz, endlich in Willen ver-
kläre. – Es gibt in der letzten und höchsten Instanz gar kein 
andres Sein als Wollen. Wollen ist Ursein und auf dieses 
allein passen alle Prädikate desselben: Grundlosigkeit, 
Ewigkeit, Unabhängigkeit von der Zeit, Selbstbejahung. 
Die ganze Philosophie strebt nur dahin, diesen höchsten 
Ausdruck zu finden.

Bis zu diesem Punkt ist die Philosophie zu unsrer Zeit 
durch den Idealismus gehoben worden: und erst bei die-
sem können wir eigentlich die Untersuchung unsres Ge-
genstandes aufnehmen, indem es keineswegs unsre Ab-
sicht sein konnte, alle diejenigen Schwierigkeiten, die sich 
aus dem einseitig-realistischen oder dogmatischen System 
gegen den Begriff der Freiheit erheben lassen und vorlängst 
erhoben worden sind, zu berücksichtigen. Allein der Idea-

5

10

15

20

25

30


