Johannes Duns Scotus

Reportatio Parisiensis examinata [ 38—44

Pariser Vorlesungen
tiber Wissen und Kontingenz

Lateinisch
Deutsch

herausgegeben, tibersetzt und eingeleitet von
Joachim R. Soder

Wi

HERDER

N

e
FREIBURG - BASEL - WIEN



Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Herder Freiburg im Breisgau 2005
www.herder.de

Satz: SatzWeise, Fohren

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Druck und Bindung: KN Digital Printforce, Erfurt
ISBN 978-3-451-28686-5



Inhalt

Einleitung .. ....... .. ... ... ... ...... 9
Leben . . . . .. . e 10
Werke . . . . .. 14
Wissen, Macht und Kontingenz . . . ... ... ....... 17
Die Pariser Vorlesungen von 1302/1303 . . . . ... ... .. 24
ZurEdition . . ... ... .. L oo 30
Text und Ubersetzung . . . ... ............. 33
38.Distinktion . . . ... ... ... ... . L. 35
39.und 40. Distinktion . . . .. ... ... ... ... ... 66
41. Distinktion . . . .. ... ... L Lo 17
42. Distinktion . . . ... ... L 151
43. Distinktion . . . ... ... ... .o o oL 167
44. Distinktion . . . . ... ... Lo o Lo, 189
Bibliographie . ........... ... ... .. .... 209

Register biblischer, antiker und mittelalterlicher
Personen ...... ... ... . . .. ... . ... . ... 215

Duns Scotus 5






Dank

Danken mdchte ich dem Herausgebergremium sowie Herrn Dr. Peter
Suchla vom Verlag Herder fiir die gute Betreuung und ausgezeichnete
Zusammenarbeit.

Grolen Anteil an der Fertigstellung dieses Buches haben Frau
Nadine Dietzler und Herr Simon Weber M.A,, fiir deren freundschaft-
liche Hilfe bei der Kollation der Handschriften ich ebenfalls herzlich
danke.

Die Pariser Vorlesungen hitten aber nicht erscheinen kénnen ohne
die titige Mithilfe meiner Frau Uta, der ich dieses Buch widme.

Duns Scotus 7






Einleitung

Genau drei Jahre nach dem Tod des Thomas von Aquin beendet der
Bischof von Paris mit einem Paukenschlag den aufregend-stiir-
mischen Flirt zwischen christlichem Glauben und weltlicher Ver-
nunft. In scharfen Worten verurteilt er 219 philosophische Lehrsitze,
die fortan bei Strafe der Exkommunikation von Christen nicht mehr
vertreten werden diirfen. »Nach kurzen Flitterwochen glauben Theo-
logie und Philosophie nunmehr zu merken, dass ihre Ehe ein Irrtum
gewesen ist.«!

Dieser Verurteilung, keineswegs die erste, aber die umfangreichste
und schwerwiegendste, war ein Jahrhundert der Entdeckung und As-
similation griechischer und arabischer Medizin, Naturwissenschaft
und Philosophie vorangegangen. Insbesondere das wiedergewonnene
Werk des Aristoteles mit seinem enzyklopadischen Charakter, seinem
wissenschaftlichen Wahrheitsanspruch und seiner rationalistischen
Strenge befliigelte die westeuropidischen Intellektuellen die seit der
Patristik eingeschlagenen Pfade des Denkens zu verlassen, Neuland
zu betreten und sich auf das Wagnis der Erprobung der reinen Ver-
nunft einzulassen. Die Wissenschaftstheorie der Zweiten Analytiken
mit ihrem Ideal argumentativ begriindeten, notwendigen Wissens
forderte den Anspruch des christlichen Glaubens auf absolute Wahr-
heit heraus. Die rationale Theologik des Aristoteles, die sogar in der
Lage war, einen Gottesbeweis zu fiihren, stellte die Notwendigkeit
einer Offenbarungstheologie in Frage. Seine diesseitsbezogene Ethik
des guten Lebens wurde als Alternative zur Jenseitsorientierung der
Moral verstanden. Neben den grofSen Synthesen eines Albertus Mag-
nus oder Thomas von Aquin, die einen harmonischen Ausgleich zwi-

1 Etienne Gilson, La philosophie au moyen dge des origines patristiques a la fin du
XIV° siecle, Paris 21954, S. 605. — Gegen eine so pointierte Charakterisierung
versucht Luca Bianchi, Il vescovo e i filosofi, Bergamo 1990, die Bedeutung der
Verurteilung von 1277 zu relativieren.

Duns Scotus 9



Einleitung

schen Vernunft und Glauben anstrebten, kam es schon friih zu Pola-
risierungen: radikale Vertreter des neuen Rationalismus und Bewah-
rer der althergebrachten Denkordnung standen sich immer unver-
sohnlicher gegeniiber. Die Verurteilung von 1277 wirkt wie der
Versuch, die sich zuspitzende Krise durch ein Machtwort zu beenden.

Dieses Machtwort freilich weist nicht nur die strengen Rationalis-
ten in die Schranken, es stellt auch die Bemithungen derer in Frage,
die den Anspriichen der Vernunft ebenso wie denen des Glaubens
Rechnung tragen wollen. Bereits die Zeitgenossen empfanden deut-
lich, dass das Verdikt des Pariser Bischofs nicht nur Siger von Brabant
trifft, sondern auch Thomas von Aquin.2 Der Dialog zwischen fides
und ratio hatte seine Unschuld verloren. Wissenschaft nach 1277 fin-
det unter neuen Pramissen statt.

Leben

In diese aufgewiihlte Zeit um die Wende vom 13. zum 14. Jahrhun-
dert, da alte Denkprojekte nicht mehr einfach so weiterbetrieben wer-
den konnen wie bisher, fillt die wissenschaftliche Wirksamkeit des
Johannes Duns Scotus, tiber dessen Leben wir nur sehr wenige gesi-
cherte Daten besitzen.?

Geboren wohl zwischen Dezember 1265 und Mirz 12664 im siid-

2 Das geht auch daraus hervor, dass am 14. Februar 1325 ausdriicklich die ge-
gen Thomas von Aquin gerichteten Teile des Exkommunikationsdekrets auf-
gehoben wurden, da sie sich nicht gut mit seiner zwei Jahr zuvor erfolgten Hei-
ligsprechung vertrugen. Vgl. Chartularium Universitatis Parisiensis, Bd. 2,
n. 838, ed. H. Denifle/E. Chatelain, Paris 1891, S. 280-281.

3 Zur Biographie vgl. Karlo (Charles) Bali¢, »The Life and Works of John Duns
Scotusg, in: John Ryan / Bernardine Bonansea (Hg.), John Duns Scotus 1265—
1965, Washington 1965, S. 1-27; Allan B. Wolter, »Reflections on the Life and
Works of Scotusc, in: American Catholic Philosophical Quarterly 67 (1993), S. 1-
36; Antonie Vos, Johannes Duns Scotus, Leiden 1994; Richard Cross, Duns Sco-
tus, Oxford 1999; Niklaus Kuster, »Zukunft dank Seelsorge und Gelehrsamkeitc,
in: Franz Lackner (Hg.), Zwischen Wissenschaft und Weisheit: Johannes Duns
Scotus im Gesprich, Kevelaer 2003, S. 24—83; Thomas Williams, »Introduction:
The Life and Works of John Duns the Scot«, in: Thomas Williams (Hg.), The
Cambridge Companion to Duns Scotus, Cambridge 2003, S. 1-14; Ludger Hon-
nefelder, Johannes Duns Scotus, Miinchen 2005.

4 Die Angabe errechnet sich aus dem sicher belegten Datum der Priesterweihe
am 17. Mirz 1291. In dieser Zeit wurde die Weihe nur Kandidaten gespendet,

10 HBPhMA



Einleitung

schottischen Duns, Grafschaft Berwick, diirfte Johannes etwa ab dem
dreizehnten Lebensjahr die Franziskanerschule in Dumfries besucht
haben, wo er auch dem Orden der »Minderen Briider« beitritt. Elias
Duns, sein Onkel, war zu dieser Zeit Verwalter der schottischen Fran-
ziskanerprovinz, die allerdings rechtlich der Oberhoheit der eng-
lischen Kustodie von Newcastle unterstand.> Dieser Umstand diirfte
erklaren, warum der begabte Johannes ins englische Oxford zum Stu-
dium geschickt wurde. Ob Scotus sein gesamtes philosophisch-theo-
logisches Studium, das nach den damaligen Regeln zwolf bis dreizehn
Jahre dauerte, in Oxford zugebracht hat, ob er vielleicht vor seiner
Priesterweihe am 17. Mirz 1291 in anderen Studienhidusern der Pro-
vinz ausgebildet wurde, ob er gar, wie eine frithe handschriftliche
Notiz nahe legt, zeitweise auch in Cambridge studiert hat, wissen wir
nicht mit Sicherheit.¢ Fest steht jedoch, dass er 1300 als fertiger Bac-
calar (baccalareus formatus) unter der Leitung von Philipp Bridling-
ton, dem Inhaber des franziskanischen Theologielehrstuhls, an einer
groflen Universititsdisputation teilgenommen hat.” Das setzt voraus,
dass er in den vier Jahren zuvor bereits die obligatorischen Vorlesun-
gen iiber die Sentenzen des Petrus Lombardus sowie die Bibel gegeben
haben muss. Der Oxforder Sentenzen-Kurs iiber Buch I und II, die
sogenannte Lectura, ist uns erhalten geblieben; er wurde nach tiber
sechshundert Jahren von Karlo Bali¢ wiederentdeckt® und seit 1960
kritisch ediert.

Offenbar noch im Jahr 1300 begann Scotus damit, seine Sentenzen-

die das 25. Lebensjahr vollendet hatten. Vgl. Ephrem Longpré, »Lordination
sacerdotale du bx. Jean Duns Scot«, in: Archivum Franciscanum Historicum 22
(1929), S. 54-62.

5 Vgl. hierzu Niklaus Kuster, »Zukunft dank Seelsorge und Gelehrsamkeit, in:
Franz Lackner (Hg.), Zwischen Wissenschaft und Weisheit: Johannes Duns Scotus
im Gesprich, Kevelaer 2003, S. 24—83, bes. S. 25-26.

6 Vgl. C. K. Brampton, »Duns Scotus in Oxford, 1288—1301«, in: Franciscan
Studies 24 (1964), 5-20; Allan B. Wolter, »Duns Scotus at Oxford«, in: Leonar-
do Sileo (Hg.), Via Scoti: Methodologica ad mentem Ioannis Duns Scoti, Bd. 1,
Rom 1995, S. 183-192.

7 Ephrem Longpré, »Philippe de Bridlington, OFM, et le bx. Duns Scot, in:
Archivum Franciscanum Historicum 22 (1929), S. 587-588; A. G. Little, »Chro-
nological Notes on the Life of Duns Scotus«, in: English Historical Review 47
(1932), S. 568-582, bes. S. 573.

8 Vgl. Karlo (Charles) Bali¢, Les commentaires de Jean Duns Scot sur les quatre
livres des Sentences, Lowen 1927.

Duns Scotus 11



Einleitung

Vorlesung fiir die Publikation zu tiberarbeiten und die Aufzeichnun-
gen der Lectura zu einer um weitere Argumente und Quaestionen
angereicherten Ordinatio auszubauen.® Mitten in diese Arbeiten hi-
nein trifft ihn die Anweisung der Ordensoberen nach Paris zu gehen
und dort, nicht in Oxford, den Doktorgrad in der Theologie zu er-
werben. Uber die Griinde fiir diese Versetzung kann nur gemutmaf3t
werden, verzogert sie doch offenbar den Antritt einer reguldren Pro-
fessur um mehrere Jahre. Als fertiger Baccalar hitte es wohl nicht
mehr lange gedauert, bis Scotus in Oxford einen Lehrstuhl tibernom-
men hitte, in Paris musste er dagegen noch einmal einen Kurs iiber
die Sentenzen des Petrus Lombardus geben, bevor er promoviert und
zum ordentlichen Lehrstuhlinhaber (magister regens) ernannt werden
konnte. Andererseits war eine Pariser Promotion und ein dortiger
Lehrstuhl mit deutlich hoherem Ansehen verbunden, und nicht selten
waren es die Pariser Professoren, die zur Ubernahme hoher und
hochster Leitungsfunktionen in Kirche und Orden herangezogen
wurden. So wird man vielleicht nicht fehlgehen, in der Entscheidung
der Ordensleitung, Scotus nach Paris zu schicken, einen Hinweis da-
rauf zu erblicken, dass er kiinftig fiir wichtige Amter vorgesehen
war. 10

Wann genau Scotus den Armelkanal iiberquerte, ldsst sich nicht
angeben,!! wir finden ihn auf jeden Fall zu Beginn des akademischen
Jahres 1302/03 in Paris, wo er wieder iiber die Sentenzen des Petrus
Lombardus liest. Es handelt sich hierbei nicht einfach um eine Wie-
derholung des Oxforder Kurses, sondern die in ihn gesetzten Hoff-
nungen und das intellektuelle Klima an der wichtigsten Universitit
Europas bringen Scotus dazu, seine Argumentationsbasis in signifi-
kanter Weise zu erweitern und zu vertiefen. Als Scotus nach Paris
kommt, amtieren unter anderem die beiden deutschen Dominikaner

9 Vgl. Allan Wolter, »Reflections about Scotus’ early Worksc, in: Ludger Honne-
felder u.a. (Hg.), John Duns Scotus: Metaphysics and Ethics, Leiden 1996, S. 37—
57.

10 Vgl. Antonie Vos, »Duns Scotus at Paris«, in: Olivier Boulnois u.a. (Hg.),
Duns Scot a Paris, 1302-2002, Turnhout 2004, S. 3—19, bes. S. 4—6.

11 Vgl. die Diskussion bei William J. Courteney, »Duns Scotus at Paris«, in:
Leonardo Sileo (Hg.), Via Scoti: Methodologica ad mentem loannis Duns Scoti,
Bd. 1, Rom 1995, S. 149-163; Antonie Vos, »Duns Scotus at Paris«, in: Olivier
Boulnois u.a. (Hg.), Duns Scot a Paris, 1302—2002, Turnhout 2004, S. 3-19, bes.
S.7-11.

12 HBPhMA



Einleitung

Dietrich von Freiberg und Meister Eckhard als Professoren. Aber
nicht nur die Konkurrenz zwischen Dominikanern und Franziska-
nern findet in den Vorlesungen manchen Widerhall, auch die Aus-
einandersetzung mit den Professoren des Weltklerus, darunter Hein-
rich von Gent (11293) und Gottfried von Fontaines (1 1306/1309).

1303 wird die Karriere des angehenden Doktors der Theologie er-
neut unterbrochen: Im Streit mit Papst Bonifaz VIII. fordert der fran-
zosische Konig Philipp IV. die Universitat auf, sich einem Appell an
ein gegen den Papst einzuberufendes Konzil anzuschliefen. Als Sco-
tus, wie 66 weitere Franziskaner, die Unterschrift verweigert, wird er
zusammen mit den anderen Papstanhingern aus Frankreich aus-
gewiesen. Wahrscheinlich verbringt er das akademische Jahr 1303/04
wieder in England, moglicherweise in Oxford, vielleicht auch in Cam-
bridge. 1304 wird die Ausweisung zuriickgenommen, Scotus kann
nach Paris zuriickkehren und den Sentenzen-Kurs beenden. Auf Vor-
schlag des Ordensgenerals Gonsalvus Hispanus wird Duns Scotus im
Frithjahr 1305 zum Doktor der Theologie promoviert. In seinem
Empfehlungsschreiben vom 18. November 1304 rithmt Gonsalvus
die auflerordentliche wissenschaftliche Begabung des Kandidaten,
mit dem er selbst im Pariser Konvent zusammen gewohnt hatte: »Ich
empfehle eurer Wertschitzung den in Christus geliebten Pater Johan-
nes Scotus, iiber dessen loblichen Lebenswandel, seine herausragende
Wissenschaftlichkeit, sein duflerst scharfsinniges Genie und seine an-
deren vorziiglichen Eigenschaften ich zur Gentige informiert bin, und
zwar teils durch lange personliche Erfahrung, teils durch den Ruf, der
sich tiberall verbreitet hat.«!? Schon hier deutet sich an, dass Scotus
als doctor subtilis, der »scharfsinnige Lehrer« in die Geistesgeschichte
eingehen wird.

Es sind politisch und wissenschaftlich unruhige Zeiten, in denen
Scotus sein Pariser Lehramt ausiibt. Der Konig bereitet den Vernich-
tungsschlag gegen den Templerorden vor, das kirchliche Lehramt
wacht iiber die Einhaltung der Rechtglidubigkeit, die Theologie ringt
um eine neue wissenschaftsfihige Form, welche die Einseitigkeiten
des reinen Rationalismus und des blinden Fideismus gleichermaflen

12 Chartularium Universitatis Parisiensis, Bd. 2, n. 652, ed. H. Denifle/E. Chate-
lain, Paris 1891, S. 117: »dilectum in Christo patrem Johannem Scotum, de cu-
jus vita laudabili, scientia excellenti, ingenioque subtilissimo aliisque insignibus
condicionibus suis partim experientia longa, partim fama que ubique divulgata
est, informatus sum ad plenam, dilectioni vestre assigno«.

Duns Scotus 13



Einleitung

vermeidet. Zwei Jahre amtiert Duns Scotus als Pariser Magister, dann
wird er 1307 ans Kolner Studienhaus der Franziskaner versetzt.

Dass ein Professor nach zwei Jahren seinen Lehrstuhl rdumt, ist
durchaus tblich, warum aber die Wahl der Ordensleitung auf Koln
als neuen Einsatzort des doctor subtilis gefallen ist, liegt im Dunkeln.
Als Wissenschaftsstandort war Koln seit fast sechzig Jahren etabliert:
1248 hatte Albertus Magnus, der zusammen mit Thomas von Aquin
aus Paris kam, das Studienhaus der Dominikaner gegriindet und, mit
Unterbrechungen, bis zu seinem Tod 1280 geleitet. Wenig spiter hat-
ten die Franziskaner nachgezogen und ebenfalls ein studium errich-
tet,!3 das offenbar rasch Zulauf erhielt: Als Scotus nach Kéln kommt,
findet er einen Konvent mit 300 Mitbriidern vor.!4 Sollte Scotus das
franziskanische Gegengewicht gegen den intellektuellen Vorrang der
Dominikaner verstirken? Jedenfalls war ihm nur noch eine kurze
Wirksamkeit beschieden: bereits am 8. November 1308 stirbt Johan-
nes Duns in Koln und wird in der Kirche des Konvents, der Minori-
tenkirche, beigesetzt, wo sich auch heute noch sein Grab befindet. Er
hinterlisst eine Fiille von Aufzeichnungen, die allermeisten freilich
unfertig, im Stadium der Bearbeitung.

Werke

Scotus’ theologisches opus magnum, die Kommentierung der Senten-
zen des Petrus Lombardus, bleibt ein Torso: Um 1300 hatte er ange-
fangen, die Oxforder Lectura zu tiberarbeiten und in die endgiiltige
Form der Ordinatio zu bringen. Als er nach Paris versetzt wurde,
steckte diese Arbeit noch in den Anfingen.'> Wihrend der Pariser

13 Seit 1260 ist es belegt, muss also wohl vorher bereits gegriindet worden sein;
vgl. Erich Meuthen, Die alte Universitiit (Kolner Universititsgeschichte, 1), Koln
1988, S. 48.

14 Erich Meuthen, Die alte Universitit (Kolner Universitatsgeschichte, 1), Koln
1988, S. 48.

15 Thomas Williams, »Introduction: The Life and Works of John Duns the
Scot«, in: Thomas Williams (Hg.), The Cambridge Companion to Duns Scotus,
Cambridge 2003, S. 1-14, hier: S. 9, meint, »it probably did not get much past
Book 2«, und schliefft sich damit Allan B. Wolter, »Reflections about Scotus’
early Works«, in: Ludger Honnefelder u.a. (Hg.), John Duns Scotus: Metaphysics
and Ethics, Leiden 1996, S. 37-57, bes. S. 49-54, an. Dagegen setzt Antonie Vos,
»Duns Scotus at Paris«, in: Olivier Boulnois u.a. (Hg.), Duns Scot a Paris, 1302—

14 HBPhMA



Einleitung

Jahre setzt Scotus das Projekt zwar fort, es ist aber immer noch un-
vollendet, als er nach Kéln geht.!¢ Durch die Sentenzen-Vorlesung in
Paris war sogar noch eine Fiille neuen Materials dazugekommen.
Nach dem frithen Tod des doctor subtilis kompilierten Schiiler aus
den ihnen zuginglichen Texten ein scheinbar geschlossenes Werk,
das sogenannte opus Oxoniense, das in dieser Form allerdings nicht
auf Scotus selbst zurtickgeht.!7 Erst die im 20. Jahrhundert von Bali¢
begonnene kritische Edition legte die urspriingliche Gestalt der Ordi-
natio wieder frei.’8 Aulerdem entdeckte er Handschriften der frithen
Lectura, die bis dahin noch niemals gedruckt worden war.1?

Der Pariser Sentenzen-Kurs liegt in mehreren Horernachschriften
vor, von denen allerdings Scotus eine, die das erste Buch umfasst,
selbst durchgesehen und autorisiert hat, wie das Explicit des codex
latinus 1453 der Wiener Nationalbibliothek ausweist: »Hier endet die
Nachschrift der Vorlesung tiber das erste Buch der Sentenzen, gehal-
ten vom Magister Johannes Scotus und mit demselben ehrwiirdigen
Professor zusammen auf Richtigkeit gepriift.«2° Offensichtlich hatte
ein Bruder namens Thomas, der Scotus in Paris als Assistent (socius)
zur Verfiigung stand, die Nachschrift angefertigt und mit Scotus zu-
sammen Uberpriift.2! Die in den alten Druckausgaben vorfindlichen
Reportata Parisiensia?? gehen allerdings nicht auf diese authentische
Fassung zuriick, sondern auf die Bearbeitung einer schlechteren
Nachschrift durch Scotus’ spiteren Sekretir Wilhelm von Alnwick
(die sog. Additiones magnae); sie umfassen nur etwa die Hilfte des
Textbestands der >gepriiften Nachschrift< (Reportatio examinata). Die
Reportatio examinata oder Reportatio I A ist bisher zur Ginze noch

2002, Turnhout 2004, S. 3—19, hier S. 9, den Schnitt irgendwo zwischen dis-
tinctio 5 und 10 des ersten Buches.

16 Vgl. Allan B. Wolter, »Reflections about Scotus’ early Works«, in: Ludger
Honnefelder u.a. (Hg.), John Duns Scotus: Metaphysics and Ethics, Leiden 1996,
S. 37-57.

17" Gedruckt in den Ausgaben von Wadding und Vives.

18 TIn der Editio Vaticana sind bisher die Bande I-VIII erschienen, welche den
Prolog, Buch I und IT umfassen.

19 In der Editio Vaticana liegen Buch I und II als Band XVI-XX vor.

20 »Explicit Reportatio super primum Sententiarum sub magistro Ioanne Scoto
et examinata cum eodem venerando doctorex.

21 Vgl. Antonie Vos, »Duns Scotus at Paris«, in: Olivier Boulnois u.a. (Hg.),
Duns Scot a Paris, 1302-2002, Turnhout 2004, S. 3—19, hier S. 9-10.

22 In den alten Druckausgaben von Wadding und Vives.

Duns Scotus 15



Einleitung

nirgends veroffentlicht worden, es liegen lediglich einige Teileditionen
vor.?

Bereits vor seiner Promotion hatte Scotus, wie damals iiblich, Lehr-
veranstaltungen zu verschiedenen Themen abgehalten; ihre Nieder-
schriften sind uns in den 46 Oxforder und Pariser Collationes erhalten.
In die Zeit der Pariser Professur fallen die 21 groflen Magistral-Dis-
putationen oder Quaestiones quodlibetales; auch sie liegen nur in un-
kritischer Edition vor.24

Daneben sind uns eine Reihe von Kommentaren erhalten geblie-
ben: die dltesten diirften die Logik-Kommentare?®> zur Isagoge des
Porphyrius sowie zu den aristotelischen Kategorien, Peri hermeneias
(zwei verschiedene Kommentare) und den Sophistischen Widerlegun-
gen sein; ferner findet sich ein Kommentar zu De anima?6 sowie die
umfangreichen Quaestionen zur aristotelischen Metaphysik.?” Vor we-
nigen Jahren hat Giorgio Pini dariiber hinaus eine weitere Metaphy-
sik-Auslegung?® sowie einen Topik-Kommentar?® entdeckt.

Eine gewisse Sonderstellung nimmt die >monographische« Ab-
handlung De primo principio ein: der ausfiihrlichste Gottesbeweis
der Scholastik verwendet grofiteils Material aus der Ordinatio, ist aber
offenbar — wie andere Werke auch — nicht endgtiltig abgeschlossen
worden.3® Noch sehr viel mehr Ritsel geben die Theoremata auf, bei

2 Reportatio I A d. 2 in: Allan B. Wolter / Marylin McCord Adams: »Duns Sco-
tus’ Parisian Proof for the Existence of God, in: Franciscan Studies 42 (1982),
S. 248-321; Reportatio I A d. 36 in: Timothy B. Noone, »Scotus on Divine Ide-
as«, in: Medioevo 24 (1998), S. 359—453; Reportatio I A d. 3840, d. 43 q. 2, d. 44
q. 2 in: Joachim R. Séder, Kontingenz und Wissen, Miinster 1998, S. 225-265.

24 In den alten Druckausgaben von Wadding und Vives. Fiir ihre englische
Ubersetzung (Felix Alluntis/Allan B. Wolter (Hg.): God and Creatures. The
Quodlibetal Questions, Princeton 1975) haben die Herausgeber zwar Hand-
schriften herangezogen, sie drucken aber den alten lateinischen Text ab.

25 Sie liegen jetzt in kritischer Edition vor in Bd. 1-2 der Opera philosophica.
26 QOpera philosophica Bd. 5.

27 Ebd., Bd. 3-4.

28 Giorgio Pini, »Notabilia Scoti super Metaphysicam: una testimonianza ritro-
vata dell'insegnamento di Duns Scoto sulla Metafisica, in: Archivum Francisca-
num Historicum 89 (1996), S. 137-180.

2 Giorgio Pini, »Duns Scotus’ Commentary on the Topics: New Light on his
Philosophical Teaching, in: Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen
Age 66 (1999), S. 225-243.

30 Vgl. Wolfgang Kluxen, »Einleitung, in: Johannes Duns Scotus, Abhandlung
iiber das erste Prinzip, Darmstadt 1974 (21987), S. IX—XXV, hier: S. XIV-XVII.

16 HBPhMA



Einleitung

denen es sich um »noch nicht systematisch in eine endgiiltige Form
gebrachte Notate (einschliefflich aporetischer Uberlegungen)«3! han-
delt.

Wissen, Macht und Kontingenz

Wir kennen mindestens drei verschiedene Fassungen3? des Problem-
komplexes von Wissen, Macht und Kontingenz, mit dem sich Scotus
anldsslich der Kommentierung der Distinktionen 38—44 des ersten
Sentenzen-Buches auseinandersetzt. Bereits die fritheste Fassung, die
Oxforder Lectura, zeigt die Grundlinien der nachgerade revolutionir
anmutenden Losung des doctor subtilis: Scotus bricht radikal mit dem
vorherrschenden Paradigma, dass der Modus der Notwendigkeit als
einziger der Erstursache angemessen sei.??

Seit der Antike galt es als geradezu selbstverstindlich, dass kontin-
gente, also nicht-notwendige, zufillige Ereignisse als ontologisch de-
fizitdr betrachtet werden miissen. Das Unvorhersehbare, Unberechen-
bare stort die rationale Ordnung des Kosmos; es ist zum Glick auf
den Bereich unterhalb der Mond-Sphire beschriankt, wo die Materie
ihre chaotischen Storeinfliisse entfalten kann. Jenseits des Mondes
ziehen die Gestirne mit atemberaubender Prizision ihre Bahn; sie
sind berechenbar, weil ihre Bewegung notwendigen, ehernen Geset-
zen folgt. In Physik VIII und Metaphysik XII hatte Aristoteles gezeigt,
dass aller Bewegung zuletzt ein selbst unbewegtes Prinzip zugrunde

Kritische Editionen von Wolter (John Duns Scotus, A Treatise on God as First
Principle, Chicago 1966) und Kluxen (Johannes Duns Scotus, Abhandlung iiber
das erste Prinzip, Darmstadt 1974).

31 Ludger Honnefelder, Johannes Duns Scotus, Miinchen 2005, S. 17. Die kriti-
sche Edition ist als Bd. 5 der Opera philosophica erschienen.

32 Hinzu kommt eventuell noch die Scotus zugeschriebene Lectura Cantabri-
gensis, ein in Cambridge gehaltener Kurs tiber die Sentenzen des Petrus Lombar-
dus. Diese Cambridger Vorlesung liegt nur in drei Handschriften vor, die noch
niemals publiziert worden sind. Bevor dies nicht geschehen ist, kann keine de-
finitive Aussage iiber die Echtheit der Zuschreibung und den Zusammenhang
dieser Vorlesung mit denen in Oxford und Paris gemacht werden.

3 Vgl. zum Folgenden den ausfiihrlichen Kommentar zu Lectura I d. 39 von
Antonie Vos und seiner Forschergruppe in: Johannes Duns Scotus, Contingentie
en vrijheid, Zoetermeer 1992 (englische Ausgabe unter dem Titel: John Duns
Scotus, Contingency and Freedom, Dordrecht 1994).

Duns Scotus 17



Einleitung

liegen muss.3* Zeigt sich nun in den Bewegungen der Gestirne eine
unbeirrbare Regularitit, so kann diese nur von der reguldren, d.h.
nicht-kontingenten, mithin notwendigen Verursachung des Unbe-
wegten Bewegers herriithren.

Die Vorstellung, dass die Erste Ursache, die schon bei Aristoteles
ausdriicklich mit Gott identifiziert wird, im Modus der Notwendig-
keit verursacht, wird von den Philosophen im islamischen Kultur-
kreis, etwa Ibn Sina (Avicenna) und Ibn Rusd (Averroes), nicht nur
stillschweigend akzeptiert, sondern ausdriicklich affirmiert. Sie ver-
treten in noch stirkerem Mafle, als es ihre antiken Vorbilder nahe-
legen, eine letztlich >nezessitaristische« oder deterministische Welt-
sicht.

Im Zuge der groflen Rezeptionsbewegung des 11./12. Jahrhunderts
findet der Nezessitarismus auch in Westeuropa zunehmend Anhinger.
Zwar erkennt man schnell, dass dieses Paradigma christlichen Glau-
benstiberzeugungen widerspricht, doch sind die Argumente, die es
bekriftigen, zu bestechend, als dass es sich durch Appelle aus der Welt
schaffen liele. Nicht nur die radikalen Aristoteliker der Pariser Artes-
Fakultit, auch auf Ausgleich bedachte Theologen wie Thomas von
Aquin konnen sich nicht seinem Bann entziehen. Zwar betont Thomas
an vielen Stellen die Freiheit Gottes und die Nicht-Ewigkeit der Welt,?>
doch verbleibt er metaphysisch ganz und gar innerhalb des ontokos-
mologischen Rahmens, wenn er behauptet, dass eine notwendige Ur-
sache notwendige Wirkungen aus sich entlisst,? so dass die Wesen,
die Gott am néchsten stehen, selbst »absolut notwendig«37 sind.

Bereits 1270 hatte Stephan Tempier, der Bischof von Paris, einige

3 Aristoteles, Physik VIII, 5-6 (256a4-260al19); ders., Metaphysik XII, 6-7
(1071b3-1073al3).

35 Die These von der Ewigkeit der Welt folgt direkt aus dem nezessitaristischen
Paradigma: Wenn die Erstursache notwendig verursacht, dann tut sie das zu
allen Zeiten (alles andere wire eine kontingente Unterbrechung ihrer Kausali-
tdt); mithin ist die Welt seit Ewigkeit verursacht.

36 Z.B. Thomas von Aquin, Scriptum super libros Sententiarum 1 d. 38 q. 1 a. 5,
ed. P. Mandonnet, Paris 1929, Bd. 1, S. 909. Vgl. Joachim Séder, »Von der On-
tokosmologie zur Ontologikg, in: Philosophisches Jahrbuch 108 (2001), S. 33—40.
37 Thomas von Aquin, Summa contra gentiles c. 30, ed. Leonina, Bd. 13, Rom
1918, S. 338b: »Illa igitur quae sunt Deo propinquissima, et per hoc a non esse
remotissima, talia esse oportet, ad hoc quod sit rerum ordo completus, ut in eis
non sit potentia ad non esse. Talia autem sunt necessaria absolute. — Sic igitur
aliqua creata de necessitate habent esse.

18 HBPhMA



Einleitung

nezessitaristisch-ontokosmologische Thesen verurteilt.?® 1277 wird er
noch deutlicher. Exkommuniziert sei, wer behauptet: »Das gottliche
Vorauswissen ist notwendig wirkende Ursache fiir das, was voraus-
gewusst wird«, und infolgedessen die Kontingenz der Dinge leugnet;
wer behauptet: »Gott kann nicht etwas irregulir bewegen [= verursa-
chen], d.h. auf andere Weise, als er es faktisch tut«* wer behauptet:
»Was immer Gott tut, muss er mit Notwendigkeit tun«;*! wer be-
hauptet: »Gott ist die notwendig wirkende Ursache der Bewegung
der Himmelskorper«#? usw. Hier werden Grenzpfihle eingeschlagen,
an denen sich fortan die wissenschaftliche Diskussion — zumindest im
unmittelbaren Geltungsbereich des Dekrets — zu orientieren hat.

Offensichtlich versuchten die meisten Gelehrten, sich nach 1277 an
diese Demarkationslinie zu halten, indem sie zwar nicht (oder nicht
mehr) die fraglichen Thesen vertraten; die Denkvoraussetzungen, aus
denen sich solche Thesen jedoch ergaben, dnderten sich nicht. Ein
signifikantes Beispiel hierfiir ist Augustinus von Ancona,® der zeit-
gleich mit Scotus in Paris lehrt. Seine Lehre verbleibt an der Oberfld-
che vollstindig innerhalb des lehramtlich abgesteckten Rahmens,
dennoch baute er das ontokosmologische Grundsystem nicht um, so
dass seine Schlussfolgerungen in merkwiirdiger Spannung zu ihren
Priamissen stehen.

Duns Scotus ist der Erste, der den Mut hat, bisher Selbstverstindli-
ches in Frage zu stellen, indem er die ganze aus der Antike ererbte
Verbindung zwischen nezessitaristischer Kosmologie und Ontologie
verwirft. Seine Metaphysik beruht nicht mehr auf Annahmen iiber
die Physik, sondern sie ist Ontologik: begriffliche Analyse des Sinn-
gehalts von >seiend«. Im Zuge dieser Analyse erweist sich der Begrift
»seiendc als einer, der die Kategorien des Aristoteles iibersteigt, weil er
auf alles Kategoriale angewendet werden kann, mithin transkategorial
bzw. transzendental ist. Metaphysik als Ontologik ist — der Ausdruck
fillt bei Scotus zum ersten Mal — Transzendentalwissenschaft (scientia

38 Vgl. Collectio errrorum in Anglia et Parisius condemnatorum n.4-5, n.9,
n. 12, ed. H. Anzulewicz, S. 383.

39 Ebd., n. 14, S. 384.

40 Ebd., n. 21, S. 385.

Ebd., n. 25, S. 385.

42 Ebd., n. 31, S. 385.

4 Vgl. hierzu Joachim Soder, Kontingenz und Wissen, Miinster 1998, S. 211—
213.

4

Duns Scotus 19



Einleitung

transcendens).4* >Seiends, das »washeitlich« von allem ausgesagt wird
(praedicatio in quid), ist aber nicht das einzige transzendentale Pradi-
kat, es gibt auch Transzendentalien, die >wieheitlich< von allem aus-
gesagt werden (praedicatio in quale). Neben den seit alters her be-
kannten einfach-konvertiblen Bestimmungen wie unum, verum oder
bonum sind fiir die scotische Metaphysik die disjunktiven Transzen-
dentalien von besonderer Wichtigkeit, also Transzendentalienpaare
wie >unendlich/endlich< oder >notwendig/kontingents, die nur zusam-
mengenommen denselben Begriffsumfang wie »seiend« haben.*> »Sei-
end« — und das heifit alle Gegenstinde der Wirklichkeit, auf die sich
diese tranzendentale Bestimmung bezieht — ist logisch entweder >un-
endlich« oder »endlich¢, entweder >notwendig« oder >kontingent« usw.

Mit dieser Konzeption ist das Kontingenz-Problem auf eine ganz
andere Ebene gehoben: Kontingenz ist nicht mehr eine abgeleitete,
defizitire Seinsweise, sondern steht transzendental-logisch auf dersel-
ben Stufe wie der Modus der Notwendigkeit. Zwar ist »notwendig« der
starkere oder, wie Scotus sich ausdriickt, »vornehmere« Begriff, das hat
jedoch keine Konsequenzen fiir die Modalitit als solche, sondern nur
fiir ihre logische Herleitbarkeit: Gesetzt es gibe kontingentes Seien-
des, so liefe sich hieraus auf notwendiges Seiendes schlieflen; umge-
kehrt gilt dies nicht: das begrifflich stirkere Notwendigsein impliziert
logisch nicht die Existenz von etwas Kontingentem.46

Eine zweite Neuerung bringt eine weitere Differenzierung: Scotus
unterscheidet konsequent zwischen Kontingenz (bzw. Notwendig-
keit) als Seins-Weise und als Wirk-Weise.#” Nicht alles, was seinem
Sein nach kontingent ist, wirkt auch kontingent: Die Tatsache etwa,
dass ein Apfelbaum einen Apfel hervorbringt, ist eine durchaus not-
wendige Wirkweise; weder konnte der Baum eine andere Frucht her-
vorbringen noch kann er von sich aus die Hervorbringung des Apfels
verhindern. Dennoch ist der Baum seinem Sein nach natiirlich kein

44 Vgl. Allan B. Wolter, The Transcendentals and their Function in the Meta-
physics of Duns Scotus, St. Bonaventure 1946; Ludger Honnefelder, Ens inquan-
tum ens, Miinster 1979 (21989); ders., Scientia transcendens, Hamburg 1990.

45 Uber die Hintergriinde der Lehre von den disjunktiven Transzendentalien
vgl. Joachim Séder, Kontingenz und Wissen, Miinster 1998, S. 39—40.

46 Siehe auch Reportatio I A d. 39—-40 n. 29-30.

47 Siehe auch Reportatio I A d. 39-40 n. 26-28. Vgl. Celestino Solaguren, »Con-
tingencia y creacién en la filosofia de Duns Escotoc, in: Verdad y vida 24 (1966),
S. 55-100, hier: S. 100.

20 HBPhMA



Einleitung

notwendiges Seiendes, sondern ein durch und durch kontingentes;
und auch der Apfel ist, obwohl notwendig hervorgebracht, seinem
Sein nach kontingent: Es lasst sich eine mogliche Welt denken, in der
weder der Apfelbaum noch der Apfel vorkommen.

Damit stellt sich die Frage nach dem Grund kontingenter Verursa-
chung. Es muss sich dabei um ein Vermogen handeln, das in der Lage
ist, aus sich heraus einen neuen Anfang zu setzen; als solches kommt
aber nur der Wille in Frage. Deshalb konzentriert sich Scotus, dem es
um den ersten (bzw. letzten) Grund der Kontingenz geht, in der
Lectura auf den Willen der ersten Ursache, niamlich den gottlichen
Willen. Dies hat zu der volligen Fehleinschitzung gefiihrt, Scotus
wiirde den Willen Gottes als einzige Quelle der Kontingenz ansehen.*
Dass dies nicht so ist, wird die Pariser Reportatio ausdriicklich zeigen.

Nun kann der Wille nacheinander A und dann das Gegenteil non-A
wollen, also diachron etwas Neues setzen. Ein solches Wollen von Ver-
schiedenem entlang der Zeitachse muss aber noch nicht echte Kon-
tingenz verbiirgen. Es konnte ja auch sein, dass es sich um einen in
sich notwendigen Veridnderungsprozess handelt. Deshalb fasst Scotus
den Kontingenzbegriff strikter, indem er mittels eines Gedankenexpe-
riments sich einen Willen denkt, der nur zu einem einzigen Zeitpunkt
existiert. In diesem einen Zeitpunkt kénnte der Wille sich synchron
entweder fur A oder fiir non-A entscheiden. Damit hingt Kontingenz
ganz allein vom Willen ab, der sich zwischen simultanen Alternativen
entscheidet. Dies schlieit natiirlich die Moglichkeit einer diachronen
Veranderung mit ein, aber umgekehrt wire die faktische Wahl des
Zustandes A fiir mehrere oder gar alle Punkte der Zeitachse kein
Argument gegen die Kontingenz, denn zu jedem Zeitpunkt besteht
fiir den Willen die kontrafaktische Moglichkeit, sich fiir non-A zu
entscheiden. Spiter findet Scotus hierfiir die Definition: »Kontingent
ist das, dessen Gegenteil geschehen kénnte, wenn es geschieht.«# Die
Lehre von der synchronen Kontingenz, bei der sich Scotus bereits auf
einige Vorarbeiten® stiitzen kann, veranlasst ihn, eine detaillierte

4 Douglas Langston, God’s Willing Knowledge, University Park 1986; Michael
Sylwanowicz, Contingent Causality and the Foundation of Duns Scotus’ >Meta-
physicse, Leiden 1996.

49 Ordinatio 1 d. 2/1 n. 86, ed. Vaticana, Bd. 2, Vatikanstadt 1950, S. 178; De
primo principio IV n. 56, ed. W. Kluxen, Darmstadt 21987, 70.

50 Stephen Dumont, »The Origin of Scotus’s Theory of Synchronic Contingen-
cy«, in: The Modern Schoolman 73 (1995), S. 149-167.

Duns Scotus 21



Einleitung

Modallogik bzw. Modalsemantik auszuarbeiten, die es bis dahin in
dieser Form nicht gegeben hat und die eine gewisse Ahnlichkeit mit
dem heutigen modallogischen Kalkil S5 aufweist. 5!

Der Modus des Kontingenten hatte schon innerhalb des alten on-
tokosmologischen Paradigmas erhebliche erkenntnistheoretische An-
schlussprobleme aufgeworfen. Kann es Wissen von kontingenten Er-
eignissen geben? Mit besonderer Schirfe stellt sich diese Frage, wo es
um kontingente Ereignisse geht, die erst noch in der Zukunft liegen.
Schon Aristoteles diskutiert im berithmten neunten Kapitel von Peri
hermeneias die Frage, ob Sitze, die ein zukiinftiges kontingentes Er-
eignis — z.B. eine bevorstehende Seeschlacht — zum Inhalt haben,
wahr oder falsch sind, und wenn ja, ob sie es bereits heute sind. Gilt
bei Sitzen iiber futura contingentia das Bivalenzprinzip oder nicht?2
Die Frage spitzt sich erneut unter den Auspizien eines absoluten Wis-
sens zu, wie es in den drei monotheistischen Religionen Gott zuge-
schrieben wird. Kann Gott Zukiinftig-Kontingentes wissen? Wenn ja:
Kann das Kontingente dann immer noch nicht-eintreten, oder wird
es, sofern es absolut gewusst wird, notwendig? Wenn nein: Wie kann
Gott dann noch als allwissend verstanden werden, wie kann es dann
absolutes Wissen tiberhaupt geben?

Auch in dieser Frage bricht Scotus mit den beiden konventionellen
Antwortversuchen seiner Zeit. Der erste will das absolute Wissen tiber
Ideen rekonstruieren: Alle Sachverhalte, darunter auch die zukiinfti-
gen kontingenten, werden dem gottlichen Verstand durch Ideen re-

51 William Craig, »John Duns Scotus on God’s Foreknowledge and Future Con-
tingents, in: Franciscan Studies 47 (1987), S. 98—122, hier: 100. — Vgl. hierzu
vor allem die Arbeiten von Simo Knuuttila, »Duns Scotus’ Criticism of the >Sta-
tistical« Interpretation of Modality«, in: Wolfgang Kluxen u.a. (Hg.), Sprache
und Erkenntnis im Mittelalter, Berlin/New York 1981, S. 441-450; ders., »Time
and Modality in Scholasticismg, in: Simo Knuuttila (Hg.), Reforging the Great
Chain of Being, Dordrecht 1981, S. 163-257; ders., »Modal Logic«, in: Norman
Kretzmann u.a. (Hg.), The Cambridge History of Later Medieval Philosophy,
Cambridge 1982, S. 342-357; ders., Modalities in Medieval Philosophy, Lon-
don/New York 1993; ders., »Duns Scotus and the Foundation of Logical Moda-
lities«, in: Ludger Honnefelder u.a. (Hg.), John Duns Scotus: Metaphysics and
Ethics, Leiden 1996, S. 127—143.

52 Vgl. hierzu Dorothea Frede, Aristoteles und die >Seeschlacht<: Das Problem der
Contingentia Futura in De interpretatione 9, Gottingen 1970; sowie umfassend
Hermann Weidemann, »Erlduterungenc, in: Aristoteles, Peri hermeneias, Berlin
1994, S. 39-483.

22 HBPhMA



Einleitung

prisentiert. Dieses Modell, das von den meisten scholastischen Auto-
ren vertreten wird — neben Thomas von Aquin und Heinrich von
Gent wire hier auch Scotus’ Ordensbruder Bonaventura zu nen-
nen% —, geht zuriick auf Augustinus, der die platonischen Ideen als
Gedanken im gottlichen Geist interpretiert.* Scotus verwirft diesen
Ansatz vor allem deshalb, weil die Ideen ja so etwas wie begriffliche
Gehalte sind. Als solche konnten sie zwar analytische Urteile mit-
reprisentieren, aber keine synthetischen. Die Begriffe >Ganzes< und
»Teil« etwa stehen zueinander in einer notwendigen Beziehung, die
sich in dem analytischen Urteil ausdriickt: >Das Ganze ist grofler als
jedes seiner Teile«. Zwischen >Sokrates< und >Laufen« jedoch besteht
keine notwendige Beziehung. Selbst wenn ein absoluter Geist Ideen
von Sokrates und der Titigkeit des Laufens besif3e, wiisste er noch
immer nicht, ob Sokrates tatsichlich liuft oder nicht liuft, denn das
Laufen kommt dem Sokrates ja nur kontingent zu.

Der zweite Versuch, absolutes Wissen und Kontingenz miteinander
in Einklang zu bringen, besteht in einer besonderen Auffassung der
Koexistenz von Zeit und Ewigkeit: Was vom jetzigen Zeitpunkt aus als
ein mogliches zukiinftiges kontingentes Ereignis erscheint, der Ein-
tritt einer Seeschlacht etwa, das erscheint aus der Perspektive der
Ewigkeit nicht als zukiinftig, sondern in gewisser Weise als bereits
eingetreten, da sich von der Ewigkeit aus die gesamte Zeit — Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft — iiberblicken lésst. Folglich hitte
das ewige Wissen Gottes, das ja nicht an die Zeit gebunden ist, keine
Schwierigkeit, die Wahrheitswerte zukiinftiger kontingenter Ereignis-
se zu erkennen. Doch nach Scotus fithrt auch dieser Ansatz nicht zum
Ziel, denn nicht einmal die Ewigkeit Gottes kann dem koexistieren,
was nicht ist. Zukiinftige Ereignisse aber sind per definitionem noch
nicht, folglich erstreckt sich die Koexistenz der Ewigkeit auch nicht
auf sie.

Scotus hingegen sucht seine eigene Losung beim Zusammenwirken
von Verstand und Wille Gottes: Der gottliche Verstand erkennt in
einem Stadium, das logisch (nicht zeitlich) vor aller anderen Tétigkeit
liegt, alle intelligiblen Gehalte in ihrem logischen Méglichsein. Er er-
kennt dabei auch, dass bestimmte Moglichkeiten miteinander beste-

53 Vgl. Joachim Séder, Kontingenz und Wissen, Miinster 1998, S. 127-130.
54 Augustinus, De diversis quaestionibus octoginta tribus n. 46 (Corpus Christia-
norum Series Latina, 44A), Turnhout 1975, S. 70-73.

Duns Scotus 23



Einleitung

hen konnen und andere sich gegenseitig ausschliefen. In einem zwei-
ten Stadium wihlt Gottes Wille aus der Fiille aller erkannten Moglich-
keiten diejenigen aus, die er zur Verwirklichung kommen lassen will;
und zwar versieht er sie dazu mit einem Zeitindex. So sind z.B. die
Gehalte >Sokrates< und >Laufen« jeweils fiir sich méglich, auch ihre
Verbindung ist méglich; in die Wirklichkeit tritt der laufende Sokra-
tes dann, wenn Gott die Verbindung von »>Sokrates« und >Laufenc fur
einen bestimmten Zeitpunkt t, will. Damit ist fiir Scotus das Problem
von Wissen und Kontingenz gelost: Gott weifs, dass Sokrates zu ty
laufen wird, weil er will, dass er zu t, lauft.

Mit diesem Ansatz hat Scotus den Schliissel gefunden, auch die
Frage nach der Macht Gottes zu kliren: sie ist direkter Ausfluss seines
absoluten und unbehinderbaren Willens. Somit erstreckt sich die
gottliche Allmacht wie sein Wille auf alles, was logisch moglich ist.
Das Unmaogliche, etwa ein viereckiger Kreis, ist dagegen schlichtweg
nichts, und auf das Nichts kann sich auch Gottes Macht nicht bezie-
hen. Andererseits schrinkt dies die Allmacht keineswegs ein, denn
was nichts ist, kann auch nicht einschrinken. Zu beachten ist freilich,
dass sich Gottes Macht nicht in blinder Willkiir ergeht, sondern im-
mer zuriickgebunden ist an das, was der absolute Verstand erkennt.
Intellekt und Wille bilden zutiefst eine Einheit, und so ist, was Gott
will, immer ein verniinftiges Wollen.5

Die Pariser Vorlesungen von 1302/1303

Der erstmals in der Oxforder Lectura ausgearbeitete Ansatz findet sich
auch in einer um weitere Argumente und Beispiel angereicherten und
ein wenig verfeinerten Form, die in die Handschriften der Ordinatio
eingegangen ist. Dieses Textstiick sucht man allerdings in der kriti-
schen Ausgabe an der fraglichen Stelle vergebens; die Editoren haben
es in einen Anhang verbannt, weil sie vermuten, es stamme von einem

55 Vgl. Bernardine Bonansea, »Duns Scotus’ Voluntarismg, in: John Ryan / Ber-
nardine Bonansea (Hg.), John Duns Scotus 1265—1965, Washington 1965, S. 83—
121; ders., Man and His Approach to God in John Duns Scotus, Lanham 1983.
Einen anderen Akzent setzt Thomas Williams, »A most methodical Lover? On
Scotus’s arbitrary Creator, in: Journal of the History of Philosophy 38 (2000),
S. 196-202.

24 HBPhMA



Einleitung

Bearbeiter (primus recensor).’¢ Eine der wichtigsten Handschriften
niamlich, der Codex A (Assisi Biblioteca comunale 137), scheint im
Wesentlichen direkt oder indirekt auf dem scotischen Originalmanu-
skript, dem sogenannten liber Scoti oder liber Duns, zu fuflen. Wo
dieses Manuskript (oder seine Abschrift) Liicken aufwies, erginzte
der Schreiber des Assisi-Codex diese aus anderen Quellen und ver-
merkte jeweils recht penibel am Rand, dass in seiner Vorlage etwas
fehlte. An der einschldgigen Stelle nach distinctio 38/1 des ersten
Buchs bringt Codex A zwar die >verfeinerte« Form des Kontingenz-
Traktats, hilt am Rand jedoch fest: »Von hier ab bis zur 40. Distinkti-
on finden sich weifle Seiten im Scotus-Buch«.5” Der >verfeinerte« Text
allerdings, der in der Scotus-Kladde offensichtlich fehlte, stammt je-
doch, wie Timothy Noone nachgewiesen hat, keineswegs von einem
Bearbeiter, sondern von Scotus selbst. Denn Wilhelm von Alnwick,
der als Sekretir sehr wohl die verschiedenen Aufzeichnungen des Sco-
tus kannte, zitiert an mindestens zwei Stellen diesen Text mit den
Worten: »Scotus sagt ...« bzw. »Scotus antwortet ...«.5 Scotus hat
also offenbar im Zuge der Lectura-Uberarbeitung auch den Kontin-
genz-Traktat in eine etwas verbesserte Form gebracht, hielt diese al-
lerdings wohl noch nicht fiir so gut, dass er sie in das abschlieflende
Manuskript des liber Duns integrierte.>

Der Grund hierfiir ist offenbar in Paris zu suchen. Die Versetzung
an die wichtigste Universitit der lateinischen Welt brachte fiir Scotus
neue Herausforderungen und Anregungen mit sich. Das intellektuelle
Klima, die Brillanz der akademischen Lehre, die lebendige Tradition
so grofSer Namen wie Albertus Magnus, Thomas von Aquin, Bona-
ventura, Heinrich von Gent, aber auch das Erbe der Radikal-Aristote-
liker Siger von Brabant und Boethius von Dacien, die Anwesenheit
Dietrichs von Freiberg, Meister Eckhards, des Gonsalvus Hispanus —
all das muss Scotus bewogen haben, den Problem-Komplex von Wis-
sen, Macht und Maéglichkeit noch einmal neu zu durchdenken. Zwar
bleibt er sich selbst in dem eingeschlagenen Lésungsansatz treu, doch

5 »Adnotationess, in: Ioannis Duns Scoti opera omnia, Bd. 6, Vatikanstadt 1973,
S. 29*.

57 »Ab isto loco est album in Scoto usque ad distinctionem quadragesimam.«
58 Vgl. Joachim Soder, Kontingenz und Wissen, Miinster 1998, S. 8—10.

59 Allan Wolter, »Reflections about Scotus’ early Worksc, in: Ludger Honnefel-
der u.a. (Hg.), John Duns Scotus: Metaphysics and Ethics, Leiden 1996, S. 37-57,
hier: S. 52-54.

Duns Scotus 25



Einleitung

gliedern die Pariser Vorlesungen das Material anders als die Lectura
und der verfeinerte, aber nicht endgiiltige Ordinatio-Text, und wich-
tige Punkte werden stirker herausgearbeitet.

Trotz des protokollartigen Charakters der Vorlesungsnachschrift
durchzieht eine Lebendigkeit und Frische, ja hiufig sogar ausgespro-
chene Polemik und Ironie diese Texte, was den getragenen und vollig
unpersonlich gehaltenen Parallelen in Lectura und Ordinatio fremd
ist. Es fillt auf, dass Scotus in den Vorlesungen nicht nur lingere
Abschnitte aus der Summe der Theologie oder dem Sentenzenkommen-
tar des Thomas von Aquin zitiert, sondern diesen, dessen Konzeption
er angreift, sogar mit Namen nennt — was sonst eher uniiblich ist. Wie
heftig muss die Kontroverse zwischen den Dominikanern und den
Franziskanern gewesen sein, wenn Scotus geniisslich Thomas-Texte
im Wortlaut anfiihrt, in denen jeder Zeitgenosse die verurteilten Leh-
ren von 1277 wiedererkennt. Welches Selbstbewusstsein spricht aus
den Vorlesungen, wenn Scotus ausfiihrlich die Meinung des hoch
angesehenen Heinrich von Gent referiert und dann ironisch schlief3t:
»Dies, bitte schon, ist die Meinung des »feierlichen Lehrers< — mir aber
scheint das nicht zu stimmen.« Wusste doch jeder, dass Heinrich zu
der von Stephan Tempier eingesetzten Theologenkommission gehort
hatte, die das Verurteilungsdekret vorbereitete, dass er nach 1277 al-
lerdings selbst einige seiner Lehren revidieren musste und dass er au-
Berdem im Streit zwischen Weltklerikern und Bettelorden heftig Par-
tei gegen die den Dominikanern und Franziskanern zugestandenen
Privilegien ergriffen hatte. Erstaunlich ist zudem, dass der damalige
Nestor der Theologischen Fakultit, Gottfried von Fontaines, mehr-
mals angegriffen wird; dennoch dndert dies nichts daran, dass Gott-
fried trotz deutlich anderer Auffassungen seine férdernde Hand tiber
die akademische Karriere des feurigen Schotten hielt.®

Allan Wolter diirfte Recht haben, wenn er die Pariser Sentenzen-
Vorlesung als »letztes Wort des Scotus zu diesem Thema [Wissen zu-
kiinftiger Ereignisse], das wir besitzen«,! bezeichnet. Die Pariser Vor-
lesungsnachschrift ist deshalb unverzichtbar, wenn es darum geht,
seine Lehre von Kontingenz, Wissen und Macht zu erforschen. Eine

6 Vgl. Antonie Vos, »Duns Scotus at Paris«, in: Olivier Boulnois u.a. (Hg.),
Duns Scot a Paris, 1302—-2002, Turnhout 2004, S. 3—19, hier: S. 15-17.

61 Allan Wolter, »Scotus’s Paris Lectures on God’s Knowledge of Future Eventsc,
in: Allan Wolter, The Philosophical Theology of John Duns Scotus, Ithaca/London
1990, S. 285-333, hier: S. 286.

26 HBPhMA



Einleitung

Nichtberiicksichtigung kann zu fatalen Ergebnissen fithren, wie sich
an der in Paris unzweideutig vorgetragenen Lehre von der »doppelten
Kontingenz« zeigt; sie ist zwar bereits in der Lectura angelegt, doch
findet Duns Scotus erst in Paris zu ihrer expliziten Formulierung.
Die Entkoppelung von entitativer und operativer Kontingenz, entita-
tiver und kontingenter Notwendigkeit, ermoglicht Kombinationen
verschiedener Kausalverhiltnisse: Die Erstursache ist ihrem Sein nach
notwendig, verursacht aber prinzipiell kontingent; Zwischen- oder
Zweitursachen sind demnach entitativ kontingent, da kontingent
von der Erstursache verursacht, und kénnen selbst entweder operativ
kontingent oder operativ notwendig verursachen. Somit gibt es Wir-
kungen, die doppelt kontingent sind, da sie sowohl von Seiten der
Erst- wie der Zweitursache kontingent verursacht worden sind — hier-
zu zdhlen vom Menschen willentlich hervorgerufene Wirkungen; und
es gibt Wirkungen, die seitens der Erstursache kontingent, seitens der
Zweitursache hingegen notwendig hervorgebracht werden —, namlich
alle unwillkiirlich ablaufenden Naturprozesse. Dagegen ist die Kom-
bination >notwendig von Seiten der Erstursache/kontingent von Sei-
ten der Zweitursache« real nicht moglich, da sie voraussetzen wiirde,
dass die Erstursache iiberhaupt notwendig verursacht (was ja nicht
der Fall ist), dann aber wire es auch nicht vorstellbar, wie eine Zweit-
ursache noch kontingent verursachen sollte.®2 Hier kommt unmiss-
verstindlich zum Ausdruck, dass nicht nur der gottliche Wille Quelle
von Kontingenz ist, sondern ebenso der menschliche Wille.

Zwei monographische Studien, welche sich nur auf Lectura und
Ordinatio stiitzen, behaupten, nur der gottliche Wille sei als Grund
kontingenter Wirkungen anzusehen, nicht aber der menschliche.®
Michael Sylwanowicz kommt angesichts der diachronen Verinder-
lichkeit des menschlichen Willens zu dem Schluss: »at any one time
man’s will is determined by God to choose X«.%* Nur Gott ist frei, alles
andere ist strengstens determiniert. Schon diese Interpretation tut
den beiden frithen Fassungen des Kontingenztraktats einige Gewalt

62 Siehe Reportatio I A d. 39-40 n. 36-37.

6 Douglas Langston, God’s Willing Knowledge, University Park 1986; Michael
Sylwanowicz, Contingent Causality and the Foundation of Duns Scotus’ >Meta-
physics¢, Leiden 1996.

64 Michael Sylwanowicz, Contingent Causality and the Foundation of Duns Sco-
tus’ >Metaphysics<, Leiden 1996, S. 201.

Duns Scotus 27



Einleitung

an;% doch ist nicht zu leugnen, dass Scotus weder in der Oxforder
Vorlesung noch in dem tiiberarbeiteten Text ausdriicklich vom
menschlichen Willen als Kontingenzursache spricht. Dies tut er expli-
zit nur in der Reportatio Examinata: »Es kann nun etwas seitens seiner
Ursache doppelt kontingent heiflen. Zum Beispiel hat mein Willens-
akt eine doppelte Kontingenzursache: zum einen ist er kontingent von
Seiten des gottlichen Willens her als der Erstursache, zum andern von
meinem eigenen Willen her als der Zweitursache.«% Als Grund, wa-
rum auch der menschliche Wille kontingent wollen kann, gibt Scotus
die jeglichem Willen eigene Fihigkeit an, in ein und demselben Au-
genblick zumindest zwischen zwei kontradiktorischen Alternativen —
A und non-A — wihlen zu konnen: »Unser Wille will in dem Augen-
blick, in dem er sein Wollen hervorruft bzw. verursacht, auf kontin-
gente Weise, und er konnte in demselben Augenblick, da er Ursache
seines Wollens ist, das Gegenteil wollen«.®” Dies hat zur Folge, dass es
»in allen Dingen bzw. Wirkungen, die von uns gewollt sind, als solche
keine Notwendigkeit gibt, sondern nur Kontingenz.« Angesichts sol-
cher Textbelege zu behaupten, Scotus lehre die Determiniertheit des
menschlichen Willens, ist schier unmaglich.

Noch ein weiterer Gedanke gewinnt schirfere Konturen: Es gibt eine
geradezu unendliche Vielzahl in sich kohérenter Moglichkeitsmengen,
die jedoch untereinander inkompatibel sind. Modern ausgedriickt ist
dies die in der Modallogik verbreitete Vorstellung moglicher Welten.
Sie entspringt der Lehre von der Synchronie kontradiktorischer Mog-
lichkeiten: Ein Wille kann zum selben Zeitpunkt t, und fiir denselben
Zeitpunkt t, zwischen A und non-A wiahlen. Daraufthin wird eine
Moglichkeit verwirklicht, die andere nicht. Wie die Menge aller ver-
wirklichten Moglichkeiten sich zu einer kohirenten Ganzheit zusam-
menfiigt, ndmlich der realen Welt, so lassen sich auch bestimmte
nicht-verwirklichte Moglichkeiten zu kohidrenten Mengen ordnen,
die sich gegeniiber anderen kohirenten Moglichkeitsmengen durch
ihre gegenseitige Unvereinbarkeit abgrenzen. Der absolute Wille Got-
tes wihlt also ein in sich stimmiges Set von Moglichkeiten aus und
lasst so die wirkliche Welt entstehen; er hitte — da ihm ja absolute

65 Vgl. Joachim Soder, »La doctrine scotiste de la contingence dans la >Reporta-
tio« I A«, in: Olivier Boulnois u.a. (Hg.), Duns Scot a Paris, 1302-2002, Turn-
hout 2004, S. 375-386, hier: S. 382-385.

6 Reportatio I A d. 39—40 n. 36.

67 Reportatio I A d. 39-40 n. 43.

28 HBPhMA



Einleitung

Macht (potentia absoluta) zukommt — auch jedes beliebige andere
Set auswihlen konnen, und zwar ausdriicklich auch das Set mit den
gegenteiligen Moglichkeiten.®® Erinnert diese These bereits sehr stark
an Leibniz, so teilt Scotus dennoch ganz und gar nicht dessen Opti-
mismus, dass wir in der besten aller méglichen Welten leben, denn er
stellt ausdriicklich fest: »Gott hitte Besseres erschaffen konnen, als er
erschaffen hat« — und zwar Besseres der Intensivitidt wie der Extensi-
vitdt nach.® Die sich aus der scotischen Modalsemantik entwickelnde
Doktrin der »moglichen Welten« verdankt iibrigens ihre Entstehung in
nicht geringem Maf der Zensur von 1277, denn dort wird ausdriick-
lich die These verurteilt, »dass die Erstursache nicht mehrere Welten
erschaffen konnte«.”0

Damit zeichnet sich bereits ab, dass mit der scotischen Philosophie
ein neuer Weg eingeschlagen wird, der direkt in die Neuzeit fhrt. In
der faktisch erfolgten Wahl des absoluten Willens bindet sich die po-
tentia absoluta selbst und wird zu der Macht, die gemaf3 der gewihl-
ten Ordnung wirkt (potentia ordinata). Davon unberiihrt bleibt ihr
die Moglichkeit, jederzeit eine andere Ordnung zu wihlen und ent-
sprechend dieser Ordnung dann zu wirken. So ist die potentia absolu-
ta also nicht eigentlich als ungeordnete Macht zu verstehen, sondern
als die Macht, die zwischen Ordnungen wihlen kann, sich aber im-
mer, gleich welche Wahl sie trifft, an irgendeine Ordnung bindet.”!
Wenn demnach die faktische Wahl stets kontingent und noch dazu
revozierbar ist, dann kann es von den durch die Wahl hervorgerufe-
nen Wirkungen keine Wissenschaft im strengen Sinne geben; in leib-
nizscher Terminologie: Tatsachenwahrheiten und Vernunftwahrhei-
ten fallen auseinander, der endliche Verstand des Menschen kann in
den Prozessen der kontingent eingerichteten Natur lediglich Wahr-
scheinlichkeiten erkennen, die sich nicht zu einem notwendigen Wis-
sen fiigen. »Von kontingenten Dingen gibt es keine Wissenschaft [im

68 Reportatio I A d. 43 n. 26.

6 Reportatio I A d. 44 n. 22.

70 »Collectio errrorum in Anglia et Parisius condemnatorumc« n. 9, ed. H. An-
zulewicz, in: Franziskanische Studien 74 (1992), S. 379-399, hier: S. 384: »Quod
prima causa non posset plures mundos facere.«

71 Reportatio I A d. 44 n. 10. Vgl. Thomas Williams, »A most methodical Lover?
On Scotus’s arbitrary Creators, in: Journal of the History of Philosophy 38 (2000),
S. 196-202, sowie die grundlegende Monographie von Richard Cross, Duns
Scotus on God, Aldershot 2005.

Duns Scotus 29



Einleitung

strengen Sinn der Zweiten Analytiken des Aristoteles], hochstens ein
Wissen um die Wahrscheinlichkeit des faktischen Eintretens.«”? Nur
unter Ausklammerung der Faktizitit, die immer auch anders sein
kann, d.h. im Riickgang auf idealisierte Naturregularititen, ist so et-
was wie Naturwissenschaft doch noch méglich.”?

Damit legt Duns Scotus Fundamente, auf denen die Wissenschaft
der Moderne aufbaut. Die transzendentale Analyse der Modalititen
zerstort nicht nur die naive Annahme, die Wirklichkeit sei, wie sie ist,
notwendig; sie steckt auch den Horizont ab, unter welchen Bedingun-
gen Wissenschaft in einer kontingenten Welt tiberhaupt méglich ist.

Zur Edition

Die von Scotus autorisierte Fassung der Pariser Vorlesungen iiber das
erste Buch der Sentenzen des Petrus Lombardus ist noch niemals als
Ganze ediert worden. Auch der in sich geschlossene Problemkomplex
zu Wissen, Macht und Kontingenz liegt bislang nicht im Zusammen-
hang vor.”* Fiinf Handschriften tiberliefern diesen Text:?>

V' Wien, Osterreichische Nationalbibliothek, cod. lat. 1453,
f. 113rbff,; 14. Jh.

R Rom, Vatikanische Bibliothek, Borghese 325, f. 85raff. (unvoll-
stindig); 14. Jh.

M Oxford, Merton College, 59, f. 171r ff.; 1455

B Oxford, Balliol College, 205, f. 167v{f.; 1463

T Turin, Universititsbibliothek, K.I1.26, f. 103vb; 14. (-15.) Jh.

Der Wiener Codex Venthilt das beriihmte Explicit, das die Uberprii-
fung durch Scotus bezeugt, was dazu beitrug, dass er lange als wich-
tigster Textzeuge angesehen wurde.” Neuere Untersuchungen haben

72 Reportatiol A d. 44 n. 17.

7> Ebd.

74 Reportatio I A d. 38—40 sowie d. 43 q. 2 und d. 44 q. 2 wurden zwar in Joa-
chim Soder, Kontingenz und Wissen, Miinster 1998, S. 225-270, erstmals publi-
ziert, doch fehlen die dazwischenliegenden Stiicke d. 41-43 q. 1 und d. 44 q. 1.
75 Vgl. zum Folgenden Joachim Soder, Kontingenz und Wissen, Miinster 1998,
S. 217-220.

76 Allan Wolter / Marylin McCord Adams: »Duns Scotus’ Parisian Proof for the

30 HBPhMA



Einleitung

diese Vorrangstellung jedoch vor allem wegen der zahlreichen Fehler
von V erschiittert.”” Handschrift R steht in enger Beziehung zu V,
bietet aber im allgemeinen einen schlechteren Text; wahrscheinlich
gehen beide Handschriften auf eine gemeinsame Vorlage zuriick. Die
beiden Oxforder Handschriften M und B sind direkt voneinander
abhingig: sie stammen vom selben Schreiber Johannes Reinbold von
Zierenberg, der 1455 zundchst M anfertigte und diesen Codex als Vor-
lage benutzte, als er 1463 den Text noch einmal in B abschrieb. Da B
als Abschrift einer identifizierbaren Vorlage M keine neuen Erkennt-
nisse iiber den urspriinglichen Text bietet, findet sie naturgemif3 kei-
ne weitere Beriicksichtigung. Eine Sonderstellung nimmt T ein: hier
findet sich in den Kolumnen ein ausgesprochen reduzierter Text, der
aber durch zahllose Erginzungen und Korrekturen am Rand wieder
amplifziert ist. Weder der Grundtext noch die Randbemerkungen las-
sen eine Verwandtschaft zu den Gruppen VR oder MB erkennen.

So spaltet sich die Textiiberlieferung in drei Stringe auf, deren Zu-
ordnung zueinander ausgesprochen unklar ist. Auf Grund der Erfah-
rungen, die im Umgang mit allen finf Textzeugen gewonnen wur-
den,” wurde fiir die folgende, neu erstellte Edition jener Codex als
Leithandschrift zugrunde gelegt, der insgesamt den besten Text bietet:
Handschrift M.7 Sie gehort zwar zu den jiingsten Handschriften, ba-
siert aber offenbar auf einer sehr guten und vermutlich sehr alten
Vorlage, wie sie in Oxford 1455 noch vorhanden gewesen sein diirfte.
Der Text von M wurde durchgingig mit V verglichen; in den Text-
bestand wurde allerdings nur eingegriffen, um offensichtliche Fehler
von M zu heilen, nicht jedoch zur Herstellung eines inhaltlich ge-
schmeidigeren Textes. Uberall, wo M gegeniiber dem konstituierten
Text abweicht, ist dies im Anmerkungsapparat dokumentiert, die Ab-
weichungen von V hingegen werden nicht einzeln gekennzeichnet.

Existence of God, in: Franciscan Studies 42 (1982), S. 248-321, hier: S. 249-
250; Allan Wolter, »Scotus’s Paris Lectures on God’s Knowledge of Future
Events«, in: Allan Wolter, The Philosophical Theology of John Duns Scotus, Itha-
ca/London 1990, S. 285-333, hier: S. 286 Fufinote 4.

77 Klaus Rodler, Der Prolog der >Reportata Parisiensia< des Johannes Duns Scotus,
Dissertation Innsbruck 1991, S. 13-24; Joachim Soder, Kontingenz und Wissen,
Miinster 1998, S. 218 Fufdnote 5, S. 220-223.

78 Joachim Soder, Kontingenz und Wissen, Miinster 1998, S. 217-270.

79 Damit weicht diese Edition in den Konstitutionsprinzipien und folglich auch
im Textbestand von jener in Joachim Soder, Kontingenz und Wissen, Miinster
1998, S. 225-265, ab.

Duns Scotus 31



Einleitung

Steht im lateinischen Text das Fufinotenzeichen unmittelbar hinter
einem Wort, so ist dieses Wort (oder der in der Anmerkung angege-
bene Ausdruck) aus V geschopft, die Anmerkung bietet den abwei-
chenden Text von M. Steht das Fufinotenzeichen dagegen hinter
einem Wort in spitzen Klammern ( ), so handelt es sich um eine Kon-
jektur des Editors, fiir die sich kein Beleg in einer der herangezogenen
Handschriften findet. Runde Klammern ( ) werden nicht als editori-
sche Zeichen, sondern zur Textgliederung verwendet: sie markieren
gedankliche Finschiibe, die den Satzfluss unterbrechen; der von ihnen
eingeschlossene Text ist in M bezeugt. In eckigen Klammern [ ] stehen
vom Editor hinzugefiigte Uberschriften oder Zwischentiberschriften,
aulerdem Zusitze von V; die in M fehlen, sowie die Folioangaben der
zugrundegelegten Handschrift M.

Die erklirenden Anmerkungen in der deutschen Ubersetzung be-
schrianken sich auf ein Minimum. Ausfihrliche Erlduterungen und
Interpretationen finden sich in der monographischen Studie Kontin-
genz und Wissen, die gleichsam als Kommentar herangezogen werden
kann.

32 HBPhMA



