Brigitte M. Proksch

Spiritualitat fiir die Gegenwart

Impulse fiir Christsein heute




Spiritualitat
fiir die Gegenwart



Dieser Titel ist auch als eBook erhaltlich
ISBN 978-3-87614-141-1
Sie finden uns im Internet unter
www.pallotti-verlag.de

Wichtiger Hinweis des Verlags: Der Verlag hat sich bemiiht, die Copyright-
Inhaber aller verwendeten Zitate, Texte, Bilder, Abbildungen und Illust-
rationen zu ermitteln. Leider gelang dies nicht in allen Fallen. Sollten wir
jemanden iibergangen haben, so bitten wir die Copyright-Inhaber, sich mit
uns in Verbindung zu setzen.

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Klimaneutral gedruckt auf umweltschonend produzierten Papier - ein klei-
ner Beitrag zur Bewahrung unserer Schopfung.

Printed in Germany
ISBN 978-3-87614-140-4 (Print)

Verlag: © Pallotti Verlag/Friedberg 22021
86316 Friedberg (Bay.)
2. iiberarbeitete Auflage 2021
(Erstauflage 2016)

Gesamtherstellung: FRIENDS Menschen Marken Medien
www.friends.ag

Titelbild: © iStockphoto.com / Maxiphoto

Autorin: Brigitte M. Proksch, Theologin (Wien),
Mitglied der Unio; tatig im interreligiosen und inter-
kulturellen Dialog, Forum fiir Weltreligionen, Pallotti-
Institut PTH Vallendar, Exerzitienbegleitung.

© Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf in irgendeiner
Form (Druck, Fotokopie oder einem anderen Verfahren) ohne schriftliche
Genehmigung des Verlags reproduziert oder unter Verwendung elektro-
nischer Systeme verarbeitet, vervielfaltigt oder verbreitet werden.



Spiritualitat
fiir die Gegenwart

Impulse fiir Christsein heute






Zur Neuauflage

Das grof3e Interesse und zahlreiche dankbare und besti-
tigende Riickmeldungen haben uns veranlasst, dieses
Buch neu aufzulegen. Dazu wurde es geringfiigig tiberar-
beitet und erweitert. Von vielen wird heute das reiche
Erbe christlicher Tradition gerade wieder neu entdeckt:
die Ganzheitlichkeit und Heilkraft, die Mystik und Le-
bensfreude sowie das grofle Potential fiir ein konstrukti-
ves und verstindnisvolles Miteinander aller. Dafiir will
diese Schrift Impulsgeberin sein.



Vorwort

Der Lebensweg nicht weniger Menschen verliuft heute
zwischen der radikalen Sehnsucht nach spirituellem,
ganzheitlichem Leben, nach Lebensdeutung und Sinn
einerseits und zugleich der Erfahrung eines markanten
Transzendenz- und Religionsverlust andererseits. Der
wachsenden Sehnsucht nach verlisslichen menschlichen
Bezichungen steht das zunehmende Misslingen von Ge-
meinschaft entgegen. Das tiefe Verlangen nach Frieden
und Geborgenheit bleibt oft unerfiillt. Das eigene Leben
ist nicht selten wachsender Unsicherheit und prekiren
Verhiltnissen ausgesetzt. Es wird durch die fehlenden
Zukunftsperspektiven ausgehohlt und gerit in Gefahr,
durch Erschépfung und Hoffnungslosigkeit gelihmt zu
werden. Auch die globalen Verhiltnisse wirken bedroh-
lich: Die noérdliche und siidliche Hilfte der Welt, der
westliche und 6stliche Teil sind im Auseinanderbrechen
begriffen. In dieser bedriickenden Situation sind verliss-
liche Ratgeber und Lebenshilfen gefragt. Christliche
Spiritualitdt als Quelle fiir Lebensqualitit und als Im-
pulsgeber fiir eine Erneuerung der Kirche bekommt un-
ersetzliche Bedeutung. Dieses Buch bietet auf gute ver-
stehbare Weise Zugang zu einer Spiritualitit, die sich aus
dem reichen Fundus christlicher Uberlieferung nihre. Es
kann dem Einzelnen oder auch Gruppen auf ihrem Weg
mit Einsichten und Anregungen behilflich sein und mit
manchen Impulsen den Alltag oder auch Weiterbildun-
gen begleiten.



Eine unerwartete Entdeckung bei dieser Spurensuche
ist eine Personlichkeit des 19. Jahrhunderts, die aktuelle
Hinweise gibt: Vinzenz Pallotti (1795-1850). Auferlich
unscheinbar, auf den ersten Blick konventionell und tra-
ditionsverhaftet, wird bei nidherer Betrachtung seine pro-
phetische Botschaft erkennbar. In seinen Einsichten war
er seiner Zeit weit voraus. Er war Seelsorger und Sozialar-
beiter, Visionir und Organisator. In seinem Alltag erwies
er sich als aufmerksam fiir den Anspruch des Augen-
blicks, jederzeit dankbar, wach und sensibel fiir alle und
alles. Seine Absicht, eine universale und menschliche Ge-
meinschaft aufzubauen und dabei alle einzubeziehen
und an der Verantwortung fiir das Ganze zu beteiligen,
ist heute noch zukunftsweisend. Pallotti ist kontemplativ
und tiefsinnig, weltzugewandt und weltliebend, tiber-
zeugt von der Heiligkeit der Welt und aller Menschen.
Fiir die Kirche wiinscht er sich Tiefe und Weite zugleich,
Offenheit fiir ihre eigene Vielfalt und die Einheit aller
Christen, ja letztlich aller Menschen. Er hilt ein umfas-
sendes Konzil fir die Kirche fiir notwendig und ahnt
sein Kommen auch schon voraus.

Manches, was Vinzenz Pallotti dachte und lebte,
wurde erst im Zweiten Vatikanischen Konzil (1962 —
1965) als kirchliche Position erkannt und festgeschrie-
ben, einiges geht dariiber hinaus. Von Papst Johannes
XXIII. wurde er am 20. Januar 1963 heiliggesprochen.
Dass dies wihrend des Konzils stattfand, welches in der
katholischen Kirche eine neue Epoche herauffiihree, ist
programmatisch.



Dieser Band versteht sich als eine Anregung, im Erbe
Pallottis Inspiration und Ermutigung fiir das Leben zu
finden. Vinzenz Pallotti hinterliefl zahlreiche Aufzeich-
nungen, darunter Briefe, Gebete, Gelegenheitsschriften,
eine Art Tagebuch, eine geistliche Erlduterung des ersten
Teiles des christlichen Glaubensbekenntnisses, Anwei-
sungen fiir seine Gefihrten und die Mitglieder der von
ihm zusammengefiithrten Gemeinschaft, der Vereinigung
des katholischen Apostolats, sowie Mahnungen und Refle-
xionen verschiedener Art. Seine Schriften sind das Zeug-
nis eines Lebens, das von Gott fasziniert und ergriffen
war. In diesem Sinn beinhalten sie eine existenzielle
Theologie, Rede von Gott im urspriinglichen Sinn des
Wortes, die sich an vielen Personlichkeiten, darunter Au-
gustinus, Franz von Assisi, Ignatius von Loyola und ma-
chen anderen inspiriert.

In Pallottis Lebensgeschichte und den schriftlichen
Dokumenten sind jedenfalls zahlreiche spirituelle Im-
pulse enthalten, die sowohl fiir Einzelne als auch fiir Ge-
meinschaften nutzbringend sein konnen. Seine Einsich-
ten helfen, das Leben zu deuten, das Woher und Wohin
des Daseins aus einem grundlegenden Vertrauen in Gott
zu verstehen. Nimmt man sein Werk ernst, so muss man
die in ihm enthaltenen Implikationen beachten. Sie wei-
sen den Weg der katholischen Kirche, wie er im Zweiten
Vatikanischen Konzil beschritten wurde und weiter in

die Zukunft fithren wird.



Die einzelnen Abschnitte dieses Buches sind in sich
stehende, abgerundete Einheiten, die spirituelle Nah-
rung und Orientierung geben wollen. Liest man sie im
Zusammenhang, so ergeben sie eine Darstellung dessen,
was Christinnen und Christen Leben gibt. Das geistliche
Leben, die Dynamik von Spiritualitit und Gottesbezie-
hung und damit auch die Qualitit des Lebens im Alltag
sind mit kommunizierenden Gefiflen vergleichbar: Ver-
tieft man sich in einer Thematik, einer Praxis oder einer
Angelegenheit des Lebens, so findet man in allen Berei-
chen in groflere Tiefe. Wenn eine Fihigkeit wichst,
wachsen alle anderen mit. Wenn eine Einsicht weiter-
hilft, findet man viele weitere Einsichten.

Idee und Auftrag zu diesem Buch stammen von der
deutsch-osterreichischen Provinz der Pallottiner, der Ge-

sellschaft des katholischen Apostolats.



10



Inhalt

Zur Neuauflage

Vorwort

Teil 1
Blicke in die Zukunft: Vinzenz Pallotti und
das Zweite Vatikanische Konzil

Wer war Vinzenz Pallotti?

Ein spannungsreiches Leben

Sehnsucht nach Zusammenwirken

Pallottis groRe Themen: Unendlichkeit und
Gemeinschaft

Zukunftsweisende Anliegen

Was geschah auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil?
Wiederentdeckung der eigenen Identitat
Engstens mit der Welt verbunden

Teil 2
Wie Menschsein gelingen kann - Leben in Beziehung

Staunen iiber die Heiligkeit
Unheile Welt

Heilig, weil Gott heilig ist
Leben aus Gott

,»Seid heilig! Seid vollkommen!*

15

16
17
20

23
25

27
28
30

33

33
34
35
37
40



Uberwundenes Leid

Der veranderte Blick

In allen das Bild des Gekreuzigten sehen
Mitleiden erlgst: Gott leidet in den Menschen
Vergossene Tranen - vergossenes Blut

Grund zu danken

Danken lernen - das Leben annehmen
Danksagung - Eucharistie feiern
Eucharistisch leben

Authentisch sein

Der Mensch als ein ,,Original”
Lebendiges Bild Gottes

Frei sein

Mensch werden

Der erstgeborene Bruder

Wie Gemeinschaft entstehen kann
Mystik der Geschwisterlichkeit
Héren und gehort werden

Offene Gemeinschaften

Wer bin ich? - Sich selbst betrachten
Selbsterkenntnis - Gott in mir
Nahrung finden

Angenommen und gewollt
Gottesverwirklichung

Gewandelt werden

Wege der Transformation

Kontemplation in Kommunikation
Der Andere - ein Bild Gottes
Herausforderung der Begegnung
Verletzlichkeit

Leben in Beziehung

12

42
42
44
47
50

54
54
58
59

62
62
63
64

68
69
72
75
77
80

84
84
87
89
90
92
35

99
100
102
103
104



Teil 3
Einheit, Vielfalt und Sendung aus dem dreifaltigen Gott

Der dreifaltige Gott

Ursprung menschlichen Miteinanders
Gott ,,arbeitet zusammen*

Gott sendet Boten

Die Qualitat von Beziehung
Geschichte hat eine Botschaft
Dreifaltigkeit und das Leben

Alle sind berufen

Jesus, das vollkommene Bild Gottes
Apostel sein

Die vielen Begabungen

Erneuerung der Kirche

Die Dynamik der Liebe

Gott immer und iiberall suchen
Wo bist Du?

Wer sucht wen?

Grenzenloser Geist

Teil 4
In der Welt von heute

Ganz in der Gegenwart
Aufmerksamkeit und Prasenz

Wie aktuell ist das Evangelium heute?
Zeichen der Zeit

Mit allen verbunden

Nahrung werden - Gerechtigkeit
Cottes Spuren uiberall - Dialog
Die Armen - Option fir alle

Ausblick: Unsere Weise, Kirche zu sein

107

107
108
109
12
14
18
19

122
122
125
127
128
130

133
134
135
137

143

143
144
146
148

150
151
153
155

160



14



Teil 1

Blicke in die Zukunft:
Vinzenz Pallotti und
das Zweite Vatikanische Konzil

Diese Schrift verdankt ihr Entstehen einem doppelten
Jubilium: einmal 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil,
das 1962 eroffnet und 1965 abgeschlossen wurde und als
der bedeutungsvollste Markstein der jiingeren Kirchen-
geschichte gilt, und zum anderen 50 Jahre Heiligspre-
chung Vinzenz Pallottis: Am 20. Jinner 1963 — mitten
wihrend des Konzilsgeschehens — kanonisierte der da-
malige Papst Johannes XXIII. einen italienischen Pries-
ter. Es war Vinzenz Pallotti, der von 1795 bis 1850 in
Rom gelebt hatte. Die Wahl dieses Termins darf, ja muss,
als eine programmatische Aussage gedeutet werden. Sie
verkniipft die Erinnerung an Vinzenz Pallotti fiir alle
Zeiten mit dem epochalen Ereignis des Konzils und um-
gekehrt das Konzil mit der Persénlichkeit Vinzenz Pal-
lottis.!

Welche Bedeutung kann das etwa 200 Jahre zuriick-
liegende Leben eines Katholiken und Priesters in Rom

1 DerBand Beteiligung - Vielfalt - Dialog. Inspirationen Vinzenz Pallottis
zur Ekklesiologie, Friedberg 2014 wurde anldsslich des 50. Jahrestages
der Heiligsprechung Vinzenz Pallottis verdffentlicht, er geht diesen
Zusammenhéangen nach. Die hier vorliegende kleine Schrift stellt ei-
nige wichtige Inhalte aus dem genannten Buch vor.



fiir heute haben? Die Schriften Pallottis lassen bei der
ersten Lektiire die Antwort nicht sofort erkennen. Spra-
che und Inhalt scheinen auf den ersten Blick von den
heute relevanten Themen weit entfernt. Ein Schliissel
liegt im Zusammenhang zwischen den Anliegen Vinzenz
Pallottis und den Reformen des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Papst Johannes Paul II. sagte in seiner Rede vom
12. April 1985 anlisslich des 150jihrigen Bestehens der
Vereinigung des katholischen Apostolates, Pallottis ,,Idee
fand endgiiltigen Ausdruck in den Texten des Zweiten
Vatikanischen Konzils“.? Welche /dec war da gemeint?
Obwohl die Konzilstexte an keiner Stelle ausdriicklich
auf Pallotti Bezug nehmen, sind doch einige der grofien
Konzilsthemen bereits in seinen Schriften und in seinem
Leben vorhanden, manche implizit, andere ausdriicklich.
Blicken wir zunichst auf den Verlauf seines Lebens, auf
dessen wesentliche Ereignisse und auf die groffen The-
men, die Pallotti sein Leben lang begleiteten.

Wer war Vinzenz Pallotti?

Vinzenz Pallotti (1795—-1850) stammite aus einer religio-
sen Familie. Sein Vater hatte einen, spiter mehrere Ge-
mischtwarenldden, verfiigte also {iber einen gewissen
Wohlstand. Pallotti erlebte seine Eltern jederzeit grof3zii-
gig gegeniiber Bettlern und Armen. In einer Zeit, in der

2 Vgl. ACTA SOCIETATIS APOSTOLATUS CATHOLICI (Acta SAC), Rom,
Bd. XIlI, 5. 111

16



es noch keinen Sozialstaat gab, war dies der einzige Weg,
um der Not der Bevélkerung wenigstens etwas Abhilfe
zu verschaffen. Die Stadt Rom hatte dabei um 1800 nur
etwa 163.000 Einwohner und musste mit mangelnder
Hygiene zurechtkommen sowie Krankheiten und Seu-
chen aller Art bekdmpfen. Vinzenz war der dritte von
zehn Geschwistern, von denen allerdings einige friih ver-
starben. Schon als Kind war er iiberaus hilfsbereit, als Ju-
gendlicher bereits beliebter Mentor, Nachhilfelehrer und
Schlichter im Falle von Streit und Zwistigkeiten. Er
wurde Priester. Im Mai 1818 empfing er die Priester-
weihe. Aufgrund seiner schlechten gesundheitlichen Ver-
fassung konnte er nicht, wie er urspriinglich beabsich-
tigte, Kapuziner werden. Franz von Assisi aber blieb er
zeitlebens verbunden.

Ein spannungsreiches Leben

Pallotti war eine Personlichkeit, die grofSe Gegensitze in
sich vereinte. Es begann schon in jungen Jahren. Obwohl
er sich zunichst mit dem Lernen sehr plagen musste,
wurde er schliefSlich zu einem hervorragenden Schiiler
und Studenten (er deutete das als Gebetserhérung). Er
war ein schlichter, bescheidener Mensch, obwohl er sich
selbst als stolz bezeichnete. Fiir einen Priester in damali-
ger Zeit war er sehr gebildet, nicht nur in der Theologie
und Philosophie. Er verreiste kaum und wenn, dann
nicht sehr weit (so beispielsweise nach Loreto oder
Osimo). Zeit seines Lebens blieb er in Rom und Umge-
bung. Dennoch hatte er einen Blick fiir die globale Di-
mension der Kirche und die weltweiten Néte der Men-

17



schen. Politisch dachte er — wie auch seine Familie es tat
— konservativ. In vielem aber war er iiberraschend inno-
vativ und seiner Zeit weit voraus, was ihm selbst aller-
dings kaum bewusst wurde. Die Demokratie als Regie-
rungsform blieb ihm zwar fremd, zugleich aber war ihm
die Beteiligung moglichst vieler, letztlich aller an der
Verantwortung in Kirche und Welt wichtig. Er konnte
sich einen Papst ohne Kirchenstaat nicht vorstellen. Pal-
lotti war papsttreu, zugleich auch laienorientiert. Er hatte
ein traditionelles, seiner Zeit entsprechendes Priesterbild,
kritisierte aber auch mit scharfen Worten die zahlreichen
Missstinde im Klerus. Falsche Riicksichten kannte er da
nicht, und er stand mit seiner Kritik keineswegs alleine
da. Er konzentrierte sich auf die Stadt Rom, die er als das
Herz der Kirche betrachtete, und war doch zugleich
brennend an der Weltkirche in ihrer Vielfalt und ihren
verschiedenen Riten interessiert. Zu Epiphanie, dem Fest
der Erscheinung des Herrn am 6. Januar, das damals
noch eine Oktav hatte, was bedeutet, dass es acht Tage
lang gefeiert wurde, organisierte er Veranstaltungen und
Gottesdienste mit den in Rom lebenden Studenten (ge-
meint sind da die Priesteramtskandidaten) aus aller Welt.
Dabei feierten sie in den unterschiedlichen katholischen
Riten und den Eigenheiten ihrer Kulturen und Sprachen
entsprechend. Diese Feiern der Epiphanieoktav blieben
in Rom bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil in leben-
diger Erinnerung. Die Vielfalt der Kirche freute und fas-
zinierte Pallotti. Er betrachtete sie als Aufgabe und war
doch zugleich ganz auf das Wachsen einer Einheit ausge-
richtet. Eine Herde mit einem einzigen Hirten — das war
sein Traum fiir die Kirche und fiir die ganze Menschheit.

18



Okumene der christlichen Kirchen kannte er noch nicht,
forderte aber auf, auch Hiretiker (so wurden Christen
anderer Kirchen damals bezeichnet) und Muslime als die
zu liebenden Nichsten zu betrachten und fiir sie zu be-
ten, wie er selbst es tat. Sein priesterlicher Dienst vollzog
sich innerhalb der damaligen kirchlichen Vorgaben und
Strukturen, dennoch setzte er so unkonventionelle und
innovative Schritte, dass er sich den Unmut vatikani-
scher Behérden zuzog. Die Idee zu einer umfassenden of-
fenen apostolischen Gemeinschaft konnte er zunichst
deshalb nicht in der Weise verwirklichen, wie er es er-

hoffte.

Seine Lebensspanne fillt in die sogenannte Saztelzeit,
jene etwa fiinfzig Jahre rund um die Jahrhundertwende
vom 18. zum 19. Jahrhundert, die den Ubergang von der
frithen Neuzeit in die Moderne bezeichnet. In diesem
zweiten Teil der Neuzeit trat das Newe der Epoche auch
erstmals wirklich ins Bewusstsein und wurde ab da zu-
nehmend reflektiert. Die politisch-gesellschaftlichen
Umwilzungen dieser Geschichtsphase waren enorm. Als
Vinzenz Pallotti gerade das Licht der Welt erblickte, tobte
die Franzésische Revolution (1789 —1799). Sie I6ste das
Ancien Régime des franzosischen Absolutismus ab, und
blieb mit den Leitmotiven Freiheit, Gleichheit und Brii-
derlichkeit ein Markstein der neuen Zeit. Eine Dynamik
in Richtung Aufbau demokratischer Strukturen, Auf-
wertung des Biirgertums, Emanzipation von Autorititen,
Industrialisierung, Zunahme der Mobilitit, Forschung
und Fortschrittsglaube prigte zunechmend das Leben in
grofen Teilen Europas. Pallotti griff zwar solche Themen



Teil 2

Wie Menschsein gelingen kann -
Leben in Beziehung

Im Laufe des Lebens tauchen immer wieder dieselben
grofSen Fragen auf;, die sich nicht einfach ein fiir alle Mal
beantworten lassen: Wer ist der Mensch, wer bin ich
selbst? Woher komme ich und wohin gehe ich? Was ist
mit dem Leid in der Welt und was darf ich hoffen? Worin
besteht der Sinn des Lebens, was ist der Sinn der Ge-
schichte und wie finde ich Menschen, die mich lieben
und denen ich vertrauen darf, deren Liebe mich trigt
und Bestand hat? Und schliefSlich die Frage nach Gott:
Gibt es einen Gott? Wie lisst er sich erkennen und erfah-
ren? Kann er die Menschen zueinander bringen? — In den
Schriften Vinzenz Pallottis findet sich ein Lebenszeug-
nis, das Antworten anbietet.

Staunen iiber die Heiligkeit

Eines der zentralen Debatten der Gegenwart betrifft die
Frage nach der Erhaltung unseres Planeten, die Erder-
wirmung und die drohende oder bereits schon eintre-
tende Klimakatastrophe. Es ist dies ein Thema, das den
christlichen Glauben wesentlich beriihrt und angeht.
Wer sich heutzutage als Christin oder Christ versteht,
muss sich stets bewusst sein, dass die erste Gabe Gottes

33



unsere Welt und das Leben ist. Dass es uns gibt, ist Ab-
sicht eines Gottes, mit dem wir verbunden sind. Vinzenz
Pallotti war zutiefst davon bertihrt, von ihm gewollt und
geschaffen zu sein. Die Schépfung war ihm heilig. Er
konnte nicht mehr aufhoren dariiber zu staunen. Zu ei-
nem solchen Staunen zuriick zu finden, kénnte unsere
Welt retten.

Unheile Welt

Heute, wo die Umwelt dramatisch gefihrdet und bereits
an vielen Orten zerstort ist, spiiren immer mehr Men-
schen angesichts der nun hereinbrechenden Konsequen-
zen die Sehnsucht danach, dass die Erde heilig sei. Sie
streben nach einem respektvolleren Umgang mit ihr, wie
er dem Reichtum ihrer Gaben angemessen wire, ob das
nun die behutsamere Verwendung der Ressourcen, die
Drosselung der Miill- und Abgasproduktion, die Ausein-
andersetzung mit den Erndhrungssystemen, mit dem Er-
halt der Artenvielfalt, dem Klimawandel oder den vielen
anderen grofen Themen der Okologie betreffen mag. Ob
aus Pietit oder aus pragmatischen Griinden — Riicksicht-
nahme, Bescheidenheit, Sensibilitit und die Achtung der
Wiirde aller sind dringend notwendig, die Not wendend
im wortlichen Sinn. Die Besinnung auf die Heiligkeit
der Welt wird in diesem Zusammenhang als Haltung der
Integritit und Verantwortlichkeit gegeniiber kommen-
den Generationen verstanden, eine Verbindung, die
nicht schwer verstindlich zu machen ist.

34



Diese dramatische Spannung ist auch im Blick auf
das Leben der Menschen leicht feststellbar: Das sich im-
mer noch dramatisch beschleunigende Bevélkerungs-
wachstum einerseits und der entwiirdigende Umgang
mit Menschen durch Terror, Menschenhandel, moderne
Sklaverei, Ausbeutung, Krieg, Ausgrenzung oder Ver-
nachlissigung andererseits — um nur einige Stichworte
zur Not der Welt zu nennen — lassen empfinden, dass vie-
les in Politik und Wirtschaft, aber auch im alltdglichen
Zusammenleben der dem Menschen innewohnende
Wiirde widerspricht. So wird schmerzlich erfahrbar, dass
all dies dem Menschen nicht gerecht wird, ja, seine Inte-
gritit auf das Schlimmste verletzt und verdunkelt. Es
taucht eine Ahnung von etwas anderem auf, ein Verlan-
gen nach einer besseren Welt. Nennen wir es ,die Sehn-
sucht nach der verlorenen Heiligkeit“. Und es stellt sich
die Frage: Erinnern wir uns an die Heiligkeit der Schop-
fung nicht vor allem durch die Erfahrung ihrer vermeint-
lichen Abwesenheit und Leugnung? Woher kommt diese
Erinnerung, was liegt ihr zugrunde? Ist die Welt wirklich
heilig? Was ist es, das unsere Hoffnung weckt?

Heilig, weil Gott heilig ist

Christen bringen dieses Empfinden von Heiligkeit mit
Gott in Beziechung, weil sie darauf vertrauen, dass hinter
allen Zufilligkeiten und Gesetzmifigkeiten der Evolu-
tion, in all dem Wunderbaren der Welt und des Lebens,
aber auch hinter allem Schmerz und Leid ein letzter ret-
tender befreiender Sinn zu finden ist, ein Schopfer, der
selbst heilig ist. Deshalb bringt uns die Welt mit Gott in

35



Beriihrung und beriihrt der Umgang mit der Welt auch
unsere Gottesbeziechung. Es ist seine Schopfung, seine
Welt, um die es geht wie es auch unsere Schopfung und
unsere Welt ist. Wenn wir mit Gott verbunden sind, wie
konnten wir seine Schopfung und andere Menschen
nicht achten? Wie konnten wir Flora, Fauna, Luft und
Wasser und alles, was die Welt hat und schenkt, gering-
achten oder gar zerstéren? All dies sind unsere Lebens-
mittel, Dinge, die uns leben lassen und ohne die mensch-
liches Leben nicht méglich ist.

Mit der Sprache der Bibel diirfen Christen ihre Ge-
wissheit so ausdriicken: Gott liebt die Welt, wie er auch
uns personlich liebt. Die Schépfung ist seine Gabe an
uns, der Raum seiner Mitteilung. Wir selbst sind ein Teil
dieser Schopfung. Sie ist nicht nur Gottes Gabe, er ist so-
gar in ihr gegenwirtig und deshalb auch in uns. Die Welt
und ihre Geschichte weist in ihrer Schénheit und Kom-
plexitit, aber auch in ihrer Unvollendetheit und ihrem
Leid iiber sich selbst hinaus. Sie lisst ahnen, dass es eine
sie iibersteigende Dimension gibt. Dies fasziniert den
Menschen, zieht ihn an und erfiillt ihn zugleich mit
Scheu, lisst ihn auch erschrecken: eine unfassbare und
unerklirliche Heiligkeit wird erahnbar (Die Theologie
spricht vom mysterium tremendum et fascz'nomm, ein Ge-
heimnis, das erschauern lisst und zugleich anzieht und
fasziniert). Im Neuen Testament weist Paulus in seinem
Brief an die christliche Gemeinde von Rom darauf hin,
dass die Wirklichkeit Gottes in den Werken der Schop-
fung wahrnehmbar sei (Rom 1,19f). Nach der hebrii-
schen Bibel, dem sogenannten Alten Testament, ist Gott

36



selbst der Heilige in seiner Macht und Herrlichkeit (Jes
1,4; 5,19; 6,1-3). Die Heiligkeit ist Gottes Wesen. Indem
sich Gott selbst verherrlicht (Ex 14,4; Lev 10,3), wird die
ganze Schopfung von dieser Heiligung erfasst, bis am
Ende der Zeiten alles von seiner Herrlichkeit durchdrun-
gen sein wird (Nm 14,21).

Der Mensch ist als Geschopf Gottes auch Ebenbild
Gottes. Er ist nach Gottes Bild geschaffen, so beschreibt
es das Buch Genesis in metaphorischer Sprache und
driickt damit einen engen Zusammenhang zwischen
Gott und Schépfung aus, der sagen will: Wenn Gott hei-
lig ist, dann auch sein Werk. Zugleich ist damit ein Auf-
trag verbunden: ,Seid heilig, denn ich, der Herr, euer
Gott, bin heilig® (Lev 19,1). Das christliche Selbstver-
standnis ist von diesem Doppelaspekt der Heiligkeit ge-
tragen: Die ganze Kreatur und mit ihr wir alle sind hei-
lig, weil der Schopfer der Heilige ist. Der ethische
Anspruch lautet deshalb, dieser Heiligkeit zu entspre-
chen, der Schopfung gemifl heilig zu leben und zu han-
deln, um diese Integritit fiir uns und alle zu bewahren.

Leben aus Gott

Fiir Vinzenz Pallotti ist der biblische Gedanke faszinie-
rend, dass der Mensch und alle Kreatur ein Bild Gottes
und ihm deshalb ihnlich sind. Immer wieder sinnt er
nach, was diese Aussage alles bedeuten kann. Was also
kann eine solche Redeweise fiir den heutigen Menschen
aussagen? Fiir Pallotti bedeutet es die engste nur denk-
bare Verbundenheit zwischen Gott und Mensch. Gott

37



gibt seiner Schopfung Anteil an seinem eigenen Leben.
Alle seine gottlichen Eigenschaften teilt nun auch die
Schépfung mit ihm. So ist die Schépfung heilig, weil sie
von Gott, dem unendlich Heiligen erschaffen und gehal-
ten wird. Deshalb sind alle Menschen von Schopfung her
heilig. Pallotti schreibt:

Vom heiligen Glauben erleuchtet, muss ich beberzigen,
dass meine Seele, die durch Gottes Barmberzigkeit nach
seinem Bild und Gleichnis geschaffen wurde, auch eine
lebendiges Bild der wesenhaften Heiligkeit und Voll-
kommenbheit ist; denn Gott ist wesentlich die Heiligkeit
und Vollkommenheit.?

Alle Kreatur ist fiir Pallotti ein Bild Gottes und deshalb
heilig. Welch aktueller Gedanke! Achtung und Behut
samkeit im Umgang mit der Schopfung sind gegenwir-
tig neu gefragt und dringend notwendig. Man weif$
heute, dass auch Tiere Gefiihle haben (vor wenigen Jahr-
zehnten wurde der Zoologe und Verhaltensforscher
Konrad Lorenz noch belichelt, als er von der Trauer der
Graugans sprach). Man hat erkannt, dass die Vielfalt der
Arten geschiitzt werden muss, um das biologische
Gleichgewicht zu erhalten (eine eigene Biodiversitits-
konvention aus dem Jahr 1993 bildet die Basis der
Selbstverpflichtung dazu, um nur ein Beispiel zu nen-
nen). Schépfung ist heilig und muss entsprechend be-
handelt werden.

5 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S.111.

38



Schopfung bedeutet fir Pallotti nichts Anderes als
Liebe, Mitteilung von unendlicher Liebe. Er ist tiber-
zeugt, dass Gott, der nichts und niemanden braucht,
weil er absolut und unendlich ist und sich selbst in allem
geniigt, aus reiner Liebe die Welt ins Dasein setzt. Dies
hat nur einen einzigen Grund: Er will der Welt seine
Liebe schenken, sich in sie hinein verstromen, mit ihr le-
ben. In seiner kleinen mystischen Schrift ,Gott, die un-
endliche Liebe®, die Pallotti gegen Ende seines Lebens
verfasste und nicht mehr abschlieflen konnte, betitelt er
den ersten Artikel:

Gott, gliicklich in sich selbst, vollbringt, gedringt von
Seiner unendlichen Liebe und Seiner unendlichen
Barmberzigkeit, das Werk der Schipfung, um Sich sel-
ber ganz Seinen Geschipfen mitzuteilen.®

Pallotti versteht das Leben als Teilhabe am Leben Gottes
und an seinen Wesensziigen: Insofern Gott giitig, barm-
herzig, heilig, gerecht, rein und vollkommen ist, so ist es
auch der Mensch als dessen Geschopf. Wihrend Gott
aber in all diesen Eigenschaften unendlich ist, so bleiben
sie im Menschen begrenzt — einfach aufgrund der End-
lichkeit der Natur des Menschen. Leben aus Gott ist teil-
haben an seinem gottlichen Wesen. Pallotti ist mit seiner
Sichtweise nicht dem Panentheismus zuzurechnen, der
die Welt als einen Teil Gottes sieht. Die Welt steht Gott
als seine Schopfung gegeniiber. Eine Bezichung zwischen
Schopfer und Geschépf hat begonnen. Gemeint ist da-

6 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 59.

39



Grund zu danken

Die Qualitdt einer Beziehung kann man unter anderem
daran erkennen, ob die Beteiligten mit wacher Aufmerk-
samkeit die Gesten und Gaben des jeweils anderen ent-
gegennehmen oder sie lediglich als selbstverstindlich er-
achten, kaum mehr wahrnehmen und unerwidert
lassen. Dank driickt Wertschitzung aus; die Haltung
der Dankbarkeit erfreut beide Seiten, den Gebenden,
weil er seine Gabe als willkommen erfihrt, sich mit der
Gabe angenommen erlebt und sich an der Freude des
anderen freuen kann. Der Empfangende freut sich, weil
er etwas erhalten hat, das ihm unverfiigbar, vielleicht
unverhofft geschenkt wurde, ihn bereichert hat und ihm
etwas von der Zuneigung des anderen zeigt, ja letztlich
in der Gabe den anderen selbst finden lisst. Die Gabe ist
deshalb wertvoll, weil der Geber sich darin mitteilt und

sich gibt.

Danken lernen - das Leben annehmen

Ohne Dankbarkeit keine Freundschaft, ohne Danken
keine Bezichung zu Gott. Spiritualitit wird dann leben-
dig und tief, wenn sie auf Dankbarkeit griindet. Es gibt
kein geistliches Leben, das nicht von Dankbarkeit ge-
prigt ist. Davon ist auch Vinzenz Pallotti tiberzeugt und
steht damit ganz in der Tradition der christlichen Mys-
tik, in der Dankbarkeit eine grofe Rolle spielt. Als er ei-
nes Tages mit Paul de Geslin, einem Bekannten und
priesterlichen Freund, auf dem Weg in das Heilig-Geist-
Krankenhaus unweit der Engelsburg durch die Stadt

54



Rom geht, schiittet es in Stromen. Auf dem letzten Stiick
schlieSlich seufzt sein Begleiter auf, und es entfihrt ihm
der Ausruf: ,Was fiir schlechtes Wetter!“ Pallotti miss-
fille diese Bemerkung. Er weist den anderen hart zurecht
und belehrt ihn dariiber, dass alles, was Gott uns zuge-
dacht hat, nicht verdient, ,schlecht’ genannt zu werden,
im Gegenteil, unsere Dankbarkeit erwecken soll. Mitten
auf der Strafle im heftigsten Regen bleibt Pallotti stehen
und — Paul de Geslin erzihlt es als heiter-tiefsinnige Er-
innerung tiber eine Erfahrung mit seinem Lehrer — erldu-
tert ihm, das hinter all den Regentropfen Gottes Sorge
fiir die Menschen steckt:

Gewiss, es regnet, mein Sohn. Haben Sie aber bedacht,
dass jeder dieser Regentropfen vom Allmichtigen mit
unendlicher Weisheit erschaffen worden ist, zu unserem
Nutzen und zu unserem Wohl? Welcher gelehrte Chemi-
ker konnte aus dem Nichts diese tropfenden Perlen, diese
Diamanten hervorbringen, die uns der Herr in so grofs-
artiger Fiille herunterschiittet ... ?’

Die Episode ist keine Belehrung dariiber, iiber das Wet-
ter oder andere Unannehmlichkeiten nicht zu lamentie-
ren, auch keine naive Erklirung der Entstehung des Re-
gens. Es steckt eine hintergriindige Weisheit christlichen
Lebens darin, die besagt: Es geschieht nichts, wofiir wir
nicht letztlich auch in irgendeiner Weise danken kon-
nen, eine Sichtweise, die erst auf dem Lebensweg und
nicht selten schmerzlich zu lernen ist. Danken kann der

9  Paul de Geslin, Vinzenz Pallotti. Mit den Augen eines Zeitgenossen,
Friedberg/Augsburg1973, S. 80.

55



Mensch nur dann, wenn er an einen letzten Sinn in
allem, was geschieht, glauben kann. Anderes ausge-
driickt: Danken driickt das Vertrauen in Gottes Gegen-
wart aus.

Der Mensch ist nicht an sich schon von Natur aus
dankbar. Vielmehr lernt er als Kind, zunichst einmal
,danke® zu sagen, weil dies einen essentiellen Teil von
Kommunikation ausmacht. Allmihlich beginnt er dann
zu verstehen, dass nichts selbstverstindlich ist, was ge-
schieht und ihm gegeben wird. Die groflen wie die klei-
nen Ereignisse des Lebens als Gabe deuten lernen und sie
annehmen, das ist der christliche Weg, der darauf ver-
traut, dass Leben ein Dialog, eine Bezichung ist und al-
les, was geschieht, ein Mittel der Kommunikation in die-
ser Beziehung. In den Ereignissen des Lebens kommt uns
Gott selbst entgegen. Indem wir danken, driicken wir
aus, dass wir dem darin enthaltenen Sinn vertrauen,
selbst dann, wenn er fiir uns nicht erkennbar wird und
Schicksalsschlige oft ungerecht und schmerzlich sein
kénnen. Undankbarkeit hielt Pallotti fiir Siinde. Er cha-
rakterisiert Adams Siindenfall im Paradies als Undank-
barkeit. Sich selbst bezeichnet er oft als sehr undankbar,
weil ihn die GrofSe der Gabe des Lebens so sehr beein-
druckte, dass er seine Antwortversuche immer als zu
armselig und ungentigend erachtete — Ausdruck einer le-
bendigen Bezichung zu Gott und einer feinfiihligen
Liebe.

Danken hat — tiber seine Beziehungsqualitit hin-
aus — einen besonderen Effekt: Es befihigt zur besseren
Lebensbewiltigung. Sucht man bei der anfinglichen

56



Ubung der Dankbarkeit nach einzelnen Ereignissen, fiir
die man danken kann, so zielt die von Pallotti gemeinte
Haltung darauf, letztlich fiir alles zu danken und damit
alles anzunehmen. Im Lauf der Zeit wird der Dank alles
beinhalten, was einem begegnet ist — Ereignisse wie
Menschen. Dankbarkeit bezieht sich auf ein Gegeniiber
und bleibt nicht ziellos und unbestimmt. Man dankt je-
mandem, vielleicht auch einem Unbekannten. Die
Dankbarkeit stirkt diese Beziehung, wie sie zugleich
von ihr gendhrt wird und die Geborgenheit des Lebens
starker empfinden ldsst. So wird allmihlich das ganze
Leben von Dankbarkeit umfasst, wird auf diese Weise in
seiner letzten Unverstehbarkeit, vielleicht auch Tragik,
lebbar und als Geschenk verstanden. Dankbare Men-
schen sind gliicklich. Diese Fihigkeit, mit guten wie
schlechten Erfahrungen konstruktiv umgehen zu kon-
nen, wird in der Psychologie Resilienz genannt. Es ist
das seelische Potential, das Menschen dazu befihigt,
Ungliick und Schicksalsschlige zu verkraften, ihnen
standzuhalten und weiterzugehen. Man spricht auch
von ihrer Elastizitit und meint damit ihre Fihigkeit,
sich einerseits widrigen Lebensumstinden anpassen zu
konnen, andererseits belastende Situationen gut zu be-
stehen und mit deren Folgen umzugehen. (Das lateini-
sche Wort resilio, abprallen, zurtickspringen, bezeichnet
in der Physik hochelastische Stoffe, die nach jeder Ver-
formung wieder ihre urspriingliche Form annehmen).
Im spirituellen Bereich wirkt die Haltung einer umfas-
senden Dankbarkeit 2hnlich. Sie befihigt Menschen, le-
bensbejahend die guten wie die schlechten Zeiten mit
einem Grundvertrauen zu meistern.

57



Danksagung - Eucharistie feiern

Bei der Suche nach genuinen Weisen von Spiritualitit
wird heutzutage unter anderen Formen christlicher Mys-
tik auch die Dankbarkeit neu entdeckt. In charismati-
schen Gruppen beispielsweise wird das Danken den gan-
zen Tag tber eingeiibt und dabei die Kraft solchen
Dankens neu entdeckt. Das Danken hat seinen privile-
gierten Platz in der Feier der Eucharistie, in der Men-
schen zusammenkommen, um sich gemeinsam an das
Leben Jesu, sein Sterben und Auferwecktwerden, seine
Vorgeschichte im Alten Testament und das Leben der
ersten Christen zu erinnern. Es ist ein dankendes Geden-
ken, eine Erinnerung, die das Ereignis und seine Kraft
gegenwirtig macht. Jesus hat seinen Jiingerinnen und
]iingern zugesichert, in diesem gemeinsamen Gedicht-
nis, der Anamnese, immer und immer wieder neu gegen-
wirtig zu sein. Diese Gegenwart Jesu in der Feier der Eu-
charistie war fiir Pallotti das grofite und heiligste aller
Geheimnisse des Glaubens. Im Unterschied zur damals
tiblichen Praxis feierte er — wenn méglich — tiglich die
Eucharistie. (Die Bezeichnung des Abendmahlsgedicht-
nisses als Eucharistiefeier kommt von deren zentralen
Gebet, dem Hochgebet, das ein Dankgebet des Gottes-
volkes ist. Deshalb sollte die ,,Eucharistiefeier nicht ein-
fach ,Messe“ genannt werden, weil die Sendung — ite
missa est — nur einen Aspekt der umfassenderen Dankes-
feier ausmacht.) Pallotti feierte am liebsten auf jenem Al-
tar, wo sich der Tabernakel befand — damals noch nach
dem tridentinischen Ritus nicht der Gemeinde zugewen-
det, sondern zur Wand, zum Tabernakel. Er wollte auf

58



diese Weise dem eucharistischen Herrn im Sakrament
von Anfang an ganz nahe sein, wie es dem damaligen
theologischen Verstindnis entsprach. Was heute bedeu-
tend ist: Pallotti sah in der Feier der Eucharistie die Mitte
seines Lebens und wollte seiner priesterlichen Aufgabe
entsprechend Dank, Anbetung und die vielen Bitten des
Volkes Gott darbringen. Beeindruckende Zeugnisse sei-
ner groflen Ergriffenheit, die auch die Mitfeiernden zu
groflerer Andacht bewegte, sind mehrfach belegt. Fiir
Pallotti war der Anspruch grenzenloser und fortwihren-
der Dankbarkeit die groffe Herausforderung einer Ant-
wort auf Gottes unendliche Liebe. Nach der Eucharis-
tiefeier setzte er den Dank fiir die empfangenen Gnaden
oft den halben Tag hindurch fort. Danach stimmte er
sich bereits wieder dankend auf die nichste Feier ein. Auf
diese Weise war der ganze Tag von Dank geprigt. Die
Feier der Eucharistie, der Danksagung (wie es wortlich
ibersetzt heifdt) bleibt ohne konkreten Dank ein leerer
Ritus. In diesem Dank brachte Pallotti mit den eucharis-
tischen Gaben auch die Anliegen der Menschen und der
Kirche dar. So wurde sein Dank zur Hingabe in das fiir-
bittende Gebet. Pallotti war tiberzeugt, dass die Eucha-
ristiefeier und der Empfang der eucharistischen Gaben
unendliche Gnaden und damit die Zuwendung Gottes
vermitteln.

Eucharistisch leben

Die Fihigkeit, die Liturgie als Danksagung zu begehen,
resultiert aus einem Leben der Dankbarkeit. Dank im
Alltag und Dank im Gebet hingen zusammen und sind

59



ohne den jeweils anderen Part nicht moglich. Ein Dank-
gebet, das nicht von einem dankbaren Herzen unter-
schrieben ist, enthilt leere Worte.

Pallotti konnte in den Ereignissen und Begegnungen
des Tages Gottes Gegenwart und Zuwendung sehen und
empfinden, sodass er sich immer und iiberall reich be-
schenkt erlebte. So war die unendliche Liebe Gottes fiir
Pallotti eine reale Erfahrung, der er in verldsslicher
Dankbarkeit zu antworten suchte. Sein Leben war auf
diese Weise eucharistisch geworden. Es ist nicht verwun-
derlich, dass er angesichts der unermesslichen Zuwen-
dung Gottes mit seiner eigenen Antwort unzufrieden
blieb, sich als undankbar und unwiirdig einschitzte.
Sein Alltag war ganz vom Leben in der Beziehung mit
Gott geprigt, einer lebendigen und dynamischen Bezie-
hung, der er mit hochster Sensibilitit viel Aufmerksam-
keit widmete, indem er das Leben Jesu betrachtete. Die
Betrachtung des Wirkens Gottes ist fiir Pallotti Vollzug
der Dankbarkeit. Dieses Wirken findet er einerseits in
der Bibel, andererseits aber auch im Leben und in der Be-
gegnung mit anderen, die fiir ihn lebendige Bilder Got-
tes sind. Immer will er sich die Gaben Gottes vergegen-
wirtigen — im eigenen Leben und im Leben anderer.
Sein Dank spannt den groffen Bogen vom Leben in stin-
diger Dankbarkeit, wissend, dass er alles letztlich Gott
verdankt, hin zum Dank, den er in der Feier der Eucha-
ristie darbringt und in dem sein Leben enthalten ist.
Diese Feier wiederum stirkt die Haltung der Dankbar-
keit im Leben und macht sensibler fiir die erhaltenen Ga-
ben des Augenblickes. So versteht Pallotti das Danken

60



als Ausdruck seiner Hingabe an Gott, als Mitteilung der
Liebe, die Gottes Liebe antworten will. Eucharistisch
leben bedeutet nach Pallotti, geistliches Leben in all sei-
nen Facetten als Beziehungsgeschehen zu verstehen und
auch so zu gestalten.

9.9,

61



Authentisch sein

Nach Vinzenz Pallotti hat die Schopfung Anteil am We-
sen Gottes. Als Gottes Bild stellt sie das Wesen Gottes
dar. Dabei fiigt Pallotti dem Bild ein wichtiges Attribut
bei: lebendig. Die Schopfung ist ein lebendiges Bild —
eigentlich ein Widerspruch in sich. Wie kann ein Abbild
lebendig sein und leben? Pallotti schreibt:

Vom heiligen Glauben erleuchtet, muss ich beberzigen,
dass meine Seele, die durch Gottes Barmberzigkeit nach
Seinem Bild erschaffen wurde, auch ein lebendiges Bild
seiner wesenhaften Heiligkeit und Vollkommenbeit ist;
denn Gott ist wesentlich die Heiligkeit und Vollkom-

menbeit. '’

Der Mensch als ein ,,Original“

Pallotti war von der Vorstellung fasziniert, im Menschen
Gottes Bild sehen zu kénnen, weil er daraus faszinie-
rende Konsequenzen ableitete. Was kann es bedeuten,
vom Menschen als einem lebendigen Bild Gottes zu spre-
chen? In heutiger Sprache kann man es authentisch sein
nennen. Wer wiisste es nicht zu schitzen, in seinem Ver-
halten als ,,authentisch® charakterisiert zu werden! Es ist
als Anerkennung zu werten und Ausdruck dafiir, dass
man ernst genommen wird, weil man als tiberzeugend
und ehrlich erfahren wird, weil Schein und Sein iiber-
einstimmen (echt ist die wortliche Ubersetzung des grie-

10 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S.111.

62



chischen Begrifts authentikds). Das Gegenteil von Au-
thentizitit wire Unehrlichkeit: etwas vorspielen, was
nicht der eigenen Persdnlichkeit entspricht, mit dem
Herzen nicht dabei sein, mit sich selbst nicht iiberein-
stimmen. Gelegentlich wird jemand — vielleicht mit ein
wenig scherzhaft-anerkennendem Unterton — als ,Origi-
nal“ bezeichnet, was meint, er ist ganz er oder sie selbst,
keine Kopie, auf die je eigene Weise typisch und origi-
nell. Das kommt dem Verstindnis Vinzenz Pallottis
vom Menschen sehr nahe. Fiir ihn ist jede und jeder ein
Original, einzigartig, unendlich wertvoll in seinen Fi-
higkeiten und unersetzlich. Er ist authentisch und soll es
immer mehr werden.

Lebendiges Bild Gottes

Der Mensch ist eine ganz besondere Art vom Abbild
Gottes. Dieses Bild ist keine statische Grofle wie ein
Foto, das einen Moment fiir alle Zeiten festhilt. Es ist
weder Spiegelbild noch Kopie, auch nicht eine Darstel-
lung wie aus Holz, Stein oder Metall, sondern lebendig
entworfen und von der Schopfung her auf Bewegung
und Entfaltung hin angelegt. Es ist eigenstindig, sagt
Pallotti dazu. Das bedeutet, es ist nicht festgelegt, ja es ist
noch unfertig, kdnnte man sagen, ein Bild im Prozess,
das Gestalt annimmt. Dennoch ist Gott in diesem Bild
erkennbar, weil es eben doch ein wahres Bild Gottes ist.
Pallotti driickt es so aus:

63



Mein Gott, meine unendliche, unnennbare, unbegreifli-
che Liebe! Es ist also Glaubenswahrbeit, dass meine Seele
nach deinem Bild und Gleichnis erschaffen ist. Sie ist
nicht ein Bild auf Leinwand gemalt, noch ein Bild aus
Holz, Stein oder Metall, sondern ein in sich selbst beste-
hendes, lebendiges, verniinftiges, geistiges Wesen. Das,
was von Natur aus ihr unterscheidendes Merkmal ist und
ihr wabres, wirkliches Wesen ausmacht und grundlegt, ist
das Geschopfsein, das, in sich selbst bestehend, dich, o
meinen Gott, darstellt. Es stellt dich ganz dar in deinem
Wesen, in den gittlichen Personen und in allen deinen
gottlichen Eigenschaften und Vollkommenheiten.

O, mein Gott! Du bist ewig, unendlich, unermesslich,
unbegreiflich! Also ist es Glaubenswahrheit, dass meine
Seele als dein lebendiges Abbild auch ein lebendiges Bild
des Ewigen ist, des Unendlichen, Unermesslichen und
Unbegreiflichen.!!

Das Wesentliche des lebendigen Bildes ist, dass es in sich
selbst steht — vernunftbegabt und geistig. Das bedeutet,
es ist frei; die Lebendigkeit meint in diesem Sinn nichts
Anderes als Freiheit.

Frei sein

Eine eigenartige Spannung, einerseits Abbild zu sein und
deshalb die Identitit von woanders her zu beziehen, von
einer Wirklichkeit, die man nicht selber ist, die man sicht-
bar macht und darstellt, und andererseits zugleich frei zu

11 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 80.

64



Wer bin ich? -
Sich selbst betrachten

Dass der Mensch letztlich mehr ist als er selbst, ist
sowohl ein Erfahrungswert als auch christliche Uber-
zeugung. Selbst in guten Beziechungen kann man den
anderen nie ganz und endgiiltig verstehen und ,durch-
schauen®. Ein letztes Geheimnis in ihm bleibt entzogen.
Deshalb ist auch immer wieder eine Uberraschung mog-
lich. Nie ist in einer Beziechung ein fiir alle Mal alles klar
und eindeutig. Nie weiff man schon alles voneinander,
selbst wenn der Verstand es zu wissen und das Gefiihl es
zu empfinden meint und man einander wirklich gut
kennt. Es gibt einen Personenkern, der ein Mysterium
ist und bleibt, ein Ort, an dem uns die Dimension der
Unendlichkeit begegnet. ,,Gott ist mir innerlicher als ich
mir selbst, driickt es Augustinus aus, von dem auch Pal-
lotti in manchem inspiriert war. Pallotti weist einen
Weg, diese Erfahrung zu machen und zu festigen: Gott
in mir.

Selbsterkenntnis - Gott in mir

Pallotti empfiehlt eindringlich, die eigene Seele immer
wieder zu betrachten und zu meditieren, sich dadurch
bewusst zu werden, dass wir ein Bild Gottes sind:

84



Du hast mich, ewiger Gottvater, nach deinem Bild und
Gleichnis erschaffen. Daber ist es die mir anerschaffene
Natur, durch die Du mich anleitest, ganz und gar darin
aufzugehen, immer wieder im Glauben meine Seele zu
sehen, zu betrachten und zu kontemplieren [...].%

Eine konkrete Anleitung dazu gibt er allerdings nicht,
und so bleibt offen, wie dies aus seiner Sicht am besten
geschehen kann, im Glauben die eigene Seele zu betrach-
ten. — Die christliche Tradition kennt verschiedene
Wege, die Pallotti auch bekannt waren. Er hatte viel stu-
diert und war mit der reichen Geschichte der Spirituali-
tit vertraut, kannte zweifellos vieles aus der christlichen
Literatur und den Viten der Heiligen und machte sich
Gebetsweisen und Praktiken zu eigen, die er fiir sich
oder andere fiir weiterfithrend und niitzlich hielt. Man-
che kénnen uns heute noch hilfreich sein, andere wiede-
rum nicht.

Besonders das Exerzitienbuch des spanischen Mysti-
kers Ignatius von Loyola schitzte Pallotti, machte selbst
die dort beschriebenen geistlichen Ubungen und vermit-
telte sie anderen. In diesem Buch wird dazu angeleitet,
das Leben Jesu und seine Beziehung zum Vater in den
Evangelien zu meditieren, die entscheidenden Momente
des Lebens Jesu, sein Selbstverstindnis tiefer zu verste-
hen und sich mit dem eigenen Leben auf den Weg der
Nachfolge Jesu zu begeben, gewissermaflen Jesu Ge-
fihrte zu werden. Dies war eine der Gebetsmethoden,

22 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 89f.

85



die Pallotti kannte und pflegte. Das Leben Jesu war fiir
ihn die Richtschnur fiir das eigene Leben. Diese Medita-
tion der Heiligen Schrift und besonders des Lebens Jesu
hat einen Bezug zu der Aussage Pallottis, in den Men-
schen und in sich selbst das Bild des Gekreuzigten und
des dreifaltigen Gottes zu erkennen. Die Betrachtung des
Lebens Jesu hat zwei Pole: einerseits die biblische Ge-
schichte, wie sie das Bemiihen Gottes um die Menschen
zeigt, andererseits das eigene Leben, auf das diese bibli-
sche Geschichte und das Leben Jesu hinzielen: Alles, was
geschah, hat Gott fiir mich getan. So versteht es Pallotti, so
wurde es in der christlichen Tradition verstanden. Dies
ist also einer der moglichen Wege, Pallottis Auftrag
nachzukommen und die eigene Seele als das Bild Gottes
zu betrachten: die biblische Geschichte zu lesen, zu ver-
stehen und zu meditieren und sich selbst als einen Teil
davon zu sehen lernen.

Ein anderer Weg ist das Gebet der liebenden Auf-
merksamkeit, ein waches Dasein vor und mit Gott. Es
geht darum, der Gegenwart Gottes in der eigenen Mitte
nachzuspiiren — ein kontemplatives Gebet. Pallotti ver-
wendet den Ausdruck kontemplieren bei seiner Aufforde-
rung, die eigene Seele zu betrachten. Es gibt dafiir Me-
thoden, die zur inneren Sammlung helfen, auch wenn
Pallotti sie nicht beschreibt. Wichtig ist lediglich, sich in
gesammelter Stille und Prisenz zu tiben, offen fiir den
gegenwirtigen Gott. Dabei wird man nach einer Weile
der Ubung in die eigene Tiefe gefithrt und darf sich im-
mer wieder neu als ein Geheimnis erfahren, in dem Gott
verborgen ist. Sich selbst betrachten ist keine sterile

86



Selbstreflexion oder ein Egotrip. Diese Sammlung und
Selbstbesinnung ldsst uns in unserer Wesensmitte ein-
kehren und damit ganz bei Gott sein, den wir dort fin-
den konnen. Es ist ein Weg bescheidenen Wartens und
wachen Horchens. Er fithrt den Menschen zu sich selbst
und damit zu Gott, der sein tiefster Wesensgrund ist.
Uber kurz oder lang findet der betrachtende Mensch zu
einer vertieften Selbsterkenntnis, und er findet zu Gott.
Auf diesem Weg kann man aufschlussreiche Erfahrun-
gen machen. Pallotti beschreibt das folgendermafSen.

Nahrung finden

Die eigene Seele zu betrachten und in ihr das Bild Gottes
sehen ist nach Pallotti wie eine Nahrung. Bekanntlich
lebt der Mensch ja nicht von Brot allein, sondern beno-
tigt auch eine geistig-geistliche Nahrung und dies nicht
erst, wenn der ,Bauch voll“ ist.?> Der Ausdruck Nah-
rung ist ein aussagestarkes Bild, vermittelt es doch die
Vorstellung, dass es um einen lebenslangen Prozess geht.
Nahrung braucht man immer wieder neu, so auch die
Betrachtung und die Kontemplation. In seinem Kom-
mentar zum Glaubensbekenntnis Gott, die unendliche
Liebe, beschreibt Pallotti, wie Gott den Menschen so ge-
schaffen hat, dass Gott selbst die Speise seiner Seele ist:

23 Bert Brecht behauptet in seiner Dreigroschenoper: ,,Erst kommt das
Fressen, dann kommt die Moral“.

87



Wer dringte dich denn, mich so zu erschaffen, dass
meine Seele dich selbst zur Speise braucht, um das letzte,
einzige, selige Ziel zu erreichen [...J?**

Der Mensch braucht Gott, um sich durch ihn zu nihren.
Damit meint Pallotti nicht nur die eucharistische Speise,
die im gemeinsamen Brotbrechen und der Erinnerung
an Jesu Tod und Auferweckung zum Sakrament wird,
das wir zu uns nehmen kénnen, das uns als eucharisti-
sches Brot nihrt. Er spricht auch von der Betrachtung.
Insofern wir ein Bild Gottes sind, diirfen wir darauf ver-
trauen, dass Gott in uns lebt, so Pallotti. Betrachten wir
also unsere Seele, so betrachten wir Gottes Gegenwart in
uns. Der Mensch hat in seinem Wesen am Wesen Gottes
teil. Das ist mit dem Bild Gottes gemeint. Gottes Liebe,
Macht, Weisheit, Giite, Reinheit, Barmherzigkeit, Un-
endlichkeit und Heiligkeit und — last, but not least — die
Zusammenarbeit, die Fihigkeit zum Miteinander sind
Wesensmerkmale Gottes, an denen menschliches Leben
teilhat. Der Vater, der Sohn und der Heilige Geist sind in
unserer Seele gegenwirtig und nihren uns.

Du ewiger, unermesslicher, unendlicher und unfassbarer
Gott bist die Nahrung der Seele. Du bist sie immer, bei
Tag und bei Nacht, in allen Augenblicken.”

Auch Gott bedarf — so Pallotti — einer Nahrung. Was
Gottes Herz ernihren kann, davon in Teil 4.

24 \Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S.118.
25 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S.118.

88



Angenommen und gewollt

Die Einkehr bei sich selbst bringt eine wichtige Erkennt-
nis: Noch bevor ich dorthin gelange, wo Gott in mir ge-
genwirtig ist, ist er schon da. In dieser Einsicht kann ich
erkennen und erfahren, dass ich angenommen und ge-
wollt bin. Gott nimmt bedingungslos Wohnung in je-
dem Menschen, so wird es in der Uberlieferung immer
wieder ausgedriickt. Noch bevor der Mensch handeln
und lieben kann, ist er schon unendlich wertvoll, so sehr,
dass Gott ihn nicht nur geschaffen hat, sondern bleibend
in ihm prisent ist.

Deshalb wird die Selbstbetrachtung auch zur Selbst-
annahme fiithren und auf diese Weise eine heilende Kraft
entfalten. Wenn jeder Mensch unabhingig von seiner
Verfassung, seiner kdrperlichen oder seelischen Gebrech-
lichkeit, seinen personlichen Schwachstellen, seinen ge-
netischen Belastungen, seinen Traumata und Verkehre
heiten ein lebendiges Bild Gottes ist und bleibt, dann
gibt es keine deutlichere Zusage, bedingungslos gewollt
zu sein. Gott teilt alles mit dem Menschen. Biblisch aus-
gedriickt sind wir wie Jesus, der Sohn, auch Gottes Er-
ben. Pallotti greift diesen Gedanken auf:

Als angenommene Kinder Gottes sind wir alle rechtmdi-
[Sige Erben Gottes. Unsere ewige, unendliche, unermess-
liche, unbegreifliche Erbschaft ist also Gott: ganz Gott,
Vater, Sohn und Heiliger Geist. Unser sind alle unendli-
chen Eigenschaften Gottes: die unendliche Macht, die
unendliche Weisheit, die unendliche Giite, die wesen-
hafte Reinbeit, die unendliche Barmberzigkeit, die

89



wesenhafte Gerechtigkeit, die Heiligkeit, die wesenhafte
Vollkommenbheit und alle unendlichen Vollkommenhei-
ten Gottes. %S

Wer sich selbst betrachtet und dabei Gott findet, lernt,
sich selbst anzunehmen und sich selbst zu lieben — Vor-
aussetzung dafiir, Liebe weitergeben zu kénnen.

Gottesverwirklichung

In verschiedenen Religionen hat das Meditieren einen
hohen Stellenwert. Es gilt nicht nur als spiritueller Weg
und Prozess, sondern fordert auch die Lebensqualitit.
Auch aus christlicher Sicht ist die Betrachtung der Seele
ein Vollzug der Selbstverwirklichung. Der Mensch, der
in Sammlung und Gebet ganz bei sich ist, ist auch ganz
bei Gott, den er in sich finden kann. Pallotti bringt dazu
einen bemerkenswerten Vergleich: Auch Gott betrachtet
(contempla) sich unaufhorlich selbst. In diesem Prozess
der Kontemplation vollzieht Gott sein Wesen und er-
kennt sich von Ewigkeit her als der Sich-Mitteilende.
Gottes Wesen ist Selbstmitteilung. Das duflert sich in der
Hervorbringung des Sohnes seit aller Ewigkeit. Gottes
Selbstbetrachtung bringt ein Du, bringt den Sohn her-
vor. Sie fithrt zum Wort und ist das Wort. Von Ewigkeit
her und in Ewigkeit spricht Gott deshalb das Wort, das
der Sohn ist. Er teilt sich dem Sohn mit, der sein lebendi-
ges Abbild ist — so wie die Menschen auch. Das Bild-
Gottes-Sein verbindet uns und die ganze Menschheit

26 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S.130.

30



Kontemplation in Kommunikation

Immer wieder wurde in der Geschichte der Spiritualitit
der Kontemplation (der geistigen Schau und Betrach-
tung) ein hoherer Wert beigemessen als der Titigkeit,
der Praxis. Diese Sichtweise stammt aus der Antike und
hat allmihlich ins Christentum Eingang gefunden —
eine Fehlentwicklung. Auch die Episode des Besuches
Jesu bei den beiden Schwestern Martha und Maria aus
dem Lukasevangelium (Lk 10,38-42) scheint auf den
ersten Blick in diese Richtung zu weisen: Martha arbeitet
hart und besorgt den Haushalt, Maria setzt sich zu Jesus
und hoért ihm zu; und dann heifSt es, es sei Maria, die das
Wichtige gewihlt habe. Solche Erzihlungen laufen Ge-
fahr, falsch gedeutet zu werden und zu vielfiltigen Miss-
interpretationen zu fiihren, die an der Aussageabsicht
vorbeigehen.

Kontemplation, die ,,Schau® (Gottes), ist ein Ge-
schenk. Man kann sie in diesem Sinne nicht iiben oder
praktizieren. Sie ist Moment und Vollzug einer Bezie-
hung der Liebe und Verbundenheit zwischen Gott und
Mensch. ,Niemand hat Gott je gesehen®, sagt das Johan-
nesevangelium (Joh 1,18), ,,der Sohn aber hat Kunde ge-
bracht...“. Das ,kontemplative Gebet“ wurde etwa seit
den 1970er Jahren in der westlichen Welt zunehmend
beliebt — sei es im religiosen Rahmen, sei es in einer Art
von religionsfreiem Raum, in dem man zu meditieren
versucht. Man {ibt dann in entsprechender, meist sitzen-
der, Kérperhaltung zu schweigen, innerlich still und leer
zu werden, das Denken loszulassen, abzustellen und dem

99



Getriebensein von Sorgen, Emotionen und Angsten zu
entkommen, sucht in der Leere auch eine neue Freiheit.
Nicht selten ist mit der auf diese Weise regelmifig einge-
haltenen und -geiibten Stille und der damit verbundenen
Beobachtung des Atems — bewusst oder unbewusst — die
Hoffnung auf eine Art Erleuchtungserfahrung verbun-
den. Die bei Pallotti gemeinte Kontemplation hat aller-
dings eine andere Bedeutungsnuance: Sie ist die Suche
nach einer Bezichung zu der letzten tragenden Wirklich-
keit und deren Erfiillung. Diese letzte Wirklichkeit, die-
sen Gott, sieht Pallotti im anderen, und deshalb sucht er
den anderen, will mit Menschen sein und von jedem ho-
ren und lernen, so formuliert er es einmal.

Der Andere - ein Bild Gottes

So anders und widerstindig Menschen fiireinander in
der Erfahrung des Zusammenlebens auch sein mégen,
die Begegnung mit jeder und jedem Einzelnen vermit-
telt etwas von Gott. Nichts Anderes sagt die biblische
Metapher von der Gottebenbildlichkeit des Menschen
aus. Nicht in erster Linie dort, wo man im anderen Ahn-
lichkeiten mit sich selbst bemerkt, ist diese andere Di-
mension spiirbar, sondern gerade dort, wo er anders ist
als man selbst. Diese Andersheit verweist auf den einen
ganz Anderen, auf Gott, denn Gott ist als der Schopfer —
bei aller Ahnlichkeit, die das Geschopf mit ihm hat —
grundlegend anders als die von ihm ins Leben gerufene

Schépfung,.

100



Wenn jeder Mensch ein genuines Ebenbild Gottes
ist, befinden sich derzeit etwa acht Milliarden Bilder von
dem einen Gott in der Welt. Wo anders also sollten wir
Gott suchen als in seinen vielen Bildern, in den Men-
schen und in dem, was zwischen ihnen geschieht. Es ist
geheimnisvoll: Gerade in ihrer Vielfalt und Unterschied-
lichkeit verweisen sie auf den einen Gott. Pallotti ist ja
tiberzeugt, dass es alle, jede und jeden Einzelnen braucht,
weil Gott unendlich und unfassbar ist. Diese unzihlba-
ren Menschen sind sehr verschieden voneinander, sie
sind nicht — wie geklont — alle gleich und doch teilen
sie — aus dieser Sicht betrachtet — alle die gleiche Bot-
schaft mit. Ihre Vielfalt offenbart den tibergroflen Reich-
tum der Einzigkeit Gottes, denn in allen wird er als der
eine, alles und alle iibersteigende (transzendente) Gott
erkennbar.

Damit ist nicht gemeint, an den anderen vorbei und
hinter ihnen die Wirklichkeit Gottes zu suchen. Das
wiirde bedeuten, sie nicht in ihrer Persénlichkeit und Ei-
genheit ernst zu nehmen. Es geht vielmehr um die ehrli-
che Zuwendung zum anderen, die Offenheit und Res-
peke verlangt, und letztlich auch eine gewisse Freude am
Neuen, eben an diesem Anderen benétigt, das mir da
wohl begegnen wird.

101



Teil 3

Einheit, Vielfalt und Sendung
aus dem dreifaltigen Gott

Fiir nicht wenige Christinnen und Christen ist zwar der
Glaube an einen Gott, der alles geschaffen hat, und an
Jesus Christus, der am Kreuz gestorben ist, mehr oder
weniger selbstverstindlich, nicht aber die Beziechung zu
einem dreifaltigen Gott. An den Heiligen Geist denkt
man bestenfalls zu Pfingsten oder auch gar nicht. Wenn
man dann noch mit der Frage konfrontiert wird, ob das
Christentum {iberhaupt eine monotheistische Religion
sei, wie es Muslime zuweilen in Abrede stellen, dann
kehrt nicht selten eine gewisse Ratlosigkeit ein. Die Lo-
sung darin zu suchen, auf den Geheimnischarakter der
Dreifaltigkeit zu verweisen und sie damit endgiiltig je-
dem Versuch zu entziehen, verstehen zu wollen, was ge-
meint sein kann, ist keine redliche und vor allem keine
biblische Antwort.

Der dreifaltige Gott

Die biblischen Erzihlungen haben eine Botschaft, die
verstehbar ist, auch wenn man dazu Kenntnisse und die
Texte Deutung braucht. In der Bibel, aber auch im eige-
nen Leben — soweit es im Licht der Heiligen Schrift be-
trachtet wird —, finden sich Hinweise, um mindestens

107



ansatzweise zu verstehen, was ein trinitarisches Gottes-
bild bedeuten soll. Vinzenz Pallotti gilt als Mystiker der
Dreifaltigkeit, so wird er beispielsweise in dem Standard-
werk Lexikon fiir Theologie und Kirche beschrieben. Seine
Beziehung zu Gott war eine zum Vater, zum Sohn und
zum Heiligen Geist. Sein Zugang zum dreifaltigen Gott
ist nachvollziehbar und findet iiber die Erfahrung statt.
Pallotti ist sich sicher, dass der dreifaltige Gott in seiner
Schépfung sichtbar wird und wirke.

Ursprung menschlichen Miteinanders

Wenn Pallotti davon sprichg, in allem Geschaffenen das
Bild des dreifaltigen Gottes wahrzunehmen, auch im
Menschen den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist
zu erkennen, dann bleibt zunichst unklar, wie er das
meint. So sagt Pallotti schlicht:

Die menschliche Seele wurde in Abnlichkeit zur Heiligs-
ten Trinitit geschaffen.

Wie kommt er zu einer solchen Aussage? Solange man
sie als Ausdeutung der Genesiserzihlung iiber den Men-
schen als Ebenbild Gottes versteht, bleibt sie abstrake.
Sobald man sie aber mit Lebenserfahrung in Verbin-
dung bringen kann, eroffnet sich ein Verstehenshori-
zont. Fiir Pallotti stammt diese Uberzeugung aus dem
realen Alltag. Sein Zugang ist iiberraschend: Er fiihrt
tiber die Erfahrung der Zusammenarbeit, die Koopera-
tion. Das gemeinsame Handeln von Menschen ist fiir
Pallotti ein Bild des Miteinanders der gottlichen Perso-
nen, des gemeinsamen Handelns von Vater, Sohn und

108



Geist fiir die Menschen (,zum Heil der Seelen®, so
driickt er es aus). Dieses Miteinander bedeutet —
menschlich gesprochen — eine Anstrengung, eine Zu-
sammenarbeit, denn Gott miiht sich auf vielerlei Wegen,
die Menschen zu gewinnen (deshalb hat er ,viele Male
und auf vielerlei Weise® durch andere zu ihnen gespro-
chen, so im Brief an die Hebrier), indem Vater, Sohn
und HI. Geist kooperieren, um dem Menschen ein lie-
bevolles Gegeniiber zu sein und seine Antwort zu su-
chen. Das Miteinander von Menschen in verschiedenen
Formen, Lebensweisen und Aufgaben hat seinen Ur-
sprung im gottlichen Miteinander — das ist Pallottis
Uberzeugung. Daraus diirfen wir Kraft schopfen, wenn
es im Leben nicht immer gelingt. Pallotti verwendet den
Begriff der Zusammenarbeit, um diesen Zusammen-
hang zu verdeutlichen. Im folgenden Abschnitt werden
einige kurze theologische Gedanken verdeutlichen, was
gemeint ist.

Gott ,arbeitet zusammen*

Wenn Menschen gut zusammenarbeiten, ist das ein Bild
fiir das, was auch Gott macht: zusammenarbeiten — so ei-
genartig dies klingen mag. Pallotti blickt auf die Schop-
fung durch das Prisma all dessen, was die biblische Ge-
schichte erzihlt: Gott schafft die Welt aus unendlicher
Liebe; der undankbare Adam wendet sich von Gott ab
(,Wir alle sind Kinder Adams®, sagt er und meint damit
nichts anderes als der Spruch ausdriicke: ,Der Apfel fillt
nicht weit vom Stamm®); Gott sucht sein Volk zu gewin-
nen, was immer wieder nicht gelingt. Die Sehnsucht nach

109



Rettung und Erlésung wichst, bis Gott schliefilich seinen
Sohn in die Welt sendet; die sich verstromende Liebe wird
Mensch. Dieser Mensch ist Jesus, er setzt die Bewegung
der sich schenkenden Liebe des Vaters fort und eilt ohne
Pause von Ort zu Ort, um die Krankheiten der Menschen
zu heilen und ihnen das Reich Gottes, die Liebe und
Barmbherzigkeit des Vaters zu verkiinden. Jesus, der das
vollkommene Bild des Vaters ist, muss schlieSlich den
Kreuzestod erleiden. Der Vater nimmt dieses Opfer des
Sohnes an und wandelt es in Leben, in den Sieg tiber den
Tod; er erweckt den Sohn auf und sendet den immer
noch geliebten Menschen den Heiligen Geist... So etwa
— kurz gefasst — betrachtet Pallotti die Menschen und ihre
Geschichte. In all diesen Ereignissen haben Vater, Sohn
und Geist fiir die Menschen zusammengearbeitet, koope-
riert. Dies alles wird vor Pallottis Augen lebendig, sobald
er Menschen anblickt. Er sieht in den Menschen ein Bild
der Dreifaltigkeit. Das bedeutet, wenn Pallotti in den vie-
len Menschen die vielen verschiedenen Bilder Gottes
sieht, erkennt er das Zusammenwirken der drei gottli-
chen Personen. Die vielen Menschen fiithren ihm immer
wieder vor Augen, was Gott alles fiir die Menschheit ge-
tan hat. Er fordert auf:

[...] deshalb stellt euch vor, die unermessliche Zahl der
Seelen zu sehen, die nach dem Bild und Gleichnis der
heiligsten Trinitit geschaffen sind [...].

10



Weil der eine Gott in sich Gemeinschaft ist, arbeitet er
zusammen — darf man in anthropomorpher Sprache und
im Sinne Pallottis sagen. Das Zusammenwirken gehért
zum Wesen Gottes, der in sich Gemeinschaft ist. Die
frithchristliche Theologie versuchte, dieses Handeln der
drei gottlichen Personen verstehbarer zu machen, indem
sie beschrieb, wie die Personen in einer gemeinsamen
Absicht und mit einem gemeinsamen Wollen und doch
in unterschiedlicher Weise handeln — héchste Gemein-
schaft in Gott und tiefstes gegenseitiges Verstehen und
Harmonieren, sollte das aussagen, eben ein Gott in Un-
terschiedenheit. Dieses Miteinander in Gott ist der Ur-
sprung jeglicher menschlichen Gemeinschaft. Deshalb
ist die Zusammenarbeit, das Miteinander von Men-
schen, zunichst eine gottliche Gabe. Der Mensch hat am
gottlichen Wesen und damit auch an seinen Attributen
teil. Das Zusammenarbeiten gehort dazu und steht nach
Pallotti in einer Reihe mit den anderen Namen oder
Eigenschaften Gottes wie Barmherzigkeit, Reinheit, Un-
endlichkeit, Gerechtigkeit. Im menschlichen Leben ist
die Zusammenarbeit Ausdruck der Gottebenbildlich-
keit. So kann man umgekehrt festhalten: Dort, wo Men-
schen zusammenarbeiten, wird der dreifaltige Gott selbst
sichtbar. Pallotti sagt:

Wenn nimlich Gott irgendwie in den Geschopfen sicht-

bar ist, so ist er es in den Werken der Liebe, denn Gott ist
die Liebe3°

36 Bruno BAYER/Josef ZWEIFEL (Hg.), Vinzenz Pallotti. Ausgewdhite
Schriften, Friedberg 1985, 103.

m



Dass der Mensch ein Bild Gottes ist, betrifft also auch
die soziale Dimension des Menschseins. Es ist nicht nur
eine Aussage tiber das Individuum, sondern iiber die Ge-
meinsamkeit und das Miteinander der Menschen. Die
Gemeinschaft der Menschheit bildet Gott ab, sie ist ein
lebendiges Abbild Gottes.

Gott sendet Boten

Wie in vielen Bereichen lief§ sich Pallotti auch beim
Thema der Zusammenarbeit aus der Geschichte christli-
cher Spiritualitit inspirieren. Er hingte in seinem Schlaf-
zimmer eine Tafel mit dem Satz eines Mystikers auf, der
ihm offenbar viel bedeutete und dessen Geist er seinen
Freunden und Mitarbeitern weiter zu geben sucht. Dieser
Satz lautet:

Deshalb sagt der hl. Dionysius [Areopagital, das hei-
ligste, vornehmste, erhabenste und gottlichste Werk un-
ter allen gottlichen, erhabenen, vornehmen und heiligen
Werken sei, mitzuwirken an den barmberzigen Absich-
ten, Ratschliissen und Wiinschen Gottes fiir das Heil der
Menschen.””

Wieder geht es um die Zusammenarbeit, diesmal mit
Gott und seinem Handeln, dessen Ziel das Heil der
Menschen ist. Zusammenarbeit meint hier die Mitarbeit

37 Bruno BAYER/Josef ZWEIFEL (Hg.), Vinzenz Pallotti. Ausgewdhlite
Schriften, Friedberg 1985, 45f. Pallotti zitiert aus Dionysius Areopa-
gita, De Caelestis Hierarchia: Omnium divinorum divinissimum est co-
operari Deo in salutem animarum.

12



Teil 4

In der Welt von heute

Einer der wichtigsten Texte, die auf dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil als Konstitution verabschiedet wurde,
behandelt die Kirche in der Welt von heute. Es ist eine
programmatische Schrift: die Absage an Anachronismus
und Riickwirtsgewandtheit und zugleich das Bekenntnis
zu einer christlichen Zeitgenossenschaft, die Absage an
Beriihrungsingste und Weltflucht sowie das Bekenntnis
zur Weltzugewandtheit. Weil Gott die Welt liebt, ist
auch fiir Christen Weltliebe angesagt im Vertrauen dar-
auf, dass Christinnen und Christen in der Welt, aber
nicht von der Welt sind.

Ganzin der Gegenwart

Der menschlichen Suche nach Gott kommt Gottes Ge-
genwart in allem bereits zuvor. Die Suche nach Gott —
immer und in allen Dingen — fordert eine besondere
Wachheit des Menschen und die Prisenz im Hier und
Jetzt. Es gehort zum Allgemeingut eines spirituell ausge-
richteten Lebens, diese Aufmerksambkeit fiir den Augen-
blick zu pflegen. Oft wird dazu eine Geschichte aus dem
buddhistischen Kontext erzihlt: Ein Zen-Schiiler fragt
seinen Meister: ,Was unterscheidet den Zen-Meister von
einem Zen-Schiiler?“ Der Zen-Meister antwortet: ,Wenn

143



ich gehe, dann gehe ich. Wenn ich esse, dann esse ich.
Wenn ich schlafe, dann schlafe ich. Diese Ubereinstim-
mung von Handeln und Denken will geiibt werden. Es
ist nicht nur die Voraussetzung fiir Sammlung und effek-
tive Arbeit, sondern auch fiir die Qualitit von Gemein-

schaftsleben und fiir das Gebet hilfreich.

Aufmerksamkeit und Prisenz

Alles soll mit Aufmerksamkeit und Wachheit getan wer-
den, mit einer hohen Sensibilitdt fiir den Augenblick.
Pallotti verwendet dafiir den Ausdruck con attualita.
Der Mensch soll ganz und gar prisent sein. Ziel seiner
Konzentration auf die Gegenwart ist es, alles, was ihm
widerfihrt, aufmerksam wahrzunehmen, anzunehmen
und darin Gott zu suchen. Sich die stindige Anwesen-
heit Gottes im Gedichtnis zu halten hilft, der unendli-
chen liebenden Gegenwart Gottes mit liebender Prisenz
zu antworten. Gottes Suche nach dem Menschen soll die
Suche des Menschen nach Gott gegeniiberstehen oder
anders ausgedriickt: Gottes Prisenz soll unsere Présenz ge-
geniiberstehen. In unserem Suchen begegnet uns der uns
suchende Gott. Und konkret: In den Dingen und Ereig-
nissen, die uns widerfahren, die unser Leben ausmachen,
sucht uns Gott. Wir finden ihn dort, das heifSt eben
tiberall, in allem, was uns begegnet. Gottes Gegenwart
liegt nicht hinter den Ereignissen verborgen, so als hitten
diese in sich noch keinen Wert, sondern er ist in den Ge-
schehnissen selbst zugegen. ,,Der Augenblick ist Gottes
Gewand®, so formuliert es Martin Buber. Ganz im Au-
genblick da zu sein und ihn auszukosten, bedarf einer

144



Wie kann Christsein in einer immer
komplexer werdenden Welt aus-
sehen?

Wie begegnet man Lebenskrisen,
gesellschaftlichen Umbrichen und
sich standig wandelnden Lebens-
chancen? Die Suche nach Antwor-
ten fihrte an unerwarteter Stelle
zu Inspirationen: Vinzenz Pallotti,
derim19. Jahrhundert in Rom lebte,
war mit seinen Einsichten und ,pro-
phetischen Botschaften” seiner
Zeit weit voraus.

PALLOTTI VERLAG

ISBN 978-3-87614-140-4

1

9 "'783876"141404



