
Sp
iri

tu
al

itä
t f

ür
 d

ie
 G

eg
en

w
ar

t
Br

ig
it

te
 M

. P
ro

ks
ch

Impulse für Christsein heute
Spiritualität für die Gegenwart

Brigitte M. Proksch



Spiritualität  
für die Gegenwart



Wichtiger Hinweis des Verlags: Der Verlag hat sich bemüht, die Copyright-
Inhaber aller verwendeten Zitate, Texte, Bilder, Abbildungen und Illust-
rationen zu ermitteln. Leider gelang dies nicht in allen Fällen. Sollten wir 
jemanden übergangen haben, so bitten wir die Copyright-Inhaber, sich mit 
uns in Verbindung zu setzen.

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Klimaneutral gedruckt auf umweltschonend produzierten Papier – ein klei-
ner Beitrag zur Bewahrung unserer Schöpfung.

Printed in Germany

ISBN  978-3-87614-140-4 (Print)

Verlag:	� © Pallotti Verlag/Friedberg 22021
	 86316 Friedberg (Bay.) 
	 2. überarbeitete Auflage 2021 
	 (Erstauflage 2016)

Gesamtherstellung:	 FRIENDS Menschen Marken Medien
	 www.friends.ag

Titelbild:	 © iStockphoto.com / Maxiphoto

Autorin:	� Brigitte M. Proksch, Theologin (Wien),
	� Mitglied der Unio; tätig im interreligiösen und inter-

kulturellen Dialog, Forum für Weltreligionen, Pallotti-
Institut PTH Vallendar, Exerzitienbegleitung.

© �Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil dieses Buches darf in irgendeiner 
Form (Druck, Fotokopie oder einem anderen Verfahren) ohne schriftliche 
Genehmigung des Verlags reproduziert oder unter Verwendung elektro-
nischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Dieser Titel ist auch als eBook erhältlich 
ISBN  978-3-87614-141-1

Sie finden uns im Internet unter 
www.pallotti-verlag.de



Spiritualität  
für die Gegenwart

Impulse für Christsein heute



4



Zur Neuauflage

Das große Interesse und zahlreiche dankbare und bestä-
tigende Rückmeldungen haben uns veranlasst, dieses 
Buch neu aufzulegen. Dazu wurde es geringfügig überar-
beitet und erweitert. Von vielen wird heute das reiche 
Erbe christlicher Tradition gerade wieder neu entdeckt: 
die Ganzheitlichkeit und Heilkraft, die Mystik und Le-
bensfreude sowie das große Potential für ein konstrukti-
ves und verständnisvolles Miteinander aller. Dafür will 
diese Schrift Impulsgeberin sein.

5



Vorwort

Der Lebensweg nicht weniger Menschen verläuft heute 
zwischen der radikalen Sehnsucht nach spirituellem, 
ganzheitlichem Leben, nach Lebensdeutung und Sinn 
einerseits und zugleich der Erfahrung eines markanten 
Transzendenz- und Religionsverlust andererseits. Der 
wachsenden Sehnsucht nach verlässlichen menschlichen 
Beziehungen steht das zunehmende Misslingen von Ge-
meinschaft entgegen. Das tiefe Verlangen nach Frieden 
und Geborgenheit bleibt oft unerfüllt. Das eigene Leben 
ist nicht selten wachsender Unsicherheit und prekären 
Verhältnissen ausgesetzt. Es wird durch die fehlenden 
Zukunftsperspektiven ausgehöhlt und gerät in Gefahr, 
durch Erschöpfung und Hoffnungslosigkeit gelähmt zu 
werden. Auch die globalen Verhältnisse wirken bedroh-
lich: Die nördliche und südliche Hälfte der Welt, der 
westliche und östliche Teil sind im Auseinanderbrechen 
begriffen. In dieser bedrückenden Situation sind verläss-
liche Ratgeber und Lebenshilfen gefragt. Christliche 
Spiritualität als Quelle für Lebensqualität und als Im-
pulsgeber für eine Erneuerung der Kirche bekommt un-
ersetzliche Bedeutung. Dieses Buch bietet auf gute ver-
stehbare Weise Zugang zu einer Spiritualität, die sich aus 
dem reichen Fundus christlicher Überlieferung nährt. Es 
kann dem Einzelnen oder auch Gruppen auf ihrem Weg 
mit Einsichten und Anregungen behilflich sein und mit 
manchen Impulsen den Alltag oder auch Weiterbildun-
gen begleiten.

6



Eine unerwartete Entdeckung bei dieser Spurensuche 
ist eine Persönlichkeit des 19. Jahrhunderts, die aktuelle 
Hinweise gibt: Vinzenz Pallotti (1795-1850). Äußerlich 
unscheinbar, auf den ersten Blick konventionell und tra-
ditionsverhaftet, wird bei näherer Betrachtung seine pro-
phetische Botschaft erkennbar. In seinen Einsichten war 
er seiner Zeit weit voraus. Er war Seelsorger und Sozialar-
beiter, Visionär und Organisator. In seinem Alltag erwies 
er sich als aufmerksam für den Anspruch des Augen-
blicks, jederzeit dankbar, wach und sensibel für alle und 
alles. Seine Absicht, eine universale und menschliche Ge-
meinschaft aufzubauen und dabei alle einzubeziehen 
und an der Verantwortung für das Ganze zu beteiligen, 
ist heute noch zukunftsweisend. Pallotti ist kontemplativ 
und tiefsinnig, weltzugewandt und weltliebend, über-
zeugt von der Heiligkeit der Welt und aller Menschen. 
Für die Kirche wünscht er sich Tiefe und Weite zugleich, 
Offenheit für ihre eigene Vielfalt und die Einheit aller 
Christen, ja letztlich aller Menschen. Er hält ein umfas-
sendes Konzil für die Kirche für notwendig und ahnt 
sein Kommen auch schon voraus.

Manches, was Vinzenz Pallotti dachte und lebte, 
wurde erst im Zweiten Vatikanischen Konzil (1962 –  
1965) als kirchliche Position erkannt und festgeschrie-
ben, einiges geht darüber hinaus. Von Papst Johannes 
XXIII. wurde er am 20. Januar 1963 heiliggesprochen. 
Dass dies während des Konzils stattfand, welches in der 
katholischen Kirche eine neue Epoche heraufführte, ist 
programmatisch.

7



Dieser Band versteht sich als eine Anregung, im Erbe 
Pallottis Inspiration und Ermutigung für das Leben zu 
finden. Vinzenz Pallotti hinterließ zahlreiche Aufzeich-
nungen, darunter Briefe, Gebete, Gelegenheitsschriften, 
eine Art Tagebuch, eine geistliche Erläuterung des ersten 
Teiles des christlichen Glaubensbekenntnisses, Anwei-
sungen für seine Gefährten und die Mitglieder der von 
ihm zusammengeführten Gemeinschaft, der Vereinigung 
des katholischen Apostolats, sowie Mahnungen und Refle-
xionen verschiedener Art. Seine Schriften sind das Zeug-
nis eines Lebens, das von Gott fasziniert und ergriffen 
war. In diesem Sinn beinhalten sie eine existenzielle 
Theologie, Rede von Gott im ursprünglichen Sinn des 
Wortes, die sich an vielen Persönlichkeiten, darunter Au-
gustinus, Franz von Assisi, Ignatius von Loyola und ma-
chen anderen inspiriert.

In Pallottis Lebensgeschichte und den schriftlichen 
Dokumenten sind jedenfalls zahlreiche spirituelle Im-
pulse enthalten, die sowohl für Einzelne als auch für Ge-
meinschaften nutzbringend sein können. Seine Einsich-
ten helfen, das Leben zu deuten, das Woher und Wohin 
des Daseins aus einem grundlegenden Vertrauen in Gott 
zu verstehen. Nimmt man sein Werk ernst, so muss man 
die in ihm enthaltenen Implikationen beachten. Sie wei-
sen den Weg der katholischen Kirche, wie er im Zweiten 
Vatikanischen Konzil beschritten wurde und weiter in 
die Zukunft führen wird.

8



Die einzelnen Abschnitte dieses Buches sind in sich 
stehende, abgerundete Einheiten, die spirituelle Nah-
rung und Orientierung geben wollen. Liest man sie im 
Zusammenhang, so ergeben sie eine Darstellung dessen, 
was Christinnen und Christen Leben gibt. Das geistliche 
Leben, die Dynamik von Spiritualität und Gottesbezie-
hung und damit auch die Qualität des Lebens im Alltag 
sind mit kommunizierenden Gefäßen vergleichbar: Ver-
tieft man sich in einer Thematik, einer Praxis oder einer 
Angelegenheit des Lebens, so findet man in allen Berei-
chen in größere Tiefe. Wenn eine Fähigkeit wächst, 
wachsen alle anderen mit. Wenn eine Einsicht weiter-
hilft, findet man viele weitere Einsichten.

Idee und Auftrag zu diesem Buch stammen von der 
deutsch-österreichischen Provinz der Pallottiner, der Ge­
sellschaft des katholischen Apostolats.

9



10



Inhalt

Zur Neuauflage	 5

Vorwort	 6

Teil 1
Blicke in die Zukunft: Vinzenz Pallotti und  
das Zweite Vatikanische Konzil	 15

Wer war Vinzenz Pallotti?	 16
Ein spannungsreiches Leben	 17
Sehnsucht nach Zusammenwirken	 20
Pallottis große Themen: Unendlichkeit und  
    Gemeinschaft	 23
Zukunftsweisende Anliegen	 25

Was geschah auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil?	 27
Wiederentdeckung der eigenen Identität	 28
Engstens mit der Welt verbunden	 30

Teil 2
Wie Menschsein gelingen kann – Leben in Beziehung	 33

Staunen über die Heiligkeit	 33
Unheile Welt	 34
Heilig, weil Gott heilig ist	 35
Leben aus Gott	 37
„Seid heilig! Seid vollkommen!“	 40

11



Überwundenes Leid	 42
Der veränderte Blick	 42
In allen das Bild des Gekreuzigten sehen	 44
Mitleiden erlöst: Gott leidet in den Menschen	 47
Vergossene Tränen – vergossenes Blut	 50

Grund zu danken	 54
Danken lernen – das Leben annehmen	 54
Danksagung – Eucharistie feiern	 58
Eucharistisch leben	 59

Authentisch sein	 62
Der Mensch als ein „Original“	 62
Lebendiges Bild Gottes	 63
Frei sein	 64

Mensch werden	 68
Der erstgeborene Bruder	 69
Wie Gemeinschaft entstehen kann	 72
Mystik der Geschwisterlichkeit	 75
Hören und gehört werden	 77
Offene Gemeinschaften	 80

Wer bin ich? – Sich selbst betrachten	 84
Selbsterkenntnis – Gott in mir	 84
Nahrung finden	 87
Angenommen und gewollt	 89
Gottesverwirklichung	 90
Gewandelt werden	 92
Wege der Transformation	 95

Kontemplation in Kommunikation	 99
Der Andere – ein Bild Gottes	 100
Herausforderung der Begegnung	 102
Verletzlichkeit	 103
Leben in Beziehung	 104

12



Teil 3
Einheit, Vielfalt und Sendung aus dem dreifaltigen Gott	 107

Der dreifaltige Gott	 107
Ursprung menschlichen Miteinanders	 108
Gott „arbeitet zusammen“	 109
Gott sendet Boten	 112
Die Qualität von Beziehung	 114
Geschichte hat eine Botschaft	 118
Dreifaltigkeit und das Leben	 119

Alle sind berufen	 122
Jesus, das vollkommene Bild Gottes	 122
Apostel sein	 125
Die vielen Begabungen	 127
Erneuerung der Kirche	 128
Die Dynamik der Liebe	 130

Gott immer und überall suchen	 133
Wo bist Du?	 134
Wer sucht wen?	 135
Grenzenloser Geist	 137

Teil 4
In der Welt von heute	 143

Ganz in der Gegenwart	 143
Aufmerksamkeit und Präsenz	 144
Wie aktuell ist das Evangelium heute?	 146
Zeichen der Zeit	 148

Mit allen verbunden	 150
Nahrung werden – Gerechtigkeit	 151
Gottes Spuren überall – Dialog	 153
Die Armen – Option für alle	 155

Ausblick: Unsere Weise, Kirche zu sein	 160

13



14



Teil 1

Blicke in die Zukunft:  
Vinzenz Pallotti und  
das Zweite Vatikanische Konzil

Diese Schrift verdankt ihr Entstehen einem doppelten 
Jubiläum: einmal 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil, 
das 1962 eröffnet und 1965 abgeschlossen wurde und als 
der bedeutungsvollste Markstein der jüngeren Kirchen-
geschichte gilt, und zum anderen 50 Jahre Heiligspre-
chung Vinzenz Pallottis: Am 20. Jänner 1963 – mitten 
während des Konzilsgeschehens – kanonisierte der da-
malige Papst Johannes XXIII. einen italienischen Pries-
ter. Es war Vinzenz Pallotti, der von 1795 bis 1850 in 
Rom gelebt hatte. Die Wahl dieses Termins darf, ja muss, 
als eine programmatische Aussage gedeutet werden. Sie 
verknüpft die Erinnerung an Vinzenz Pallotti für alle 
Zeiten mit dem epochalen Ereignis des Konzils und um-
gekehrt das Konzil mit der Persönlichkeit Vinzenz Pal-
lottis.1 

Welche Bedeutung kann das etwa 200 Jahre zurück-
liegende Leben eines Katholiken und Priesters in Rom 

1	 Der Band Beteiligung – Vielfalt – Dialog. Inspirationen Vinzenz Pallottis 
zur Ekklesiologie, Friedberg 2014 wurde anlässlich des 50. Jahrestages 
der Heiligsprechung Vinzenz Pallottis veröffentlicht, er geht diesen 
Zusammenhängen nach. Die hier vorliegende kleine Schrift stellt ei-
nige wichtige Inhalte aus dem genannten Buch vor.

15



für heute haben? Die Schriften Pallottis lassen bei der 
ersten Lektüre die Antwort nicht sofort erkennen. Spra-
che und Inhalt scheinen auf den ersten Blick von den 
heute relevanten Themen weit entfernt. Ein Schlüssel 
liegt im Zusammenhang zwischen den Anliegen Vinzenz 
Pallottis und den Reformen des Zweiten Vatikanischen 
Konzils. Papst Johannes Paul II. sagte in seiner Rede vom 
12. April 1985 anlässlich des 150jährigen Bestehens der 
Vereinigung des katholischen Apostolates, Pallottis „Idee 
fand endgültigen Ausdruck in den Texten des Zweiten 
Vatikanischen Konzils“.2 Welche Idee war da gemeint? 
Obwohl die Konzilstexte an keiner Stelle ausdrücklich 
auf Pallotti Bezug nehmen, sind doch einige der großen 
Konzilsthemen bereits in seinen Schriften und in seinem 
Leben vorhanden, manche implizit, andere ausdrücklich. 
Blicken wir zunächst auf den Verlauf seines Lebens, auf 
dessen wesentliche Ereignisse und auf die großen The-
men, die Pallotti sein Leben lang begleiteten.

Wer war Vinzenz Pallotti?

Vinzenz Pallotti (1795 – 1850) stammte aus einer religiö-
sen Familie. Sein Vater hatte einen, später mehrere Ge-
mischtwarenläden, verfügte also über einen gewissen 
Wohlstand. Pallotti erlebte seine Eltern jederzeit großzü-
gig gegenüber Bettlern und Armen. In einer Zeit, in der 

2	 Vgl. ACTA SOCIETATIS APOSTOLATUS CATHOLICI (Acta SAC), Rom, 
Bd. XII, S. 111.

16



es noch keinen Sozialstaat gab, war dies der einzige Weg, 
um der Not der Bevölkerung wenigstens etwas Abhilfe 
zu verschaffen. Die Stadt Rom hatte dabei um 1800 nur 
etwa 163.000 Einwohner und musste mit mangelnder 
Hygiene zurechtkommen sowie Krankheiten und Seu-
chen aller Art bekämpfen. Vinzenz war der dritte von 
zehn Geschwistern, von denen allerdings einige früh ver-
starben. Schon als Kind war er überaus hilfsbereit, als Ju-
gendlicher bereits beliebter Mentor, Nachhilfelehrer und 
Schlichter im Falle von Streit und Zwistigkeiten. Er 
wurde Priester. Im Mai 1818 empfing er die Priester-
weihe. Aufgrund seiner schlechten gesundheitlichen Ver-
fassung konnte er nicht, wie er ursprünglich beabsich-
tigte, Kapuziner werden. Franz von Assisi aber blieb er 
zeitlebens verbunden.

Ein spannungsreiches Leben

Pallotti war eine Persönlichkeit, die große Gegensätze in 
sich vereinte. Es begann schon in jungen Jahren. Obwohl 
er sich zunächst mit dem Lernen sehr plagen musste, 
wurde er schließlich zu einem hervorragenden Schüler 
und Studenten (er deutete das als Gebetserhörung). Er 
war ein schlichter, bescheidener Mensch, obwohl er sich 
selbst als stolz bezeichnete. Für einen Priester in damali-
ger Zeit war er sehr gebildet, nicht nur in der Theologie 
und Philosophie. Er verreiste kaum und wenn, dann 
nicht sehr weit (so beispielsweise nach Loreto oder 
Osimo). Zeit seines Lebens blieb er in Rom und Umge-
bung. Dennoch hatte er einen Blick für die globale Di-
mension der Kirche und die weltweiten Nöte der Men-

17



schen. Politisch dachte er – wie auch seine Familie es tat 
– konservativ. In vielem aber war er überraschend inno-
vativ und seiner Zeit weit voraus, was ihm selbst aller-
dings kaum bewusst wurde. Die Demokratie als Regie-
rungsform blieb ihm zwar fremd, zugleich aber war ihm 
die Beteiligung möglichst vieler, letztlich aller an der 
Verantwortung in Kirche und Welt wichtig. Er konnte 
sich einen Papst ohne Kirchenstaat nicht vorstellen. Pal-
lotti war papsttreu, zugleich auch laienorientiert. Er hatte 
ein traditionelles, seiner Zeit entsprechendes Priesterbild, 
kritisierte aber auch mit scharfen Worten die zahlreichen 
Missstände im Klerus. Falsche Rücksichten kannte er da 
nicht, und er stand mit seiner Kritik keineswegs alleine 
da. Er konzentrierte sich auf die Stadt Rom, die er als das 
Herz der Kirche betrachtete, und war doch zugleich 
brennend an der Weltkirche in ihrer Vielfalt und ihren 
verschiedenen Riten interessiert. Zu Epiphanie, dem Fest 
der Erscheinung des Herrn am 6. Januar, das damals 
noch eine Oktav hatte, was bedeutet, dass es acht Tage 
lang gefeiert wurde, organisierte er Veranstaltungen und 
Gottesdienste mit den in Rom lebenden Studenten (ge-
meint sind da die Priesteramtskandidaten) aus aller Welt. 
Dabei feierten sie in den unterschiedlichen katholischen 
Riten und den Eigenheiten ihrer Kulturen und Sprachen 
entsprechend. Diese Feiern der Epiphanieoktav blieben 
in Rom bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil in leben-
diger Erinnerung. Die Vielfalt der Kirche freute und fas-
zinierte Pallotti. Er betrachtete sie als Aufgabe und war 
doch zugleich ganz auf das Wachsen einer Einheit ausge-
richtet. Eine Herde mit einem einzigen Hirten – das war 
sein Traum für die Kirche und für die ganze Menschheit. 

18



Ökumene der christlichen Kirchen kannte er noch nicht, 
forderte aber auf, auch Häretiker (so wurden Christen 
anderer Kirchen damals bezeichnet) und Muslime als die 
zu liebenden Nächsten zu betrachten und für sie zu be-
ten, wie er selbst es tat. Sein priesterlicher Dienst vollzog 
sich innerhalb der damaligen kirchlichen Vorgaben und 
Strukturen, dennoch setzte er so unkonventionelle und 
innovative Schritte, dass er sich den Unmut vatikani-
scher Behörden zuzog. Die Idee zu einer umfassenden of-
fenen apostolischen Gemeinschaft konnte er zunächst 
deshalb nicht in der Weise verwirklichen, wie er es er-
hoffte.

Seine Lebensspanne fällt in die sogenannte Sattelzeit, 
jene etwa fünfzig Jahre rund um die Jahrhundertwende 
vom 18. zum 19. Jahrhundert, die den Übergang von der 
frühen Neuzeit in die Moderne bezeichnet. In diesem 
zweiten Teil der Neuzeit trat das Neue der Epoche auch 
erstmals wirklich ins Bewusstsein und wurde ab da zu-
nehmend ref lektiert. Die politisch-gesellschaftlichen 
Umwälzungen dieser Geschichtsphase waren enorm. Als 
Vinzenz Pallotti gerade das Licht der Welt erblickte, tobte 
die Französische Revolution (1789 – 1799). Sie löste das 
Ancien Régime des französischen Absolutismus ab, und 
blieb mit den Leitmotiven Freiheit, Gleichheit und Brü­
derlichkeit ein Markstein der neuen Zeit. Eine Dynamik 
in Richtung Aufbau demokratischer Strukturen, Auf-
wertung des Bürgertums, Emanzipation von Autoritäten, 
Industrialisierung, Zunahme der Mobilität, Forschung 
und Fortschrittsglaube prägte zunehmend das Leben in 
großen Teilen Europas. Pallotti griff zwar solche Themen 

19



Teil 2

Wie Menschsein gelingen kann –  
Leben in Beziehung

Im Laufe des Lebens tauchen immer wieder dieselben 
großen Fragen auf, die sich nicht einfach ein für alle Mal 
beantworten lassen: Wer ist der Mensch, wer bin ich 
selbst? Woher komme ich und wohin gehe ich? Was ist 
mit dem Leid in der Welt und was darf ich hoffen? Worin 
besteht der Sinn des Lebens, was ist der Sinn der Ge-
schichte und wie finde ich Menschen, die mich lieben 
und denen ich vertrauen darf, deren Liebe mich trägt 
und Bestand hat? Und schließlich die Frage nach Gott: 
Gibt es einen Gott? Wie lässt er sich erkennen und erfah-
ren? Kann er die Menschen zueinander bringen? – In den 
Schriften Vinzenz Pallottis findet sich ein Lebenszeug-
nis, das Antworten anbietet.

Staunen über die Heiligkeit

Eines der zentralen Debatten der Gegenwart betrifft die 
Frage nach der Erhaltung unseres Planeten, die Erder-
wärmung und die drohende oder bereits schon eintre-
tende Klimakatastrophe. Es ist dies ein Thema, das den 
christlichen Glauben wesentlich berührt und angeht. 
Wer sich heutzutage als Christin oder Christ versteht, 
muss sich stets bewusst sein, dass die erste Gabe Gottes 

33



unsere Welt und das Leben ist. Dass es uns gibt, ist Ab-
sicht eines Gottes, mit dem wir verbunden sind. Vinzenz 
Pallotti war zutiefst davon berührt, von ihm gewollt und 
geschaffen zu sein. Die Schöpfung war ihm heilig. Er 
konnte nicht mehr aufhören darüber zu staunen. Zu ei-
nem solchen Staunen zurück zu finden, könnte unsere 
Welt retten.

Unheile Welt

Heute, wo die Umwelt dramatisch gefährdet und bereits 
an vielen Orten zerstört ist, spüren immer mehr Men-
schen angesichts der nun hereinbrechenden Konsequen-
zen die Sehnsucht danach, dass die Erde heilig sei. Sie 
streben nach einem respektvolleren Umgang mit ihr, wie 
er dem Reichtum ihrer Gaben angemessen wäre, ob das 
nun die behutsamere Verwendung der Ressourcen, die 
Drosselung der Müll- und Abgasproduktion, die Ausein-
andersetzung mit den Ernährungssystemen, mit dem Er-
halt der Artenvielfalt, dem Klimawandel oder den vielen 
anderen großen Themen der Ökologie betreffen mag. Ob 
aus Pietät oder aus pragmatischen Gründen – Rücksicht-
nahme, Bescheidenheit, Sensibilität und die Achtung der 
Würde aller sind dringend notwendig, die Not wendend 
im wörtlichen Sinn. Die Besinnung auf die Heiligkeit 
der Welt wird in diesem Zusammenhang als Haltung der 
Integrität und Verantwortlichkeit gegenüber kommen-
den Generationen verstanden, eine Verbindung, die 
nicht schwer verständlich zu machen ist.

34



Diese dramatische Spannung ist auch im Blick auf 
das Leben der Menschen leicht feststellbar: Das sich im-
mer noch dramatisch beschleunigende Bevölkerungs-
wachstum einerseits und der entwürdigende Umgang 
mit Menschen durch Terror, Menschenhandel, moderne 
Sklaverei, Ausbeutung, Krieg, Ausgrenzung oder Ver-
nachlässigung andererseits – um nur einige Stichworte 
zur Not der Welt zu nennen – lassen empfinden, dass vie-
les in Politik und Wirtschaft, aber auch im alltäglichen 
Zusammenleben der dem Menschen innewohnende 
Würde widerspricht. So wird schmerzlich erfahrbar, dass 
all dies dem Menschen nicht gerecht wird, ja, seine Inte-
grität auf das Schlimmste verletzt und verdunkelt. Es 
taucht eine Ahnung von etwas anderem auf, ein Verlan-
gen nach einer besseren Welt. Nennen wir es „die Sehn-
sucht nach der verlorenen Heiligkeit“. Und es stellt sich 
die Frage: Erinnern wir uns an die Heiligkeit der Schöp-
fung nicht vor allem durch die Erfahrung ihrer vermeint-
lichen Abwesenheit und Leugnung? Woher kommt diese 
Erinnerung, was liegt ihr zugrunde? Ist die Welt wirklich 
heilig? Was ist es, das unsere Hoffnung weckt?

Heilig, weil Gott heilig ist

Christen bringen dieses Empfinden von Heiligkeit mit 
Gott in Beziehung, weil sie darauf vertrauen, dass hinter 
allen Zufälligkeiten und Gesetzmäßigkeiten der Evolu-
tion, in all dem Wunderbaren der Welt und des Lebens, 
aber auch hinter allem Schmerz und Leid ein letzter ret-
tender befreiender Sinn zu finden ist, ein Schöpfer, der 
selbst heilig ist. Deshalb bringt uns die Welt mit Gott in 

35



Berührung und berührt der Umgang mit der Welt auch 
unsere Gottesbeziehung. Es ist seine Schöpfung, seine 
Welt, um die es geht wie es auch unsere Schöpfung und 
unsere Welt ist. Wenn wir mit Gott verbunden sind, wie 
könnten wir seine Schöpfung und andere Menschen 
nicht achten? Wie könnten wir Flora, Fauna, Luft und 
Wasser und alles, was die Welt hat und schenkt, gering-
achten oder gar zerstören? All dies sind unsere Lebens-
mittel, Dinge, die uns leben lassen und ohne die mensch-
liches Leben nicht möglich ist.

Mit der Sprache der Bibel dürfen Christen ihre Ge-
wissheit so ausdrücken: Gott liebt die Welt, wie er auch 
uns persönlich liebt. Die Schöpfung ist seine Gabe an 
uns, der Raum seiner Mitteilung. Wir selbst sind ein Teil 
dieser Schöpfung. Sie ist nicht nur Gottes Gabe, er ist so-
gar in ihr gegenwärtig und deshalb auch in uns. Die Welt 
und ihre Geschichte weist in ihrer Schönheit und Kom-
plexität, aber auch in ihrer Unvollendetheit und ihrem 
Leid über sich selbst hinaus. Sie lässt ahnen, dass es eine 
sie übersteigende Dimension gibt. Dies fasziniert den 
Menschen, zieht ihn an und erfüllt ihn zugleich mit 
Scheu, lässt ihn auch erschrecken: eine unfassbare und 
unerklärliche Heiligkeit wird erahnbar (Die Theologie 
spricht vom mysterium tremendum et fascinosum, ein Ge-
heimnis, das erschauern lässt und zugleich anzieht und 
fasziniert). Im Neuen Testament weist Paulus in seinem 
Brief an die christliche Gemeinde von Rom darauf hin, 
dass die Wirklichkeit Gottes in den Werken der Schöp-
fung wahrnehmbar sei (Röm 1,19f). Nach der hebräi-
schen Bibel, dem sogenannten Alten Testament, ist Gott 

36



selbst der Heilige in seiner Macht und Herrlichkeit (Jes 
1,4; 5,19; 6,1-3). Die Heiligkeit ist Gottes Wesen. Indem 
sich Gott selbst verherrlicht (Ex 14,4; Lev 10,3), wird die 
ganze Schöpfung von dieser Heiligung erfasst, bis am 
Ende der Zeiten alles von seiner Herrlichkeit durchdrun-
gen sein wird (Nm 14,21).

Der Mensch ist als Geschöpf Gottes auch Ebenbild 
Gottes. Er ist nach Gottes Bild geschaffen, so beschreibt 
es das Buch Genesis in metaphorischer Sprache und 
drückt damit einen engen Zusammenhang zwischen 
Gott und Schöpfung aus, der sagen will: Wenn Gott hei-
lig ist, dann auch sein Werk. Zugleich ist damit ein Auf-
trag verbunden: „Seid heilig, denn ich, der Herr, euer 
Gott, bin heilig“ (Lev 19,1). Das christliche Selbstver-
ständnis ist von diesem Doppelaspekt der Heiligkeit ge-
tragen: Die ganze Kreatur und mit ihr wir alle sind hei-
lig, weil der Schöpfer der Heilige ist. Der ethische 
Anspruch lautet deshalb, dieser Heiligkeit zu entspre-
chen, der Schöpfung gemäß heilig zu leben und zu han-
deln, um diese Integrität für uns und alle zu bewahren.

Leben aus Gott

Für Vinzenz Pallotti ist der biblische Gedanke faszinie-
rend, dass der Mensch und alle Kreatur ein Bild Gottes 
und ihm deshalb ähnlich sind. Immer wieder sinnt er 
nach, was diese Aussage alles bedeuten kann. Was also 
kann eine solche Redeweise für den heutigen Menschen 
aussagen? Für Pallotti bedeutet es die engste nur denk-
bare Verbundenheit zwischen Gott und Mensch. Gott 

37



gibt seiner Schöpfung Anteil an seinem eigenen Leben. 
Alle seine göttlichen Eigenschaften teilt nun auch die 
Schöpfung mit ihm. So ist die Schöpfung heilig, weil sie 
von Gott, dem unendlich Heiligen erschaffen und gehal-
ten wird. Deshalb sind alle Menschen von Schöpfung her 
heilig. Pallotti schreibt:

Vom heiligen Glauben erleuchtet, muss ich beherzigen, 
dass meine Seele, die durch Gottes Barmherzigkeit nach 
seinem Bild und Gleichnis geschaffen wurde, auch eine 
lebendiges Bild der wesenhaften Heiligkeit und Voll­
kommenheit ist; denn Gott ist wesentlich die Heiligkeit 
und Vollkommenheit.5 

Alle Kreatur ist für Pallotti ein Bild Gottes und deshalb 
heilig. Welch aktueller Gedanke! Achtung und Behut-
samkeit im Umgang mit der Schöpfung sind gegenwär-
tig neu gefragt und dringend notwendig. Man weiß 
heute, dass auch Tiere Gefühle haben (vor wenigen Jahr-
zehnten wurde der Zoologe und Verhaltensforscher 
Konrad Lorenz noch belächelt, als er von der Trauer der 
Graugans sprach). Man hat erkannt, dass die Vielfalt der 
Arten geschützt werden muss, um das biologische 
Gleichgewicht zu erhalten (eine eigene Biodiversitäts-
konvention aus dem Jahr 1993 bildet die Basis der 
Selbstverpflichtung dazu, um nur ein Beispiel zu nen-
nen). Schöpfung ist heilig und muss entsprechend be-
handelt werden.

5	 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 111.

38



Schöpfung bedeutet für Pallotti nichts Anderes als 
Liebe, Mitteilung von unendlicher Liebe. Er ist über-
zeugt, dass Gott, der nichts und niemanden braucht, 
weil er absolut und unendlich ist und sich selbst in allem 
genügt, aus reiner Liebe die Welt ins Dasein setzt. Dies 
hat nur einen einzigen Grund: Er will der Welt seine 
Liebe schenken, sich in sie hinein verströmen, mit ihr le-
ben. In seiner kleinen mystischen Schrift „Gott, die un-
endliche Liebe“, die Pallotti gegen Ende seines Lebens 
verfasste und nicht mehr abschließen konnte, betitelt er 
den ersten Artikel:

Gott, glücklich in sich selbst, vollbringt, gedrängt von 
Seiner unendlichen Liebe und Seiner unendlichen 
Barmherzigkeit, das Werk der Schöpfung, um Sich sel­
ber ganz Seinen Geschöpfen mitzuteilen.6 

Pallotti versteht das Leben als Teilhabe am Leben Gottes 
und an seinen Wesenszügen: Insofern Gott gütig, barm-
herzig, heilig, gerecht, rein und vollkommen ist, so ist es 
auch der Mensch als dessen Geschöpf. Während Gott 
aber in all diesen Eigenschaften unendlich ist, so bleiben 
sie im Menschen begrenzt – einfach aufgrund der End-
lichkeit der Natur des Menschen. Leben aus Gott ist teil-
haben an seinem göttlichen Wesen. Pallotti ist mit seiner 
Sichtweise nicht dem Panentheismus zuzurechnen, der 
die Welt als einen Teil Gottes sieht. Die Welt steht Gott 
als seine Schöpfung gegenüber. Eine Beziehung zwischen 
Schöpfer und Geschöpf hat begonnen. Gemeint ist da-

6	 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe , S. 59.

39



Grund zu danken

Die Qualität einer Beziehung kann man unter anderem 
daran erkennen, ob die Beteiligten mit wacher Aufmerk-
samkeit die Gesten und Gaben des jeweils anderen ent-
gegennehmen oder sie lediglich als selbstverständlich er-
achten, kaum mehr wahrnehmen und unerwidert 
lassen. Dank drückt Wertschätzung aus; die Haltung 
der Dankbarkeit erfreut beide Seiten, den Gebenden, 
weil er seine Gabe als willkommen erfährt, sich mit der 
Gabe angenommen erlebt und sich an der Freude des 
anderen freuen kann. Der Empfangende freut sich, weil 
er etwas erhalten hat, das ihm unverfügbar, vielleicht 
unverhofft geschenkt wurde, ihn bereichert hat und ihm 
etwas von der Zuneigung des anderen zeigt, ja letztlich 
in der Gabe den anderen selbst finden lässt. Die Gabe ist 
deshalb wertvoll, weil der Geber sich darin mitteilt und 
sich gibt.

Danken lernen – das Leben annehmen

Ohne Dankbarkeit keine Freundschaft, ohne Danken 
keine Beziehung zu Gott. Spiritualität wird dann leben-
dig und tief, wenn sie auf Dankbarkeit gründet. Es gibt 
kein geistliches Leben, das nicht von Dankbarkeit ge-
prägt ist. Davon ist auch Vinzenz Pallotti überzeugt und 
steht damit ganz in der Tradition der christlichen Mys-
tik, in der Dankbarkeit eine große Rolle spielt. Als er ei-
nes Tages mit Paul de Geslin, einem Bekannten und 
priesterlichen Freund, auf dem Weg in das Heilig-Geist-
Krankenhaus unweit der Engelsburg durch die Stadt 

54



Rom geht, schüttet es in Strömen. Auf dem letzten Stück 
schließlich seufzt sein Begleiter auf, und es entfährt ihm 
der Ausruf: „Was für schlechtes Wetter!“ Pallotti miss-
fällt diese Bemerkung. Er weist den anderen hart zurecht 
und belehrt ihn darüber, dass alles, was Gott uns zuge-
dacht hat, nicht verdient, ‚schlecht‘ genannt zu werden, 
im Gegenteil, unsere Dankbarkeit erwecken soll. Mitten 
auf der Straße im heftigsten Regen bleibt Pallotti stehen 
und – Paul de Geslin erzählt es als heiter-tiefsinnige Er-
innerung über eine Erfahrung mit seinem Lehrer – erläu-
tert ihm, das hinter all den Regentropfen Gottes Sorge 
für die Menschen steckt:

Gewiss, es regnet, mein Sohn. Haben Sie aber bedacht, 
dass jeder dieser Regentropfen vom Allmächtigen mit 
unendlicher Weisheit erschaffen worden ist, zu unserem 
Nutzen und zu unserem Wohl? Welcher gelehrte Chemi­
ker könnte aus dem Nichts diese tropfenden Perlen, diese 
Diamanten hervorbringen, die uns der Herr in so groß­
artiger Fülle herunterschüttet …? 9 

Die Episode ist keine Belehrung darüber, über das Wet-
ter oder andere Unannehmlichkeiten nicht zu lamentie-
ren, auch keine naive Erklärung der Entstehung des Re-
gens. Es steckt eine hintergründige Weisheit christlichen 
Lebens darin, die besagt: Es geschieht nichts, wofür wir 
nicht letztlich auch in irgendeiner Weise danken kön-
nen, eine Sichtweise, die erst auf dem Lebensweg und 
nicht selten schmerzlich zu lernen ist. Danken kann der 

9	 Paul de Geslin, Vinzenz Pallotti. Mit den Augen eines Zeitgenossen, 
Friedberg/Augsburg 1973, S. 80.

55



Mensch nur dann, wenn er an einen letzten Sinn in 
allem, was geschieht, glauben kann. Anderes ausge-
drückt: Danken drückt das Vertrauen in Gottes Gegen-
wart aus.

Der Mensch ist nicht an sich schon von Natur aus 
dankbar. Vielmehr lernt er als Kind, zunächst einmal 
‚danke‘ zu sagen, weil dies einen essentiellen Teil von 
Kommunikation ausmacht. Allmählich beginnt er dann 
zu verstehen, dass nichts selbstverständlich ist, was ge-
schieht und ihm gegeben wird. Die großen wie die klei-
nen Ereignisse des Lebens als Gabe deuten lernen und sie 
annehmen, das ist der christliche Weg, der darauf ver-
traut, dass Leben ein Dialog, eine Beziehung ist und al-
les, was geschieht, ein Mittel der Kommunikation in die-
ser Beziehung. In den Ereignissen des Lebens kommt uns 
Gott selbst entgegen. Indem wir danken, drücken wir 
aus, dass wir dem darin enthaltenen Sinn vertrauen, 
selbst dann, wenn er für uns nicht erkennbar wird und 
Schicksalsschläge oft ungerecht und schmerzlich sein 
können. Undankbarkeit hielt Pallotti für Sünde. Er cha-
rakterisiert Adams Sündenfall im Paradies als Undank-
barkeit. Sich selbst bezeichnet er oft als sehr undankbar, 
weil ihn die Größe der Gabe des Lebens so sehr beein-
druckte, dass er seine Antwortversuche immer als zu 
armselig und ungenügend erachtete – Ausdruck einer le-
bendigen Beziehung zu Gott und einer feinfühligen 
Liebe.

Danken hat – über seine Beziehungsqualität hin-
aus – einen besonderen Effekt: Es befähigt zur besseren 
Lebensbewältigung. Sucht man bei der anfänglichen 

56



Übung der Dankbarkeit nach einzelnen Ereignissen, für 
die man danken kann, so zielt die von Pallotti gemeinte 
Haltung darauf, letztlich für alles zu danken und damit 
alles anzunehmen. Im Lauf der Zeit wird der Dank alles 
beinhalten, was einem begegnet ist – Ereignisse wie 
Menschen. Dankbarkeit bezieht sich auf ein Gegenüber 
und bleibt nicht ziellos und unbestimmt. Man dankt je-
mandem, vielleicht auch einem Unbekannten. Die 
Dankbarkeit stärkt diese Beziehung, wie sie zugleich 
von ihr genährt wird und die Geborgenheit des Lebens 
stärker empfinden lässt. So wird allmählich das ganze 
Leben von Dankbarkeit umfasst, wird auf diese Weise in 
seiner letzten Unverstehbarkeit, vielleicht auch Tragik, 
lebbar und als Geschenk verstanden. Dankbare Men-
schen sind glücklich. Diese Fähigkeit, mit guten wie 
schlechten Erfahrungen konstruktiv umgehen zu kön-
nen, wird in der Psychologie Resilienz genannt. Es ist 
das seelische Potential, das Menschen dazu befähigt, 
Unglück und Schicksalsschläge zu verkraften, ihnen 
standzuhalten und weiterzugehen. Man spricht auch 
von ihrer Elastizität und meint damit ihre Fähigkeit, 
sich einerseits widrigen Lebensumständen anpassen zu 
können, andererseits belastende Situationen gut zu be-
stehen und mit deren Folgen umzugehen. (Das lateini-
sche Wort resilio, abprallen, zurückspringen, bezeichnet 
in der Physik hochelastische Stoffe, die nach jeder Ver-
formung wieder ihre ursprüngliche Form annehmen). 
Im spirituellen Bereich wirkt die Haltung einer umfas-
senden Dankbarkeit ähnlich. Sie befähigt Menschen, le-
bensbejahend die guten wie die schlechten Zeiten mit 
einem Grundvertrauen zu meistern.

57



Danksagung – Eucharistie feiern

Bei der Suche nach genuinen Weisen von Spiritualität 
wird heutzutage unter anderen Formen christlicher Mys-
tik auch die Dankbarkeit neu entdeckt. In charismati-
schen Gruppen beispielsweise wird das Danken den gan-
zen Tag über eingeübt und dabei die Kraft solchen 
Dankens neu entdeckt. Das Danken hat seinen privile-
gierten Platz in der Feier der Eucharistie, in der Men-
schen zusammenkommen, um sich gemeinsam an das 
Leben Jesu, sein Sterben und Auferwecktwerden, seine 
Vorgeschichte im Alten Testament und das Leben der 
ersten Christen zu erinnern. Es ist ein dankendes Geden-
ken, eine Erinnerung, die das Ereignis und seine Kraft 
gegenwärtig macht. Jesus hat seinen Jüngerinnen und 
Jüngern zugesichert, in diesem gemeinsamen Gedächt-
nis, der Anamnese, immer und immer wieder neu gegen-
wärtig zu sein. Diese Gegenwart Jesu in der Feier der Eu-
charistie war für Pallotti das größte und heiligste aller 
Geheimnisse des Glaubens. Im Unterschied zur damals 
üblichen Praxis feierte er – wenn möglich – täglich die 
Eucharistie. (Die Bezeichnung des Abendmahlsgedächt-
nisses als Eucharistiefeier kommt von deren zentralen 
Gebet, dem Hochgebet, das ein Dankgebet des Gottes-
volkes ist. Deshalb sollte die „Eucharistiefeier“ nicht ein-
fach „Messe“ genannt werden, weil die Sendung – ite 
missa est – nur einen Aspekt der umfassenderen Dankes-
feier ausmacht.) Pallotti feierte am liebsten auf jenem Al-
tar, wo sich der Tabernakel befand – damals noch nach 
dem tridentinischen Ritus nicht der Gemeinde zugewen-
det, sondern zur Wand, zum Tabernakel. Er wollte auf 

58



diese Weise dem eucharistischen Herrn im Sakrament 
von Anfang an ganz nahe sein, wie es dem damaligen 
theologischen Verständnis entsprach. Was heute bedeu-
tend ist: Pallotti sah in der Feier der Eucharistie die Mitte 
seines Lebens und wollte seiner priesterlichen Aufgabe 
entsprechend Dank, Anbetung und die vielen Bitten des 
Volkes Gott darbringen. Beeindruckende Zeugnisse sei-
ner großen Ergriffenheit, die auch die Mitfeiernden zu 
größerer Andacht bewegte, sind mehrfach belegt. Für 
Pallotti war der Anspruch grenzenloser und fortwähren-
der Dankbarkeit die große Herausforderung einer Ant-
wort auf Gottes unendliche Liebe. Nach der Eucharis-
tiefeier setzte er den Dank für die empfangenen Gnaden 
oft den halben Tag hindurch fort. Danach stimmte er 
sich bereits wieder dankend auf die nächste Feier ein. Auf 
diese Weise war der ganze Tag von Dank geprägt. Die 
Feier der Eucharistie, der Danksagung (wie es wörtlich 
übersetzt heißt) bleibt ohne konkreten Dank ein leerer 
Ritus. In diesem Dank brachte Pallotti mit den eucharis-
tischen Gaben auch die Anliegen der Menschen und der 
Kirche dar. So wurde sein Dank zur Hingabe in das für-
bittende Gebet. Pallotti war überzeugt, dass die Eucha-
ristiefeier und der Empfang der eucharistischen Gaben 
unendliche Gnaden und damit die Zuwendung Gottes 
vermitteln.

Eucharistisch leben

Die Fähigkeit, die Liturgie als Danksagung zu begehen, 
resultiert aus einem Leben der Dankbarkeit. Dank im 
Alltag und Dank im Gebet hängen zusammen und sind 

59



ohne den jeweils anderen Part nicht möglich. Ein Dank-
gebet, das nicht von einem dankbaren Herzen unter-
schrieben ist, enthält leere Worte.

Pallotti konnte in den Ereignissen und Begegnungen 
des Tages Gottes Gegenwart und Zuwendung sehen und 
empfinden, sodass er sich immer und überall reich be-
schenkt erlebte. So war die unendliche Liebe Gottes für 
Pallotti eine reale Erfahrung, der er in verlässlicher 
Dankbarkeit zu antworten suchte. Sein Leben war auf 
diese Weise eucharistisch geworden. Es ist nicht verwun-
derlich, dass er angesichts der unermesslichen Zuwen-
dung Gottes mit seiner eigenen Antwort unzufrieden 
blieb, sich als undankbar und unwürdig einschätzte. 
Sein Alltag war ganz vom Leben in der Beziehung mit 
Gott geprägt, einer lebendigen und dynamischen Bezie-
hung, der er mit höchster Sensibilität viel Aufmerksam-
keit widmete, indem er das Leben Jesu betrachtete. Die 
Betrachtung des Wirkens Gottes ist für Pallotti Vollzug 
der Dankbarkeit. Dieses Wirken findet er einerseits in 
der Bibel, andererseits aber auch im Leben und in der Be-
gegnung mit anderen, die für ihn lebendige Bilder Got-
tes sind. Immer will er sich die Gaben Gottes vergegen-
wärtigen – im eigenen Leben und im Leben anderer. 
Sein Dank spannt den großen Bogen vom Leben in stän-
diger Dankbarkeit, wissend, dass er alles letztlich Gott 
verdankt, hin zum Dank, den er in der Feier der Eucha-
ristie darbringt und in dem sein Leben enthalten ist. 
Diese Feier wiederum stärkt die Haltung der Dankbar-
keit im Leben und macht sensibler für die erhaltenen Ga-
ben des Augenblickes. So versteht Pallotti das Danken 

60



als Ausdruck seiner Hingabe an Gott, als Mitteilung der 
Liebe, die Gottes Liebe antworten will. Eucharistisch 
leben bedeutet nach Pallotti, geistliches Leben in all sei-
nen Facetten als Beziehungsgeschehen zu verstehen und 
auch so zu gestalten.

61



Authentisch sein

Nach Vinzenz Pallotti hat die Schöpfung Anteil am We-
sen Gottes. Als Gottes Bild stellt sie das Wesen Gottes 
dar. Dabei fügt Pallotti dem Bild ein wichtiges Attribut 
bei: lebendig. Die Schöpfung ist ein lebendiges Bild – 
eigentlich ein Widerspruch in sich. Wie kann ein Abbild 
lebendig sein und leben? Pallotti schreibt:

Vom heiligen Glauben erleuchtet, muss ich beherzigen, 
dass meine Seele, die durch Gottes Barmherzigkeit nach 
Seinem Bild erschaffen wurde, auch ein lebendiges Bild 
seiner wesenhaften Heiligkeit und Vollkommenheit ist; 
denn Gott ist wesentlich die Heiligkeit und Vollkom­
menheit.10 

Der Mensch als ein „Original“

Pallotti war von der Vorstellung fasziniert, im Menschen 
Gottes Bild sehen zu können, weil er daraus faszinie-
rende Konsequenzen ableitete. Was kann es bedeuten, 
vom Menschen als einem lebendigen Bild Gottes zu spre-
chen? In heutiger Sprache kann man es authentisch sein 
nennen. Wer wüsste es nicht zu schätzen, in seinem Ver-
halten als „authentisch“ charakterisiert zu werden! Es ist 
als Anerkennung zu werten und Ausdruck dafür, dass 
man ernst genommen wird, weil man als überzeugend 
und ehrlich erfahren wird, weil Schein und Sein über-
einstimmen (echt ist die wörtliche Übersetzung des grie-

10	 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 111.

62



chischen Begriffs authentikós). Das Gegenteil von Au-
thentizität wäre Unehrlichkeit: etwas vorspielen, was 
nicht der eigenen Persönlichkeit entspricht, mit dem 
Herzen nicht dabei sein, mit sich selbst nicht überein-
stimmen. Gelegentlich wird jemand – vielleicht mit ein 
wenig scherzhaft-anerkennendem Unterton – als „Origi-
nal“ bezeichnet, was meint, er ist ganz er oder sie selbst, 
keine Kopie, auf die je eigene Weise typisch und origi-
nell. Das kommt dem Verständnis Vinzenz Pallottis 
vom Menschen sehr nahe. Für ihn ist jede und jeder ein 
Original, einzigartig, unendlich wertvoll in seinen Fä-
higkeiten und unersetzlich. Er ist authentisch und soll es 
immer mehr werden.

Lebendiges Bild Gottes

Der Mensch ist eine ganz besondere Art vom Abbild 
Gottes. Dieses Bild ist keine statische Größe wie ein 
Foto, das einen Moment für alle Zeiten festhält. Es ist 
weder Spiegelbild noch Kopie, auch nicht eine Darstel-
lung wie aus Holz, Stein oder Metall, sondern lebendig 
entworfen und von der Schöpfung her auf Bewegung 
und Entfaltung hin angelegt. Es ist eigenständig, sagt 
Pallotti dazu. Das bedeutet, es ist nicht festgelegt, ja es ist 
noch unfertig, könnte man sagen, ein Bild im Prozess, 
das Gestalt annimmt. Dennoch ist Gott in diesem Bild 
erkennbar, weil es eben doch ein wahres Bild Gottes ist. 
Pallotti drückt es so aus:

63



Mein Gott, meine unendliche, unnennbare, unbegreifli­
che Liebe! Es ist also Glaubenswahrheit, dass meine Seele 
nach deinem Bild und Gleichnis erschaffen ist. Sie ist 
nicht ein Bild auf Leinwand gemalt, noch ein Bild aus 
Holz, Stein oder Metall, sondern ein in sich selbst beste­
hendes, lebendiges, vernünftiges, geistiges Wesen. Das, 
was von Natur aus ihr unterscheidendes Merkmal ist und 
ihr wahres, wirkliches Wesen ausmacht und grundlegt, ist 
das Geschöpfsein, das, in sich selbst bestehend, dich, o 
meinen Gott, darstellt. Es stellt dich ganz dar in deinem 
Wesen, in den göttlichen Personen und in allen deinen 
göttlichen Eigenschaften und Vollkommenheiten.
O, mein Gott! Du bist ewig, unendlich, unermesslich, 
unbegreiflich! Also ist es Glaubenswahrheit, dass meine 
Seele als dein lebendiges Abbild auch ein lebendiges Bild 
des Ewigen ist, des Unendlichen, Unermesslichen und 
Unbegreiflichen.11 

Das Wesentliche des lebendigen Bildes ist, dass es in sich 
selbst steht – vernunftbegabt und geistig. Das bedeutet, 
es ist frei; die Lebendigkeit meint in diesem Sinn nichts 
Anderes als Freiheit.

Frei sein

Eine eigenartige Spannung, einerseits Abbild zu sein und 
deshalb die Identität von woanders her zu beziehen, von 
einer Wirklichkeit, die man nicht selber ist, die man sicht-
bar macht und darstellt, und andererseits zugleich frei zu 

11	 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 80.

64



Wer bin ich? –  
Sich selbst betrachten

Dass der Mensch letztlich mehr ist als er selbst, ist 
sowohl ein Erfahrungswert als auch christliche Über-
zeugung. Selbst in guten Beziehungen kann man den 
anderen nie ganz und endgültig verstehen und „durch-
schauen“. Ein letztes Geheimnis in ihm bleibt entzogen. 
Deshalb ist auch immer wieder eine Überraschung mög-
lich. Nie ist in einer Beziehung ein für alle Mal alles klar 
und eindeutig. Nie weiß man schon alles voneinander, 
selbst wenn der Verstand es zu wissen und das Gefühl es 
zu empfinden meint und man einander wirklich gut 
kennt. Es gibt einen Personenkern, der ein Mysterium 
ist und bleibt, ein Ort, an dem uns die Dimension der 
Unendlichkeit begegnet. „Gott ist mir innerlicher als ich 
mir selbst“, drückt es Augustinus aus, von dem auch Pal-
lotti in manchem inspiriert war. Pallotti weist einen 
Weg, diese Erfahrung zu machen und zu festigen: Gott 
in mir.

Selbsterkenntnis – Gott in mir

Pallotti empfiehlt eindringlich, die eigene Seele immer 
wieder zu betrachten und zu meditieren, sich dadurch 
bewusst zu werden, dass wir ein Bild Gottes sind:

84



Du hast mich, ewiger Gottvater, nach deinem Bild und 
Gleichnis erschaffen. Daher ist es die mir anerschaffene 
Natur, durch die Du mich anleitest, ganz und gar darin 
aufzugehen, immer wieder im Glauben meine Seele zu 
sehen, zu betrachten und zu kontemplieren [...].22 

Eine konkrete Anleitung dazu gibt er allerdings nicht, 
und so bleibt offen, wie dies aus seiner Sicht am besten 
geschehen kann, im Glauben die eigene Seele zu betrach-
ten. – Die christliche Tradition kennt verschiedene 
Wege, die Pallotti auch bekannt waren. Er hatte viel stu-
diert und war mit der reichen Geschichte der Spirituali-
tät vertraut, kannte zweifellos vieles aus der christlichen 
Literatur und den Viten der Heiligen und machte sich 
Gebetsweisen und Praktiken zu eigen, die er für sich 
oder andere für weiterführend und nützlich hielt. Man-
che können uns heute noch hilfreich sein, andere wiede-
rum nicht.

Besonders das Exerzitienbuch des spanischen Mysti-
kers Ignatius von Loyola schätzte Pallotti, machte selbst 
die dort beschriebenen geistlichen Übungen und vermit-
telte sie anderen. In diesem Buch wird dazu angeleitet, 
das Leben Jesu und seine Beziehung zum Vater in den 
Evangelien zu meditieren, die entscheidenden Momente 
des Lebens Jesu, sein Selbstverständnis tiefer zu verste-
hen und sich mit dem eigenen Leben auf den Weg der 
Nachfolge Jesu zu begeben, gewissermaßen Jesu Ge-
fährte zu werden. Dies war eine der Gebetsmethoden, 

22	 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 89f.

85



die Pallotti kannte und pflegte. Das Leben Jesu war für 
ihn die Richtschnur für das eigene Leben. Diese Medita-
tion der Heiligen Schrift und besonders des Lebens Jesu 
hat einen Bezug zu der Aussage Pallottis, in den Men-
schen und in sich selbst das Bild des Gekreuzigten und 
des dreifaltigen Gottes zu erkennen. Die Betrachtung des 
Lebens Jesu hat zwei Pole: einerseits die biblische Ge-
schichte, wie sie das Bemühen Gottes um die Menschen 
zeigt, andererseits das eigene Leben, auf das diese bibli-
sche Geschichte und das Leben Jesu hinzielen: Alles, was 
geschah, hat Gott für mich getan. So versteht es Pallotti, so 
wurde es in der christlichen Tradition verstanden. Dies 
ist also einer der möglichen Wege, Pallottis Auftrag 
nachzukommen und die eigene Seele als das Bild Gottes 
zu betrachten: die biblische Geschichte zu lesen, zu ver-
stehen und zu meditieren und sich selbst als einen Teil 
davon zu sehen lernen.

Ein anderer Weg ist das Gebet der liebenden Auf-
merksamkeit, ein waches Dasein vor und mit Gott. Es 
geht darum, der Gegenwart Gottes in der eigenen Mitte 
nachzuspüren – ein kontemplatives Gebet. Pallotti ver-
wendet den Ausdruck kontemplieren bei seiner Aufforde-
rung, die eigene Seele zu betrachten. Es gibt dafür Me-
thoden, die zur inneren Sammlung helfen, auch wenn 
Pallotti sie nicht beschreibt. Wichtig ist lediglich, sich in 
gesammelter Stille und Präsenz zu üben, offen für den 
gegenwärtigen Gott. Dabei wird man nach einer Weile 
der Übung in die eigene Tiefe geführt und darf sich im-
mer wieder neu als ein Geheimnis erfahren, in dem Gott 
verborgen ist. Sich selbst betrachten ist keine sterile 

86



Selbstreflexion oder ein Egotrip. Diese Sammlung und 
Selbstbesinnung lässt uns in unserer Wesensmitte ein-
kehren und damit ganz bei Gott sein, den wir dort fin-
den können. Es ist ein Weg bescheidenen Wartens und 
wachen Horchens. Er führt den Menschen zu sich selbst 
und damit zu Gott, der sein tiefster Wesensgrund ist. 
Über kurz oder lang findet der betrachtende Mensch zu 
einer vertieften Selbsterkenntnis, und er findet zu Gott. 
Auf diesem Weg kann man aufschlussreiche Erfahrun-
gen machen. Pallotti beschreibt das folgendermaßen.

Nahrung finden

Die eigene Seele zu betrachten und in ihr das Bild Gottes 
sehen ist nach Pallotti wie eine Nahrung. Bekanntlich 
lebt der Mensch ja nicht von Brot allein, sondern benö-
tigt auch eine geistig-geistliche Nahrung und dies nicht 
erst, wenn der „Bauch voll“ ist.23 Der Ausdruck Nah-
rung ist ein aussagestarkes Bild, vermittelt es doch die 
Vorstellung, dass es um einen lebenslangen Prozess geht. 
Nahrung braucht man immer wieder neu, so auch die 
Betrachtung und die Kontemplation. In seinem Kom-
mentar zum Glaubensbekenntnis Gott, die unendliche 
Liebe, beschreibt Pallotti, wie Gott den Menschen so ge-
schaffen hat, dass Gott selbst die Speise seiner Seele ist:

23	 Bert Brecht behauptet in seiner Dreigroschenoper: „Erst kommt das 
Fressen, dann kommt die Moral“.

87



Wer drängte dich denn, mich so zu erschaffen, dass 
meine Seele dich selbst zur Speise braucht, um das letzte, 
einzige, selige Ziel zu erreichen [...]? 24 

Der Mensch braucht Gott, um sich durch ihn zu nähren. 
Damit meint Pallotti nicht nur die eucharistische Speise, 
die im gemeinsamen Brotbrechen und der Erinnerung 
an Jesu Tod und Auferweckung zum Sakrament wird, 
das wir zu uns nehmen können, das uns als eucharisti-
sches Brot nährt. Er spricht auch von der Betrachtung. 
Insofern wir ein Bild Gottes sind, dürfen wir darauf ver-
trauen, dass Gott in uns lebt, so Pallotti. Betrachten wir 
also unsere Seele, so betrachten wir Gottes Gegenwart in 
uns. Der Mensch hat in seinem Wesen am Wesen Gottes 
teil. Das ist mit dem Bild Gottes gemeint. Gottes Liebe, 
Macht, Weisheit, Güte, Reinheit, Barmherzigkeit, Un-
endlichkeit und Heiligkeit und – last, but not least – die 
Zusammenarbeit, die Fähigkeit zum Miteinander sind 
Wesensmerkmale Gottes, an denen menschliches Leben 
teilhat. Der Vater, der Sohn und der Heilige Geist sind in 
unserer Seele gegenwärtig und nähren uns.

Du ewiger, unermesslicher, unendlicher und unfassbarer 
Gott bist die Nahrung der Seele. Du bist sie immer, bei 
Tag und bei Nacht, in allen Augenblicken.25 

Auch Gott bedarf – so Pallotti – einer Nahrung. Was 
Gottes Herz ernähren kann, davon in Teil 4.

24	 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 118.
25	 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 118.

88



Angenommen und gewollt

Die Einkehr bei sich selbst bringt eine wichtige Erkennt-
nis: Noch bevor ich dorthin gelange, wo Gott in mir ge-
genwärtig ist, ist er schon da. In dieser Einsicht kann ich 
erkennen und erfahren, dass ich angenommen und ge-
wollt bin. Gott nimmt bedingungslos Wohnung in je-
dem Menschen, so wird es in der Überlieferung immer 
wieder ausgedrückt. Noch bevor der Mensch handeln 
und lieben kann, ist er schon unendlich wertvoll, so sehr, 
dass Gott ihn nicht nur geschaffen hat, sondern bleibend 
in ihm präsent ist.

Deshalb wird die Selbstbetrachtung auch zur Selbst-
annahme führen und auf diese Weise eine heilende Kraft 
entfalten. Wenn jeder Mensch unabhängig von seiner 
Verfassung, seiner körperlichen oder seelischen Gebrech-
lichkeit, seinen persönlichen Schwachstellen, seinen ge-
netischen Belastungen, seinen Traumata und Verkehrt-
heiten ein lebendiges Bild Gottes ist und bleibt, dann 
gibt es keine deutlichere Zusage, bedingungslos gewollt 
zu sein. Gott teilt alles mit dem Menschen. Biblisch aus-
gedrückt sind wir wie Jesus, der Sohn, auch Gottes Er-
ben. Pallotti greift diesen Gedanken auf:

Als angenommene Kinder Gottes sind wir alle rechtmä­
ßige Erben Gottes. Unsere ewige, unendliche, unermess­
liche, unbegreifliche Erbschaft ist also Gott: ganz Gott, 
Vater, Sohn und Heiliger Geist. Unser sind alle unendli­
chen Eigenschaften Gottes: die unendliche Macht, die 
unendliche Weisheit, die unendliche Güte, die wesen­
hafte Reinheit, die unendliche Barmherzigkeit, die 

89



wesenhafte Gerechtigkeit, die Heiligkeit, die wesenhafte 
Vollkommenheit und alle unendlichen Vollkommenhei­
ten Gottes.26 

Wer sich selbst betrachtet und dabei Gott findet, lernt, 
sich selbst anzunehmen und sich selbst zu lieben – Vor-
aussetzung dafür, Liebe weitergeben zu können.

Gottesverwirklichung

In verschiedenen Religionen hat das Meditieren einen 
hohen Stellenwert. Es gilt nicht nur als spiritueller Weg 
und Prozess, sondern fördert auch die Lebensqualität. 
Auch aus christlicher Sicht ist die Betrachtung der Seele 
ein Vollzug der Selbstverwirklichung. Der Mensch, der 
in Sammlung und Gebet ganz bei sich ist, ist auch ganz 
bei Gott, den er in sich finden kann. Pallotti bringt dazu 
einen bemerkenswerten Vergleich: Auch Gott betrachtet 
(contempla) sich unaufhörlich selbst. In diesem Prozess 
der Kontemplation vollzieht Gott sein Wesen und er-
kennt sich von Ewigkeit her als der Sich-Mitteilende. 
Gottes Wesen ist Selbstmitteilung. Das äußert sich in der 
Hervorbringung des Sohnes seit aller Ewigkeit. Gottes 
Selbstbetrachtung bringt ein Du, bringt den Sohn her-
vor. Sie führt zum Wort und ist das Wort. Von Ewigkeit 
her und in Ewigkeit spricht Gott deshalb das Wort, das 
der Sohn ist. Er teilt sich dem Sohn mit, der sein lebendi-
ges Abbild ist – so wie die Menschen auch. Das Bild-
Gottes-Sein verbindet uns und die ganze Menschheit 

26	 Vinzenz PALLOTTI, Gott, die unendliche Liebe, S. 130.

90



Kontemplation in Kommunikation

Immer wieder wurde in der Geschichte der Spiritualität 
der Kontemplation (der geistigen Schau und Betrach-
tung) ein höherer Wert beigemessen als der Tätigkeit, 
der Praxis. Diese Sichtweise stammt aus der Antike und 
hat allmählich ins Christentum Eingang gefunden – 
eine Fehlentwicklung. Auch die Episode des Besuches 
Jesu bei den beiden Schwestern Martha und Maria aus 
dem Lukasevangelium (Lk 10,38-42) scheint auf den 
ersten Blick in diese Richtung zu weisen: Martha arbeitet 
hart und besorgt den Haushalt, Maria setzt sich zu Jesus 
und hört ihm zu; und dann heißt es, es sei Maria, die das 
Wichtige gewählt habe. Solche Erzählungen laufen Ge-
fahr, falsch gedeutet zu werden und zu vielfältigen Miss-
interpretationen zu führen, die an der Aussageabsicht 
vorbeigehen.

Kontemplation, die „Schau“ (Gottes), ist ein Ge-
schenk. Man kann sie in diesem Sinne nicht üben oder 
praktizieren. Sie ist Moment und Vollzug einer Bezie-
hung der Liebe und Verbundenheit zwischen Gott und 
Mensch. „Niemand hat Gott je gesehen“, sagt das Johan-
nesevangelium (Joh 1,18), „der Sohn aber hat Kunde ge-
bracht …“. Das „kontemplative Gebet“ wurde etwa seit 
den 1970er Jahren in der westlichen Welt zunehmend 
beliebt – sei es im religiösen Rahmen, sei es in einer Art 
von religionsfreiem Raum, in dem man zu meditieren 
versucht. Man übt dann in entsprechender, meist sitzen-
der, Körperhaltung zu schweigen, innerlich still und leer 
zu werden, das Denken loszulassen, abzustellen und dem 

99



Getriebensein von Sorgen, Emotionen und Ängsten zu 
entkommen, sucht in der Leere auch eine neue Freiheit. 
Nicht selten ist mit der auf diese Weise regelmäßig einge-
haltenen und -geübten Stille und der damit verbundenen 
Beobachtung des Atems – bewusst oder unbewusst – die 
Hoffnung auf eine Art Erleuchtungserfahrung verbun-
den. Die bei Pallotti gemeinte Kontemplation hat aller-
dings eine andere Bedeutungsnuance: Sie ist die Suche 
nach einer Beziehung zu der letzten tragenden Wirklich-
keit und deren Erfüllung. Diese letzte Wirklichkeit, die-
sen Gott, sieht Pallotti im anderen, und deshalb sucht er 
den anderen, will mit Menschen sein und von jedem hö-
ren und lernen, so formuliert er es einmal.

Der Andere – ein Bild Gottes

So anders und widerständig Menschen füreinander in 
der Erfahrung des Zusammenlebens auch sein mögen, 
die Begegnung mit jeder und jedem Einzelnen vermit-
telt etwas von Gott. Nichts Anderes sagt die biblische 
Metapher von der Gottebenbildlichkeit des Menschen 
aus. Nicht in erster Linie dort, wo man im anderen Ähn-
lichkeiten mit sich selbst bemerkt, ist diese andere Di-
mension spürbar, sondern gerade dort, wo er anders ist 
als man selbst. Diese Andersheit verweist auf den einen 
ganz Anderen, auf Gott, denn Gott ist als der Schöpfer – 
bei aller Ähnlichkeit, die das Geschöpf mit ihm hat – 
grundlegend anders als die von ihm ins Leben gerufene 
Schöpfung.

100



Wenn jeder Mensch ein genuines Ebenbild Gottes 
ist, befinden sich derzeit etwa acht Milliarden Bilder von 
dem einen Gott in der Welt. Wo anders also sollten wir 
Gott suchen als in seinen vielen Bildern, in den Men-
schen und in dem, was zwischen ihnen geschieht. Es ist 
geheimnisvoll: Gerade in ihrer Vielfalt und Unterschied-
lichkeit verweisen sie auf den einen Gott. Pallotti ist ja 
überzeugt, dass es alle, jede und jeden Einzelnen braucht, 
weil Gott unendlich und unfassbar ist. Diese unzählba-
ren Menschen sind sehr verschieden voneinander, sie 
sind nicht – wie geklont – alle gleich und doch teilen 
sie – aus dieser Sicht betrachtet – alle die gleiche Bot-
schaft mit. Ihre Vielfalt offenbart den übergroßen Reich-
tum der Einzigkeit Gottes, denn in allen wird er als der 
eine, alles und alle übersteigende (transzendente) Gott 
erkennbar.

Damit ist nicht gemeint, an den anderen vorbei und 
hinter ihnen die Wirklichkeit Gottes zu suchen. Das 
würde bedeuten, sie nicht in ihrer Persönlichkeit und Ei-
genheit ernst zu nehmen. Es geht vielmehr um die ehrli-
che Zuwendung zum anderen, die Offenheit und Res-
pekt verlangt, und letztlich auch eine gewisse Freude am 
Neuen, eben an diesem Anderen benötigt, das mir da 
wohl begegnen wird.

101



Teil 3

Einheit, Vielfalt und Sendung  
aus dem dreifaltigen Gott

Für nicht wenige Christinnen und Christen ist zwar der 
Glaube an einen Gott, der alles geschaffen hat, und an 
Jesus Christus, der am Kreuz gestorben ist, mehr oder 
weniger selbstverständlich, nicht aber die Beziehung zu 
einem dreifaltigen Gott. An den Heiligen Geist denkt 
man bestenfalls zu Pfingsten oder auch gar nicht. Wenn 
man dann noch mit der Frage konfrontiert wird, ob das 
Christentum überhaupt eine monotheistische Religion 
sei, wie es Muslime zuweilen in Abrede stellen, dann 
kehrt nicht selten eine gewisse Ratlosigkeit ein. Die Lö-
sung darin zu suchen, auf den Geheimnischarakter der 
Dreifaltigkeit zu verweisen und sie damit endgültig je-
dem Versuch zu entziehen, verstehen zu wollen, was ge-
meint sein kann, ist keine redliche und vor allem keine 
biblische Antwort.

Der dreifaltige Gott

Die biblischen Erzählungen haben eine Botschaft, die 
verstehbar ist, auch wenn man dazu Kenntnisse und die 
Texte Deutung braucht. In der Bibel, aber auch im eige-
nen Leben – soweit es im Licht der Heiligen Schrift be-
trachtet wird –, finden sich Hinweise, um mindestens 

107



ansatzweise zu verstehen, was ein trinitarisches Gottes-
bild bedeuten soll. Vinzenz Pallotti gilt als Mystiker der 
Dreifaltigkeit, so wird er beispielsweise in dem Standard-
werk Lexikon für Theologie und Kirche beschrieben. Seine 
Beziehung zu Gott war eine zum Vater, zum Sohn und 
zum Heiligen Geist. Sein Zugang zum dreifaltigen Gott 
ist nachvollziehbar und findet über die Erfahrung statt. 
Pallotti ist sich sicher, dass der dreifaltige Gott in seiner 
Schöpfung sichtbar wird und wirkt.

Ursprung menschlichen Miteinanders

Wenn Pallotti davon spricht, in allem Geschaffenen das 
Bild des dreifaltigen Gottes wahrzunehmen, auch im 
Menschen den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist 
zu erkennen, dann bleibt zunächst unklar, wie er das 
meint. So sagt Pallotti schlicht:

Die menschliche Seele wurde in Ähnlichkeit zur Heiligs­
ten Trinität geschaffen.

Wie kommt er zu einer solchen Aussage? Solange man 
sie als Ausdeutung der Genesiserzählung über den Men-
schen als Ebenbild Gottes versteht, bleibt sie abstrakt. 
Sobald man sie aber mit Lebenserfahrung in Verbin-
dung bringen kann, eröffnet sich ein Verstehenshori-
zont. Für Pallotti stammt diese Überzeugung aus dem 
realen Alltag. Sein Zugang ist überraschend: Er führt 
über die Erfahrung der Zusammenarbeit, die Koopera-
tion. Das gemeinsame Handeln von Menschen ist für 
Pallotti ein Bild des Miteinanders der göttlichen Perso-
nen, des gemeinsamen Handelns von Vater, Sohn und 

108



Geist für die Menschen („zum Heil der Seelen“, so 
drückt er es aus). Dieses Miteinander bedeutet – 
menschlich gesprochen – eine Anstrengung, eine Zu­
sammenarbeit, denn Gott müht sich auf vielerlei Wegen, 
die Menschen zu gewinnen (deshalb hat er „viele Male 
und auf vielerlei Weise“ durch andere zu ihnen gespro-
chen, so im Brief an die Hebräer), indem Vater, Sohn 
und Hl. Geist kooperieren, um dem Menschen ein lie-
bevolles Gegenüber zu sein und seine Antwort zu su-
chen. Das Miteinander von Menschen in verschiedenen 
Formen, Lebensweisen und Aufgaben hat seinen Ur-
sprung im göttlichen Miteinander – das ist Pallottis 
Überzeugung. Daraus dürfen wir Kraft schöpfen, wenn 
es im Leben nicht immer gelingt. Pallotti verwendet den 
Begriff der Zusammenarbeit, um diesen Zusammen-
hang zu verdeutlichen. Im folgenden Abschnitt werden 
einige kurze theologische Gedanken verdeutlichen, was 
gemeint ist.

Gott „arbeitet zusammen“

Wenn Menschen gut zusammenarbeiten, ist das ein Bild 
für das, was auch Gott macht: zusammenarbeiten – so ei-
genartig dies klingen mag. Pallotti blickt auf die Schöp-
fung durch das Prisma all dessen, was die biblische Ge-
schichte erzählt: Gott schafft die Welt aus unendlicher 
Liebe; der undankbare Adam wendet sich von Gott ab 
(„Wir alle sind Kinder Adams“, sagt er und meint damit 
nichts anderes als der Spruch ausdrückt: „Der Apfel fällt 
nicht weit vom Stamm“); Gott sucht sein Volk zu gewin-
nen, was immer wieder nicht gelingt. Die Sehnsucht nach 

109



Rettung und Erlösung wächst, bis Gott schließlich seinen 
Sohn in die Welt sendet; die sich verströmende Liebe wird 
Mensch. Dieser Mensch ist Jesus, er setzt die Bewegung 
der sich schenkenden Liebe des Vaters fort und eilt ohne 
Pause von Ort zu Ort, um die Krankheiten der Menschen 
zu heilen und ihnen das Reich Gottes, die Liebe und 
Barmherzigkeit des Vaters zu verkünden. Jesus, der das 
vollkommene Bild des Vaters ist, muss schließlich den 
Kreuzestod erleiden. Der Vater nimmt dieses Opfer des 
Sohnes an und wandelt es in Leben, in den Sieg über den 
Tod; er erweckt den Sohn auf und sendet den immer 
noch geliebten Menschen den Heiligen Geist … So etwa 
– kurz gefasst – betrachtet Pallotti die Menschen und ihre 
Geschichte. In all diesen Ereignissen haben Vater, Sohn 
und Geist für die Menschen zusammengearbeitet, koope-
riert. Dies alles wird vor Pallottis Augen lebendig, sobald 
er Menschen anblickt. Er sieht in den Menschen ein Bild 
der Dreifaltigkeit. Das bedeutet, wenn Pallotti in den vie-
len Menschen die vielen verschiedenen Bilder Gottes 
sieht, erkennt er das Zusammenwirken der drei göttli-
chen Personen. Die vielen Menschen führen ihm immer 
wieder vor Augen, was Gott alles für die Menschheit ge-
tan hat. Er fordert auf:

[...] deshalb stellt euch vor, die unermessliche Zahl der 
Seelen zu sehen, die nach dem Bild und Gleichnis der 
heiligsten Trinität geschaffen sind [...].

110



Weil der eine Gott in sich Gemeinschaft ist, arbeitet er 
zusammen – darf man in anthropomorpher Sprache und 
im Sinne Pallottis sagen. Das Zusammenwirken gehört 
zum Wesen Gottes, der in sich Gemeinschaft ist. Die 
frühchristliche Theologie versuchte, dieses Handeln der 
drei göttlichen Personen verstehbarer zu machen, indem 
sie beschrieb, wie die Personen in einer gemeinsamen 
Absicht und mit einem gemeinsamen Wollen und doch 
in unterschiedlicher Weise handeln – höchste Gemein-
schaft in Gott und tiefstes gegenseitiges Verstehen und 
Harmonieren, sollte das aussagen, eben ein Gott in Un-
terschiedenheit. Dieses Miteinander in Gott ist der Ur-
sprung jeglicher menschlichen Gemeinschaft. Deshalb 
ist die Zusammenarbeit, das Miteinander von Men-
schen, zunächst eine göttliche Gabe. Der Mensch hat am 
göttlichen Wesen und damit auch an seinen Attributen 
teil. Das Zusammenarbeiten gehört dazu und steht nach 
Pallotti in einer Reihe mit den anderen Namen oder 
Eigenschaften Gottes wie Barmherzigkeit, Reinheit, Un-
endlichkeit, Gerechtigkeit. Im menschlichen Leben ist 
die Zusammenarbeit Ausdruck der Gottebenbildlich-
keit. So kann man umgekehrt festhalten: Dort, wo Men-
schen zusammenarbeiten, wird der dreifaltige Gott selbst 
sichtbar. Pallotti sagt:

Wenn nämlich Gott irgendwie in den Geschöpfen sicht­
bar ist, so ist er es in den Werken der Liebe, denn Gott ist 
die Liebe.36 

36	 Bruno BAYER/Josef ZWEIFEL (Hg.), Vinzenz Pallotti. Ausgewählte 
Schriften, Friedberg 1985, 103.

111



Dass der Mensch ein Bild Gottes ist, betrifft also auch 
die soziale Dimension des Menschseins. Es ist nicht nur 
eine Aussage über das Individuum, sondern über die Ge-
meinsamkeit und das Miteinander der Menschen. Die 
Gemeinschaft der Menschheit bildet Gott ab, sie ist ein 
lebendiges Abbild Gottes.

Gott sendet Boten

Wie in vielen Bereichen ließ sich Pallotti auch beim 
Thema der Zusammenarbeit aus der Geschichte christli-
cher Spiritualität inspirieren. Er hängte in seinem Schlaf-
zimmer eine Tafel mit dem Satz eines Mystikers auf, der 
ihm offenbar viel bedeutete und dessen Geist er seinen 
Freunden und Mitarbeitern weiter zu geben sucht. Dieser 
Satz lautet:

Deshalb sagt der hl. Dionysius [Areopagita], das hei­
ligste, vornehmste, erhabenste und göttlichste Werk un­
ter allen göttlichen, erhabenen, vornehmen und heiligen 
Werken sei, mitzuwirken an den barmherzigen Absich­
ten, Ratschlüssen und Wünschen Gottes für das Heil der 
Menschen.37 

Wieder geht es um die Zusammenarbeit, diesmal mit 
Gott und seinem Handeln, dessen Ziel das Heil der 
Menschen ist. Zusammenarbeit meint hier die Mitarbeit 

37	 Bruno BAYER/Josef ZWEIFEL (Hg.), Vinzenz Pallotti. Ausgewählte 
Schriften, Friedberg 1985, 45f. Pallotti zitiert aus Dionysius Areopa-
gita, De Caelestis Hierarchia: Omnium divinorum divinissimum est co-
operari Deo in salutem animarum.

112



Teil 4

In der Welt von heute

Einer der wichtigsten Texte, die auf dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil als Konstitution verabschiedet wurde, 
behandelt die Kirche in der Welt von heute. Es ist eine 
programmatische Schrift: die Absage an Anachronismus 
und Rückwärtsgewandtheit und zugleich das Bekenntnis 
zu einer christlichen Zeitgenossenschaft, die Absage an 
Berührungsängste und Weltflucht sowie das Bekenntnis 
zur Weltzugewandtheit. Weil Gott die Welt liebt, ist 
auch für Christen Weltliebe angesagt im Vertrauen dar-
auf, dass Christinnen und Christen in der Welt, aber 
nicht von der Welt sind.

Ganz in der Gegenwart

Der menschlichen Suche nach Gott kommt Gottes Ge-
genwart in allem bereits zuvor. Die Suche nach Gott – 
immer und in allen Dingen – fordert eine besondere 
Wachheit des Menschen und die Präsenz im Hier und 
Jetzt. Es gehört zum Allgemeingut eines spirituell ausge-
richteten Lebens, diese Aufmerksamkeit für den Augen-
blick zu pflegen. Oft wird dazu eine Geschichte aus dem 
buddhistischen Kontext erzählt: Ein Zen-Schüler fragt 
seinen Meister: „Was unterscheidet den Zen-Meister von 
einem Zen-Schüler?“ Der Zen-Meister antwortet: „Wenn 

143



ich gehe, dann gehe ich. Wenn ich esse, dann esse ich. 
Wenn ich schlafe, dann schlafe ich.“ Diese Übereinstim-
mung von Handeln und Denken will geübt werden. Es 
ist nicht nur die Voraussetzung für Sammlung und effek-
tive Arbeit, sondern auch für die Qualität von Gemein-
schaftsleben und für das Gebet hilfreich.

Aufmerksamkeit und Präsenz

Alles soll mit Aufmerksamkeit und Wachheit getan wer-
den, mit einer hohen Sensibilität für den Augenblick. 
Pallotti verwendet dafür den Ausdruck con attualità. 
Der Mensch soll ganz und gar präsent sein. Ziel seiner 
Konzentration auf die Gegenwart ist es, alles, was ihm 
widerfährt, aufmerksam wahrzunehmen, anzunehmen 
und darin Gott zu suchen. Sich die ständige Anwesen-
heit Gottes im Gedächtnis zu halten hilft, der unendli-
chen liebenden Gegenwart Gottes mit liebender Präsenz 
zu antworten. Gottes Suche nach dem Menschen soll die 
Suche des Menschen nach Gott gegenüberstehen oder 
anders ausgedrückt: Gottes Präsenz soll unsere Präsenz ge­
genüberstehen. In unserem Suchen begegnet uns der uns 
suchende Gott. Und konkret: In den Dingen und Ereig-
nissen, die uns widerfahren, die unser Leben ausmachen, 
sucht uns Gott. Wir finden ihn dort, das heißt eben 
überall, in allem, was uns begegnet. Gottes Gegenwart 
liegt nicht hinter den Ereignissen verborgen, so als hätten 
diese in sich noch keinen Wert, sondern er ist in den Ge-
schehnissen selbst zugegen. „Der Augenblick ist Gottes 
Gewand“, so formuliert es Martin Buber. Ganz im Au-
genblick da zu sein und ihn auszukosten, bedarf einer 

144



ISBN  978-3-87614-140-4

Sp
iri

tu
al

itä
t f

ür
 d

ie
 G

eg
en

w
ar

t
Br

ig
it

te
 M

. P
ro

ks
ch

Wie kann Christsein in einer immer 
komplexer werdenden Welt aus
sehen?
Wie begegnet man Lebenskrisen, 
gesellschaftlichen Umbrüchen und 
sich ständig wandelnden Lebens-
chancen? Die Suche nach Antwor-
ten führte an unerwarteter Stelle 
zu Inspirationen: Vinzenz Pallotti, 
der im 19. Jahrhundert in Rom lebte, 
war mit seinen Einsichten und „pro-
phetischen Botschaften“ seiner 
Zeit weit voraus.


