
U N R A S T

Natasha A. Kelly

Afrokultur
»der raum zwischen gestern und morgen«

2016-04 kelly 2.indd   3 28.04.2016   10:18:03



| 7

1. 	 Einleitung

Ein afrikanisches Sprichwort sagt, dass Wissen wie ein Garten ist: wenn 
es nicht gepflegt wird, dann kann es nicht geerntet werden. Der Bedeu-
tung nach, sollte Wissen nicht als gegeben angenommen, sondern immer 
hinterfragt werden: Wer hat welches Wissen, wann, in welchem sozialen, 
politischen und/oder kulturellen Kontext produziert? Wer hat welches 
Wissen wann und wie reproduziert? Warum wissen wir das, was wir wissen 
und nichts anderes? Wie und wann kann Nichtwissen in Wissen überführt 
oder falsches Wissen korrigiert werden?

Zahlreiche wissenschaftliche Untersuchungen von deutschen Schulbü-
chern belegen, inwieweit gängige Unterrichtsmaterialien koloniale Afrika-
bilder re_produzieren1 und rassistisches Gedankengut in die Gegenwart 
transportieren (vgl. Hamann 2010, Marmer/Sow 2013). Sie bestätigen die 
Überpräsenz rassistischer Konstruktionen Afrikas und gleichsam die Un-
terpräsenz von Wissen über oder eine Auseinandersetzung mit dem Reich-
tum von afrikanischen Gesellschaften und den dort lebenden Menschen. 
Vor allem aber Wissen, welches selbstbestimmt aus Schwarzer2 Perspektive 
re_produziert wird, findet in deutschen schulischen wie akademischen 
Kontexten nur sehr selten Beachtung. Die Tatsache, dass afrikanisch-deut-
sche Geschichte(n)3 bis ins 12. Jahrhundert zurückreicht/-reichen, wird 

1	 Der Unterstrich in ›re_produzieren‹ bringt im Anschluss an Hayn (2011) die 
Un_Eindeutigkeit zum Ausdruck, dass jede Wissensproduktion immer im Aus-
tausch mit weiteren Wissensproduktionen entsteht und dass in der Verwobenheit 
von Produzieren und Reproduzieren und ihrer Gleichzeitigkeit auch Lücken zu 
finden sind. Der Unterstrich macht an dieser Stelle deutlich, dass Produktion und 
Reproduktion nie identisch sind und dass es immer zu Verschiebungen in den 
Aushandlungsprozessen von Wissen kommt (vgl. Hayn 2011: 139).

2	 ›Schwarz‹ ist ein Ausdruck der selbst gewählten sozialpolitischen Positionierung 
von Personen und Personengruppen, die ihren Ursprung in Afrika haben und durch 
Kolonialrassismus diskriminiert sind. Schwarz wird stets mit einem großen »S« 
geschrieben, auch in der adjektivistischen Verwendung, um die biologisierende 
Vorstellung von (Haut-)Farbe zu brechen und die soziale Realität, die aufgrund 
dieser kolonialisierten Vorstellung hergestellt wird, zum Ausdruck zu bringen.

3	 Da Identitätsangebote aus Kommunikationsprozessen resultieren, in der Geschich-
ten an Geschichten anschließen, werden Geschichte(n) in der hier vorgelegten 
Arbeit im Sinne von S. J. Schmidt als Übergänge beschrieben, deren Kontinuität im 
Denken und Kommunizieren (kontrafaktisch) unterbrochen werden, was schrift-
sprachlich mit einer Klammer dargestellt wird (vgl. Schmidt 2003: 50).

2016-04 kelly 2.indd   7 28.04.2016   10:18:03



8 |

gänzlich ausgeblendet (vgl. Lorde 2008, Oguntoye et al. 1991). Stattdessen 
beginnt eine verkürzte Geschichtenerzählung erst mit der Kolonialisierung 
des afrikanischen Kontinents.

Dass es schon lange vor den eurozentrischen Wissenschaften und Wis-
sensvermittlungsformen Geschichte(n) in und über Afrika gab, mit denen 
Schwarze Menschen selbst ihre sozialen Realitäten erklärten, wird nicht 
als gegeben angenommen (vgl. Arndt 2001: 34ff.). Ebenso wenig gehören 
symbolische Bildre_produktionen, mit denen Regeln für das tägliche Leben 
in afrikanischen Gemeinden ausgehandelt und Emotionen zum Ausdruck 
gebracht werden, zu den Erkenntniswelten europäischer Gelehrter (vgl. 
Goertz 2003: 310ff.). Mit Blick auf die institutionalisierte Schriftsprach-
lichkeit des Westens, die in deutschen Schulen als Grundkompetenz gelehrt 
und gelernt wird, werden vielmehr afrikanische Stadt- und Dorfgemein-
schaften nach eurozentrischer Vorstellung als schriftlose Gesellschaften 
verhandelt, die ausschließlich in Oralität entscheiden würden, was gut ist 
und was böse, was schön oder hässlich, richtig oder falsch. Dementspre-
chend herrscht in Europa die weitverbreitete Ansicht, dass afrikanisches 
Wissen ausschließlich in verbalen Kommunikationsprozessen ausgehandelt 
wird, weshalb es eurozentrischen Wissensformationen untergeordnet wird. 

Wissensvermittler_innen4, wie beispielsweise die griots aus Westafrika, 
die in der Erzählform des story-telling das reglementieren, was als Wissen 
angenommen oder als Nichtwissen abgelehnt wird, werden den euro-
päischen Schriftgelehrten nicht gleichgestellt (vgl. Kamara 2007: 61ff.). 
Dennoch entscheiden sie als Behüter_innen der Vergangenheit, Wär-
ter_innen der Gegenwart und Beschützer_innen der Zukunft, aus welcher 
Perspektive Geschichte(n) erzählt wird/werden und damit einhergehend 
aus welcher sozialen Positionierung Wissen re_produziert wird. Gleichsam 
legen sie in ihren spezifischen Kontexten fest, inwieweit sie sich als Wis-
sensre_produzent_innen un-/kritisch verorten. Und obwohl dieses Wissen 

4	 Aufgrund des binären eurozentrischen Ordnungsschemas wird ausgeblendet, dass 
Zweigeschlechtlichkeit über die Kategorisierung Mann/Frau nicht auf natürliche 
Gegebenheiten beruht, sondern ebenso wie die Kategorie ›Rasse‹ durch soziale und 
historische Normsetzungen entstanden ist. Um diese geschlechtliche Ordnung zu 
entgrenzen, wird der Unterstrich als sogenannter gender gap eingesetzt, sodass ein 
Ort der Geschlechtlichkeit eröffnet wird, an dem neue Körpersubjektivitäten veror-
tet werden können. Siehe dazu: s_he (2010): Performing the Gap. Querre Gestalten 
und geschlechtliche Aneignung. http://arranca.org/ausgabe/28/performing-the-
gap (29.04.13).

2016-04 kelly 2.indd   8 28.04.2016   10:18:03



| 9

nur marginal in den Mainstream der eurozentrischen Wissensgesellschaft 
gelangt, so gehören afrikanische Legenden und Erzählungen, Deutungen 
und Dichtungen zu einem globalen Schwarzen Wissensarchiv, das noch 
heute Gültigkeit besitzt (vgl. Eggers 2005: 18ff.) – auch in Deutschland. 

Während der Versklavung beispielsweise wurden Schwarze Kommunika-
tionsformen hervorgebracht, die tief in den Kulturen und Traditionen des 
afrikanischen Geschichtenerzählens verwurzelt sind. Mittels spezifischer 
Kommunikationsmuster entstand ein spezifisch Schwarzes Wissenssystem, 
das nicht nur das Über_Leben innerhalb des Sklaven- und Kolonialsystems 
sicherte, sondern zudem die Bildung von Schwarzen Communitys weltweit 
ermöglichte. Demgemäß wurden zum einen selbstbestimmte Deutungs-
muster in spirituals und blues ausgehandelt und zum anderen eigene Inter-
pretationen des weißen5 Herrschaftswissens angefertigt (vgl. hooks 1994: 
204ff., Eggers 2005: 18ff.), sodass afrikanische und europäische Diktionen 
synkretisiert und Geschichte(n) aus Schwarzer Perspektive erzählt werden 
konnte(n). Bereits der Schwarze US-amerikanische6 Philosoph, Soziologe 
und Vertreter der Bürgerrechtsbewegung W. E. B. Du Bois verweist in The 
Souls of Black Folk (1903/2003) auf die Bedeutung von v. a. Musik, die er 
als spezifische Kommunikationsform der Schwarzen Kultur verhandelt 
(vgl. Du Bois 2003: 177ff.) und legt damit die ideologischen Rahmen-
bedingungen für das Konzept ›Afrodeutsch‹. So ist es kein Zufall, dass 
Schwarze Wissensre_produzent_innen der Gegenwart, wie die Schwarze 
deutsche Poetin, Aktivistin und Wissenschaftlerin May Ayim in ihrem 
Gedichtband blues in schwarz weiss (1995/2005), nicht nur die überlieferte 
Ausdrucksform des Blues wählen, um dem gelebten Kolonialrassismus in 
Deutschland Ausdruck zu verleihen (vgl. Ayim 2005: 82f.). May Ayim setzt 
ebenso verschiedene Adinkra Zeichen der Aschanti ein, wie das Sankofa 
Symbol7, womit sie ihr Lesepublikum der Bedeutung entsprechend einlädt, 
ihr afrikanisches Erbe zu erkennen, in die Gegenwart zu holen und als 

5	 Der Begriff ›Weiß‹ wird im Schriftbild kursiv gesetzt, um die privilegierte Position 
von Weißen in Bezug auf Rassismus zu benennen und sichtbar zu machen (vgl. Arndt 
2005, Eggers 2005, Nduka-Agwu/Hornscheidt 2010).

6	 Die Dezentrierung der Vereinigten Staaten von dem Begriff ›Amerika‹ verweist auf 
die Geschichte der USA als Kolonialmacht und unterstreicht den gegenwärtigen 
Prozess der Transnationalisierung und Globalisierung der Kulturen (vgl. Roth 2011: 
430ff.).

7	 Zur Erklärung des Sankofa-Symbols siehe Kapitel 2.3.

2016-04 kelly 2.indd   9 28.04.2016   10:18:03



Quelle für die Deutung der Zukunft zu verstehen (vgl. Ayim 2005: 129, 
Goertz 2003: 306f.). 

Für May Ayim, deren persönliche Adoptionsakten zerstört wurden, 
bedeutete die Suche nach ihrer Vergangenheit das Finden einer globalen 
Identität, die in der afrikanischen Diaspora verortet werden kann. Ihre 
zahlreichen Essays, Gedichte und Vorträge zeugen von einer Konnektivität 
zwischen ihrem Lebensmittelpunkt in Deutschland und ihren familiären 
Wurzeln in Ghana (vgl. Ayim 1997). In einem »garten« (Ayim 1995: 
40), der den sichtbaren Platz zwischen zwei Welten symbolisiert, sucht 
die Poetin sich selbst zwischen schriftlichen und mündlichen Überliefe-
rungen der eurozentrischen und afrozentrischen Diskurse zu verorten. 
In einem vermeintlichen Zwischenraum – einem Raum zwischen gestern 
und morgen – re_produziert May Ayim Wissen, das auf W.E.B. Du Bois‘ 
soziologischen Vorstellungen von racial identity zurückgeführt werden 
kann. Vorstellungen, die nicht zuletzt durch seinen zweijährigen Studi-
enaufenthalt in Deutschland geformt wurden. W. E. B. Du Bois, der von 
1892 – 1894 (während der Blütezeit des deutschen Kolonialismus) an der 
Humboldt Universität zu Berlin (damals Friedrich-Wilhelms-Universität) 
studierte, erlebte Deutschland als »culture in search of a nation« (Du Bois 
1940/2007: 136), was nicht nur Deutschlands soziale Struktur zu Ende 
des 19. Jahrhunderts beschreibt, sondern gleichsam Du Bois‘ gelebte Mar-
ginalizierung als Schwarzer Mann in den Vereinigten Staaten von Amerika 
reflektiert (vgl. Adams 2005: 211, Berman 2005: xi).

Während der Zeit der Bürgerrechtsbewegungen profitieren Schwarze 
US-amerikanische Aktivist_innen und Wissenschaftler_innen wie Audre 
Lorde u. a. von den gesellschaftlichen Veränderungen, die auf der Grundla-
ge von W.E.B. Du Bois‘ Wissensformationen in den Vereinigten Staaten in-
stitutionalisiert wurden. Die Schwarze Feministin, Lesbe, Mutter und Krie-
gerin (wie Audre Lorde sich selbst bezeichnete) generierte beispielsweise 
als Folge des racial turns im Kontext der aufsteigenden US-amerikanischen 
Frauenbewegung das Konzept des global feminism mit dem Ziel, nicht nur 
innerhalb der USA, sondern weltweit sozialen, politischen und kulturellen 
Wandel auch in der bis dato vermeintlich homogenen weißen Frauenbe-
wegung zu bewirken (vgl. Lorde 2008: 175). Durch eine Gastprofessur an 
der Freien Universität in Berlin verweilte auch sie – viele Jahrzehnte nach 
W. E. B. Du Bois – in Deutschland und nahm Einfluss auf die hiesigen 
sozialpolitischen Entwicklungen. 

2016-04 kelly 2.indd   10 28.04.2016   10:18:03



| 11

Während ihres Aufenthalts stellte sie fest, dass es weder Forschungen 
zur Geschichte Schwarzer Menschen noch eine Schwarze Community in 
Deutschland gab. Dies veranlasste sie, mehrere Schreibworkshops durch-
zuführen, die vor allem ihre Schwarzen Student_innen dazu inspirierten, 
Wissen zu hinterfragen und ihre Geschichte(n) aus einer selbstbestimmten 
Perspektive aufzuschreiben. In zweijähriger Arbeit wurden autobiografi-
sche Texte von Schwarzen deutschen Frauen verschiedener Generationen, 
Gruppendiskussionen und Poesie zusammengestellt und mit der Dip-
lomarbeit von May Ayim mit dem Titel Afro-Deutsche. Ihre Kultur- und 
Sozialisationsgeschichte auf dem Hintergrund gesellschaftlicher Veränderung 
(1986) verbunden, womit die Vielfalt von Afrodeutschen und die lange 
Geschichte der Afrikaner_innen in Deutschland erstmals aus Schwarzer 
Perspektive thematisiert wurde. Das Standardwerk Farbe bekennen. Afro-
deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte (1986) (kurz: Farbe beken-
nen) entstand und lieferte einen der ersten deutschsprachigen Beiträge zur 
Kritik Schwarzer Frauen am deutschen Kolonialismus. Indem Audre Lorde 
Schwarze Frauen in Deutschland dazu anregte, hinter den Schleier der 
kolonialen Vergangenheit zu blicken (oder um es mit den Worten von Du 
Bois zu sagen: »Leaving, then, the world of the white man, I have stepped 
within the veil, raising it that you may view faintly its deeper recesses (…)« 
(Du Bois 1903/2003: 3)) waren sie in der Lage, eine aktive Rolle in der 
Dekonstruktion von binären Oppositionen und Hierarchien einzunehmen. 

Durch die Publikation von Farbe bekennen wurde – wenn auch mit 
Verzögerung – ein postkolonialer Diskurs in der deutschen Wissenschaft 
und Politik weitläufig eröffnet und gleichzeitig neue Formen der Wissens-
re_produktion eingeführt, die in der heranwachsenden Wissensgesellschaft 
einer neuen Wissensordnung bedürfen. So erschienen nach der Publikation 
von Farbe bekennen pädagogische, psychologische, literatur- und kulturwis-
senschaftliche sowie historische und politische Arbeiten von Schwarzen Au-
tor_innen in deutscher und englischer Sprache, die eine Dis_Kontinuität in 
der Schwarzen Wissensre_produktion in und aus Deutschland belegen und 
in der öffentlichen Diskussion den Zusammenhang zwischen der Geschichte 
des Kolonialismus und der Konstruktion von Identität und Zugehörigkeit 
im deutschen Kontext schrittweise aufzeigten. Gut ein Jahrhundert nach 
W.E.B. Du Bois Aufenthalt in und seinen Analysen über Deutschland wurde 
durch Farbe bekennen Deutschland als eine Nation beschreibbar, die ihre 
Kultur (wieder-)entdeckt und mit Afrika in Beziehung bringt. 

2016-04 kelly 2.indd   11 28.04.2016   10:18:03



12 |

In eben dieser Überlieferung ist auch die vorliegende Arbeit zu verste-
hen. Mit Afrokultur. ›der raum zwischen gestern und morgen.‹8 reihe ich 
mich als Schwarze Frau in Deutschland in die Tradition jener Schwarzen 
Autor_innen und Schwarzen Wissenschaftler_innen ein, die bemüht sind 
bzw. waren, den Hinterlassenschaften ihres geistig kulturellen Erbes in der 
afrodeutschen Gegenwart Bedeutung beizumessen. Aus postkolonialer Be-
obachtungsperspektive, was als Intervention in die bestehende vermeintlich 
›objektive‹ Ordnung des deutschen Wissen(schafts)systems zu verstehen 
ist, wird der Versuch unternommen, vergangene und gegenwärtige Formen 
kolonialrassistischer Gewalt zu überwinden, die als »dualistic framework« 
(Mama 1995: 14) des deutschen Kulturprogramms9 fungieren. Da be-
stimmte kulturelle Muster Möglichkeiten der Hegemonie und Dominanz 
eröffnen, andere jedoch nicht, wird untersucht, inwieweit kulturelle Muster 
mit Ohn_Machtbeziehungen innerhalb von Wissenskulturen verbunden 
sind, aber auch, inwieweit diese Räume alltägliche Handlungsfähigkeit 
markieren – oder nicht. Auf dieser Grundlage werden Wissensre_pro-
duktionen und -findungen in ihren jeweils spezifischen historischen und 
politischen Kontexten auf globaler Ebene bzw. in der Verwobenheit von 
bestimmten Räumen (entangeled histories) gedeutet (vgl. Conrad/Randeria 
2002: 17). Die Analyse von postkolonialen Geschichten und Diskursen 
kann somit etwas über gesellschaftlich relevante Prozesse und Handlungen 
in der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Deutschlands aussagen 
und gleichzeitig neue Kommunikationsperspektiven und -prozesse in der 
deutschen Kommunikationswissenschaft und darüber hinaus zulassen. 
Darüber hinaus verfolgt die vorliegende Arbeit das Ziel, neue Prägungen 
der Wissensformation aufzuzeigen und den akademischen Kanon an 
Schwarzer Wissensre_produktionen im deutschen Kontext fortzuführen 
und anschlussfähig zu machen. 

8	 Zitiert aus May Ayim (1997): auskunft. In: May Ayim: nachtgesang, 15
9	 Das Kulturkonzept geht auf den weißen Medien- und Sprachphilosophen Siefried J. 

Schmidt zurück, der in Kognitive Autonomie und soziale Orientierung (1994) mode-
rate Formen der kulturalistischen Diskursbegründung in die deutsche Kommunika-
tionswissenschaft einführt und Kultur als ein innerhalb der Gesellschaft akzeptiertes 
und für alle Gesellschaftsmitglieder verbindliches Programm der Anwendung von 
Unterscheidungen samt ihrer affektiven und normativen Konnotationen konzipiert 
(vgl. Schmidt 1994: 202ff.).

2016-04 kelly 2.indd   12 28.04.2016   10:18:03




