Natasha A. Kelly

AFROKULTUR

»der raum zwischen gestern und morgenc

UNRAST



1. Einleitung

Ein afrikanisches Sprichwort sagt, dass Wissen wie ein Garten ist: wenn
es nicht gepflegt wird, dann kann es nicht geerntet werden. Der Bedeu-
tung nach, sollte Wissen nicht als gegeben angenommen, sondern immer
hinterfragt werden: Wer hat welches Wissen, wann, in welchem sozialen,
politischen und/oder kulturellen Kontext produziert? Wer hat welches
Wissen wann und wie reproduziert? Warum wissen wir das, was wir wissen
und nichts anderes? Wie und wann kann Nichtwissen in Wissen tiberfiihrt
oder falsches Wissen korrigiert werden?

Zahlreiche wissenschaftliche Untersuchungen von deutschen Schulbii-
chern belegen, inwieweit gingige Unterrichtsmaterialien koloniale Afrika-
bilder re_produzieren! und rassistisches Gedankengut in die Gegenwart
transportieren (vgl. Hamann 2010, Marmer/Sow 2013). Sie bestitigen die
Uberprisenz rassistischer Konstruktionen Afrikas und gleichsam die Un-
terprasenz von Wissen tiber oder eine Auseinandersetzung mit dem Reich-
tum von afrikanischen Gesellschaften und den dort lebenden Menschen.
Vor allem aber Wissen, welches selbstbestimmt aus Schwarzer? Perspektive
re_produziert wird, findet in deutschen schulischen wie akademischen
Kontexten nur sehr selten Beachtung. Die Tatsache, dass afrikanisch-deut-
sche Geschichte(n)3 bis ins 12. Jahrhundert zuriickreicht/-reichen, wird

1 Der Unterstrich in >re_produzieren< bringt im Anschluss an Hayn (2011) die
Un_Eindeutigkeit zum Ausdruck, dass jede Wissensproduktion immer im Aus-
tausch mit weiteren Wissensproduktionen entsteht und dass in der Verwobenheit
von Produzieren und Reproduzieren und ihrer Gleichzeitigkeit auch Liicken zu
finden sind. Der Unterstrich macht an dieser Stelle deutlich, dass Produktion und
Reproduktion nie identisch sind und dass es immer zu Verschiebungen in den
Aushandlungsprozessen von Wissen kommt (vgl. Hayn 2011: 139).

2 >Schwarz< ist ein Ausdruck der selbst gewihlten sozialpolitischen Positionierung
von Personen und Personengruppen, die ihren Ursprung in Afrika haben und durch
Kolonialrassismus diskriminiert sind. Schwarz wird stets mit einem grofien » S«
geschrieben, auch in der adjektivistischen Verwendung, um die biologisierende
Vorstellung von (Haut-)Farbe zu brechen und die soziale Realitit, die aufgrund
dieser kolonialisierten Vorstellung hergestellt wird, zum Ausdruck zu bringen.

3 Daldentititsangebote aus Kommunikationsprozessen resultieren, in der Geschich-
ten an Geschichten anschliefen, werden Geschichte(n) in der hier vorgelegten
Arbeit im Sinne von S. J. Schmidr als Uberginge beschrieben, deren Kontinuitit im
Denken und Kommunizieren (kontrafaktisch) unterbrochen werden, was schrift-
sprachlich mit einer Klammer dargestellt wird (vgl. Schmidt 2003: 50).

|7



ginzlich ausgeblendet (vgl. Lorde 2008, Oguntoye et al. 1991). Stattdessen
beginnt eine verkiirzte Geschichtenerzihlung erst mit der Kolonialisierung
des afrikanischen Kontinents.

Dass es schon lange vor den eurozentrischen Wissenschaften und Wis-
sensvermittlungsformen Geschichte(n) in und iiber Afrika gab, mit denen
Schwarze Menschen selbst ihre sozialen Realititen erklirten, wird nicht
als gegeben angenommen (vgl. Arndt 2001: 34fF.). Ebenso wenig gehoren
symbolische Bildre_produktionen, mit denen Regeln fiir das tigliche Leben
in afrikanischen Gemeinden ausgehandelt und Emotionen zum Ausdruck
gebracht werden, zu den Erkenntniswelten europiischer Gelehrter (vgl.
Goertz 2003: 310f.). Mit Blick auf die institutionalisierte Schriftsprach-
lichkeit des Westens, die in deutschen Schulen als Grundkompetenz gelehre
und gelernt wird, werden vielmehr afrikanische Stadt- und Dorfgemein-
schaften nach eurozentrischer Vorstellung als schriftlose Gesellschaften
verhandelt, die ausschliefflich in Oralitit entscheiden wiirden, was gut ist
und was bése, was schén oder hisslich, richtig oder falsch. Dementspre-
chend herrscht in Europa die weitverbreitete Ansiche, dass afrikanisches
Wissen ausschliefilich in verbalen Kommunikationsprozessen ausgehandelt
wird, weshalb es eurozentrischen Wissensformationen untergeordnet wird.

Wissensvermittler_innen#, wie beispielsweise die griozs aus Westafrika,
die in der Erzahlform des story-telling das reglementieren, was als Wissen
angenommen oder als Nichtwissen abgelehnt wird, werden den euro-
piischen Schriftgelehrten nicht gleichgestelle (vgl. Kamara 2007: 611F.).
Dennoch entscheiden sie als Behtiter_innen der Vergangenheit, Wir-
ter_innen der Gegenwart und Beschiitzer_innen der Zukuntft, aus welcher
Perspektive Geschichte(n) erzihlt wird/werden und damit einhergehend
aus welcher sozialen Positionierung Wissen re_produziert wird. Gleichsam
legen sie in ihren spezifischen Kontexten fest, inwieweit sie sich als Wis-
sensre_produzent_innen un-/kritisch verorten. Und obwohl dieses Wissen

4 Aufgrund des biniren eurozentrischen Ordnungsschemas wird ausgeblendet, dass
Zweigeschlechtlichkeit iiber die Kategorisierung Mann/Frau nicht auf natiirliche
Gegebenheiten beruht, sondern ebenso wie die Kategorie >Rasse< durch soziale und
historische Normsetzungen entstanden ist. Um diese geschlechtliche Ordnung zu
entgrenzen, wird der Unterstrich als sogenannter gender gap cingesetzt, sodass cin
Ortder Geschlechtlichkeit eréffnet wird, an dem neue Kérpersubjektivititen veror-
tet werden konnen. Siche dazu: s_he (2010): Performing the Gap. Querre Gestalten
und geschlechtliche Ancignung. http://arranca.org/ausgabe/28/performing-the-
gap (29.04.13).

8|



nur marginal in den Mainstream der eurozentrischen Wissensgesellschaft
gelangt, so gehoren afrikanische Legenden und Erzihlungen, Deutungen
und Dichtungen zu cinem globalen Schwarzen Wissensarchiv, das noch
heute Giiltigkeit besitzt (vgl. Eggers 2005: 18ff.) — auch in Deutschland.
Wahrend der Versklavung beispielsweise wurden Schwarze Kommunika-
tionsformen hervorgebrache, die tief in den Kulturen und Traditionen des
afrikanischen Geschichtenerzihlens verwurzele sind. Mittels spezifischer
Kommunikationsmuster entstand ein spezifisch Schwarzes Wissenssystem,
das nicht nur das Uber_Leben innerhalb des Sklaven- und Kolonialsystems
sicherte, sondern zudem die Bildung von Schwarzen Communitys weleweit
ermoglichte. Demgemifl wurden zum einen selbstbestimmte Deutungs-
muster in spirituals und blues ausgehandelt und zum anderen eigene Inter-
pretationen des weiffen> Herrschaftswissens angefertige (vgl. hooks 1994:
204fF,, Eggers 2005: 181t.), sodass afrikanische und europiische Diktionen
synkretisiert und Geschichte(n) aus Schwarzer Perspektive erzihlt werden
konnte(n). Bereits der Schwarze US-amerikanische® Philosoph, Soziologe
und Vertreter der Biirgerrechtsbewegung W. E. B. Du Bois verweist iz The
Souls of Black Folk (1903/2003) auf die Bedeutung von v. a. Musik, die er
als spezifische Kommunikationsform der Schwarzen Kultur verhandelt
(vgl. Du Bois 2003: 177ft.) und legt damit die ideologischen Rahmen-
bedingungen fir das Konzept >Afrodeutsch<. So ist es kein Zufall, dass
Schwarze Wissensre_produzent_innen der Gegenwart, wie die Schwarze
deutsche Poetin, Aktivistin und Wissenschaftlerin May Ayim in ihrem
Gedichtband blues in schwarz weiss (1995/2005), nicht nur die iiberlieferte
Ausdrucksform des Blues wihlen, um dem gelebten Kolonialrassismus in
Deutschland Ausdruck zu verleihen (vgl. Ayim 2005: 82f.). May Ayim setzt
ebenso verschiedene Adinkra Zeichen der Aschanti ein, wie das Sankofa
Symbol”, womit sie ihr Lesepublikum der Bedeutung entsprechend einlids,
ihr afrikanisches Etbe zu erkennen, in die Gegenwart zu holen und als

5 Der Begrift > Weif§< wird im Schriftbild kursiv gesetzt, um die privilegierte Position
von Weifsen in Bezug auf Rassismus zu benennen und sichtbar zu machen (vgl. Arndt
2005, Eggers 2005, Nduka-Agwu/Hornscheidt 2010).

6 DieDezentrierung der Vercinigten Staaten von dem Begriff > Amerika< verweist auf
die Geschichte der USA als Kolonialmacht und unterstreicht den gegenwirtigen
Prozess der Transnationalisierung und Globalisierung der Kulturen (vgl. Roth 2011:
430ff).

7 Zur Erklirung des Sankofa-Symbols siche Kapitel 2.3.

El



Quelle fiir die Deutung der Zukunft zu verstehen (vgl. Ayim 2005: 129,
Goertz 2003: 306t.).

Fur May Ayim, deren personliche Adoptionsakten zerstort wurden,
bedeutete die Suche nach ihrer Vergangenheit das Finden einer globalen
Identitit, die in der afrikanischen Diaspora verortet werden kann. Thre
zahlreichen Essays, Gedichte und Vortrige zeugen von einer Konnektivitit
zwischen ihrem Lebensmittelpunke in Deutschland und ihren familidren
Whurzeln in Ghana (vgl. Ayim 1997). In einem »garten« (Ayim 1995:
40), der den sichtbaren Platz zwischen zwei Welten symbolisiert, sucht
die Poetin sich selbst zwischen schriftlichen und miindlichen Uberliefe-
rungen der eurozentrischen und afrozentrischen Diskurse zu verorten.
In cinem vermeintlichen Zwischenraum — einem Raum zwischen gestern
und morgen — re_produziert May Ayim Wissen, das auf W.E.B. Du Bois'
soziologischen Vorstellungen von racial identity zuriickgefithrt werden
kann. Vorstellungen, die nicht zuletzt durch seinen zweijihrigen Studi-
enaufenthalt in Deutschland geformt wurden. W. E. B. Du Bois, der von
1892 — 1894 (wihrend der Bliitezeit des deutschen Kolonialismus) an der
Humboldt Universitit zu Berlin (damals Friedrich-Wilhelms-Universitit)
studierte, erlebte Deutschland als » culture in search of a nation « (Du Bois
1940/2007: 136), was nicht nur Deutschlands soziale Struktur zu Ende
des 19. Jahrhunderts beschreibt, sondern gleichsam Du Bois* gelebte Mar-
ginalizierung als Schwarzer Mann in den Vereinigten Staaten von Amerika
reflektiert (vgl. Adams 2005: 211, Berman 2005: xi).

Waihrend der Zeit der Biirgerrechtsbewegungen profitieren Schwarze
US-amerikanische Aktivist_innen und Wissenschaftler_innen wie Audre
Lorde u. a. von den gesellschaftlichen Verinderungen, die auf der Grundla-
ge von W.E.B. Du Bois* Wissensformationen in den Vereinigten Staaten in-
stitutionalisiert wurden. Die Schwarze Feministin, Lesbe, Mutter und Krie-
gerin (wie Audre Lorde sich selbst bezeichnete) generierte beispielsweise
als Folge des racial turns im Kontext der aufsteigenden US-amerikanischen
Frauenbewegung das Konzept des global feminism mit dem Ziel, niche nur
innerhalb der USA, sondern weltweit sozialen, politischen und kulturellen
Wandel auch in der bis dato vermeintlich homogenen weiffen Frauenbe-
wegung zu bewirken (vgl. Lorde 2008: 175). Durch eine Gastprofessur an
der Freien Universitit in Berlin verweilte auch sie — viele Jahrzehnte nach
W. E. B. Du Bois — in Deutschland und nahm Einfluss auf die hiesigen

sozialpolitischen Entwicklungen.



Wahrend ihres Aufenthalts stellte sie fest, dass es weder Forschungen
zur Geschichte Schwarzer Menschen noch eine Schwarze Community in
Deutschland gab. Dies veranlasste sie, mehrere Schreibworkshops durch-
zufithren, die vor allem ihre Schwarzen Student_innen dazu inspirierten,
Wissen zu hinterfragen und ihre Geschichte(n) aus einer selbstbestimmten
Perspektive aufzuschreiben. In zweijahriger Arbeit wurden autobiografi-
sche Texte von Schwarzen deutschen Frauen verschiedener Generationen,
Gruppendiskussionen und Poesie zusammengestellt und mit der Dip-
lomarbeit von May Ayim mit dem Titel Afro-Deutsche. Ihre Kultur- und
Sozialisationsgeschichte anf dem Hintergrund gesellschaftlicher Verinderung
(1986) verbunden, womit die Vielfalt von Afrodeutschen und die lange
Geschichte der Afrikaner innen in Deutschland erstmals aus Schwarzer
Perspektive thematisiert wurde. Das Standardwerk Farbe bekennen. Afro-
dentsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte (1986) (kurz: Farbe beken-
nen) entstand und lieferte einen der ersten deutschsprachigen Beitrige zur
Kritik Schwarzer Frauen am deutschen Kolonialismus. Indem Audre Lorde
Schwarze Frauen in Deutschland dazu anregte, hinter den Schleier der
kolonialen Vergangenheit zu blicken (oder um es mit den Worten von Du
Bois zu sagen: »Leaving, then, the world of the white man, I have stepped
within the veil, raising it that you may view faintly its deeper recesses (...) «
(Du Bois 1903/2003: 3)) waren sie in der Lage, eine aktive Rolle in der
Dekonstruktion von biniren Oppositionen und Hierarchien einzunchmen.

Durch die Publikation von Farbe bekennen wurde — wenn auch mit
Verzdgerung — ein postkolonialer Diskurs in der deutschen Wissenschaft
und Politik weitldufig eréffnet und gleichzeitig neue Formen der Wissens-
re_produktion eingefiihrt, die in der heranwachsenden Wissensgesellschaft
einer neuen Wissensordnung bediirfen. So erschienen nach der Publikation
von Farbe bekennen pidagogische, psychologische, literatur- und kulturwis-
senschaftliche sowie historische und politische Arbeiten von Schwarzen Au-
tor_innen in deutscher und englischer Sprache, die eine Dis_Kontinuitit in
der Schwarzen Wissensre_produktion in und aus Deutschland belegen und
in der 6ffentlichen Diskussion den Zusammenhang zwischen der Geschichte
des Kolonialismus und der Konstruktion von Identitit und Zugehorigkeit
im deutschen Kontext schrittweise aufzeigten. Gut ein Jahrhundert nach
W.E.B. Du Bois Aufenthalt in und seinen Analysen tiber Deutschland wurde
durch Farbe bekennen Deutschland als eine Nation beschreibbar, die ihre
Kultur (wieder-)entdeckt und mit Afrika in Bezichung bringt.

[11



In eben dieser Uberlieferung ist auch die vorliegende Arbeit zu verste-
hen. Mit Afrokultur. >der raum zwischen gestern und morgen.<® reihe ich
mich als Schwarze Frau in Deutschland in die Tradition jener Schwarzen
Autor_innen und Schwarzen Wissenschaftler_innen ein, die bemiiht sind
bzw. waren, den Hinterlassenschaften ihres geistig kulturellen Erbes in der
afrodeutschen Gegenwart Bedeutung beizumessen. Aus postkolonialer Be-
obachtungsperspektive, was als Intervention in die bestehende vermeintlich
>objektive< Ordnung des deutschen Wissen(schafts)systems zu verstchen
ist, wird der Versuch unternommen, vergangene und gegenwirtige Formen
kolonialrassistischer Gewalt zu iiberwinden, die als » dualistic framework «
(Mama 1995: 14) des deutschen Kulturprogramms? fungieren. Da be-
stimmte kulturelle Muster Moglichkeiten der Hegemonie und Dominanz
eroffnen, andere jedoch nicht, wird untersucht, inwieweit kulturelle Muster
mit Ohn_Machtbezichungen innerhalb von Wissenskulturen verbunden
sind, aber auch, inwieweit diese Raume alltdgliche Handlungsfahigkeit
markieren — oder nicht. Auf dieser Grundlage werden Wissensre_pro-
duktionen und -findungen in ihren jeweils spezifischen historischen und
politischen Kontexten auf globaler Ebene bzw. in der Verwobenheit von
bestimmten Riaumen (entangeled histories) gedeutet (vgl. Conrad/Randeria
2002: 17). Die Analyse von postkolonialen Geschichten und Diskursen
kann somit etwas tiber gesellschaftlich relevante Prozesse und Handlungen
in der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Deutschlands aussagen
und gleichzeitig neue Kommunikationsperspekeiven und -prozesse in der
deutschen Kommunikationswissenschaft und dariiber hinaus zulassen.
Dariiber hinaus verfolgt die vorliegende Arbeit das Ziel, neue Prigungen
der Wissensformation aufzuzeigen und den akademischen Kanon an
Schwarzer Wissensre_produktionen im deutschen Kontext fortzufithren
und anschlussfahig zu machen.

8  Zitiert aus May Ayim (1997): auskuntft. In: May Ayim: nachtgesang, 15

9 DasKulturkonzept geht auf den weiffen Medien- und Sprachphilosophen Siefried J.
Schmidt zuriick, der in Kognitive Autonomie und soziale Orientierung (1994) mode-
rate Formen der kulturalistischen Diskursbegriindung in die deutsche Kommunika-
tionswissenschaft cinfithrt und Kultur als ein innerhalb der Gesellschaft akzeptiertes
und fir alle Gesellschaftsmitglieder verbindliches Programm der Anwendung von
Unterscheidungen samt ihrer affektiven und normativen Konnotationen konzipiert

(vgl. Schmidt 1994: 2024F).

12]





