
7

Vorwort von Dr. Ingfried Hobert 

den Menschen schafft. Doch was braucht es, um so 
präsent und heiter zu sein und über sich selbst und das 
Leben lachen zu können? Und zwar in einer Weise, 
dass es Menschen ansteckt, in der Tiefe berührt und 
mitnimmt? 

Dieses Buch soll auf diese und viele weitere Fragen 
Antwort geben und mit praktischen Übungen Türen 
öffnen, sodass wahrhaftige Berührungen mit dem 
Leben gelingen können. Remo Rittiner ist es Kraft 
seines Seins und Kraft seiner Liebe zu den Menschen 
gelungen, die Kernelemente des Ayurveda mit der Es-
senz des klassischen Yoga zu verbinden. Der von ihm 
entwickelte Ayur Yoga ist eine wahrhaft ganzheitliche 
Therapie- und Selbstheilungsform, die die wichtigsten 
Facetten des Menschseins berücksichtigt und damit 
Leben in seiner Gesamtheit erfasst. Inzwischen wird 
diese Form des Yoga in vielen Ländern der Welt von 
Menschen praktiziert, die die Verantwortung für ihr 
Leben selbst in die Hand genommen haben. Heute bin 
ich stolz darauf, Remo Rittiner zu meinen Freunden 
zählen zu dürfen und an seinem neuen Buch mit eini-
gen Beiträgen aus meiner Praxis mitzuwirken. Noch 
nie zuvor hatten wir so viele wunderbare Möglich-
keiten und so viel fernöstliches Wissen zur Verfü-
gung, um unser Leben zu bereichern. Gerade mit dem 
heutigen Wissen auf dem Feld der Psychosomatik 
kann in enger Verbindung mit gezielten Körper- und 
Atemübungen Erstaunliches ausgelöst werden, denn 
alles, was wir brauchen, ist bereits in uns angelegt und 
wartet nur darauf, in Gebrauch genommen zu wer-
den. Gesundheit und Heilung geschehen immer durch 
körpereigene Selbstheilungskräfte. Diese lassen sich 
stärken und lenken. So können wir durch bestimm-
te Denk-und Verhaltensweisen die Voraussetzungen 
schaffen, unter denen Heilung leichter gelingen kann.

Es ist uns sehr wichtig, in diesem Buch die psychoso-
matischen Verflechtungen und Ursachen verbreiteter 
Krankheitsbilder aufzuzeigen und dabei deutlich zu 
machen, welche Chance für unsere weitere Entwick-

Ich bin Arzt, und zwar ein Arzt, der in Deutschland 
studiert hat und all das, was man hier lernen kann, 
aufgesogen hat. Die Schulmedizin, die wir hier haben, 
ist weit entwickelt und wunderbar. Es gibt unglaublich 
viele Kollegen, die ich zutiefst bewundere, da sie ihr 
ganzes Wissen und ihren ganzen Elan einsetzen, um 
im Dienste der Menschen immer tiefer zu forschen. 
Und dennoch halte ich diese Form wissenschaftlicher 
Medizin für unvollständig und finde, dass sie lebens-
notwendige Teile des Menschseins ausschließt.

Ich bin ein Reisender, der immer gerne auch noch 
an anderen Orten suchen und das über die Zeit ge-
sammelte Heilwissen der Völker vermitteln möchte. 
Dieser Drang hat mich dazu gebracht, überall auf der 
Welt nach den medizinischen Geheimnissen anderer 
Kulturen zu suchen und sie mit der Schulmedizin, wie 
ich sie erlernt habe, zu verbinden. Dabei bin ich auf 
eine Art Schatztruhe wertvollen Heilwissens gesto-
ßen und daraus ist schließlich das ganzheitsmedizi-
nische Konzept entstanden, das ich in meiner Praxis 
anwende. Dieses Konzept hat in den letzten Jahren 
eine wichtige Bereicherung erfahren – durch ayur-
vedisches Yoga, genauer gesagt, durch Ayur Yoga.

Vor mehr als zehn Jahren habe ich in der Schweiz 
den Yogatherapeuten Remo Rittiner kennengelernt, 
der mich vom ersten Moment an mit seiner offenen, 
klaren und stets fröhlichen Art begeistert hat. Sofort 
wusste ich, dass dieser außergewöhnliche Mensch 
nicht nur etwas Besonderes für sich entdeckt hat, 
sondern auch in der Lage ist, es authentisch im All-
tag zu leben. Als kürzlich seine Heiligkeit der 14. 
Dalai Lama nach langer Vorbereitungszeit meiner 
Einladung folgte und meinen Heimatort Steinhude 
am Steinhuder Meer besuchte, fiel mir auf , worin 
die beiden sich in besonderer Weise ähneln. Es ist 
ihre Offenheit gegenüber dem Leben, die sich in je-
nem bejahenden und herzlichen Lachen zeigt. Dieses 
zutiefst ehrliche Lachen, das schon so viele Herzen 
geöffnet hat und immer wieder Verbindung zwischen 



8
8

lung im Verständnis der Zusammenhänge liegt. Dank 
der Weisheit unseres Körper können wir Signale und 
Botschaften empfangen, die uns neue Wege eröffnen 
können und uns deutlich machen, was wir in diesem 
Moment wirklich brauchen, um wieder in einer er-
füllenden Verbindung mit uns und unserer Umwelt 
zu sein. 

Die zu den einzelnen Themen dargestellten Übun-
gen sind das Kernelement dieses Buches. Sie sind der 
Schlüssel, wenn es im nächsten Schritt darum geht, 
Blockaden zu lösen und das eigene System neu aus-
zurichten. Die hier beschriebenen Körperübungen 
(Asanas) und Atemübungen (Pranayama) des Ayur 
Yoga stärken diesen Prozess mit positiven Impulsen. 
Sie helfen uns dabei, nicht nur körperliche, sondern 
auch geistige Verspannungen zu lösen. So können 
auf den verschiedensten Ebenen psychoemotionale 
Disharmonien ebenso wie neuromyologische Regu-
lationsstörungen innerhalb des Muskelsystems aus-
geglichen werden. Gleichzeitig ist unser neuronales 
System offen für transformatorische Prozesse und 

Neuprogrammierungen. Wir sind also durch Ayur 
Yoga in der Lage, mittels starker Impulse alte Muster 
abzulösen und Neuausrichtungen im Gehirn zu veran-
kern. Auch die erstaunlich effektiven Atemübungen 
fördern die Verbindung zwischen Innen- und Außen-
welt und lassen uns mit jedem Atemzug verstärkt mit 
dem, was jetzt gerade ist, in Kontakt treten. Dieser 
freie Energiefluss fördert den Austausch und die In-
teraktion der Zellen und Organsysteme, sodass auf 
mehreren Ebenen eine Grundlage für die Harmonie 
von Körper, Atem und Geist geschaffen wird. Mit 
den Übungen des Ayur Yoga und dem Wissen über 
die − oder besser gesagt − den Einsichten aus den 
psychosomatischen Verflechtungen kann eine grund-
legende Veränderung des Lebenskonzepts eingelei-
tet werden. Der Geist kann neu ausgerichtet und für 
neue faszinierende Möglichkeiten geöffnet werden. 
Psychosomatische Muster können durch Ayur Yoga 
transformiert werden. So öffnen sich neue Türen und 
bislang unbekannt Potenziale und Talente können er-
schlossen werden. So kann sich das entfalten, was von 
Natur aus angelegt ist.



9

Kapitel 1 · Einführung in ganzheitliche Medizin 
 und Psychosomatik

darum, Lebendigkeit im Hier und Jetzt tatsächlich zu 
spüren, wahrzunehmen, dass alles bereits da ist und 
wir nirgendwo hinmüssen, Verbindung zu spüren zu 
dem, was jetzt gerade ist.

In meiner Praxis beobachte ich täglich, wie schwer wir 
Menschen uns tun, Freude im Augenblick zu finden, 
die bunte Vielfalt des Lebens zu genießen, einfach 
da präsent zu sein, wo wir gerade sind, und von da 
aus Kontakt zu anderen Menschen zu knüpfen und 
befriedigende Beziehungen aufzubauen und nachhaltig 
aufrechtzuhalten. Ob freundschaftliche, geschäftliche, 
private oder familiäre Beziehungen, sie sind es, die 
unser Leben und unser Streben ausmachen und uns 
erfüllen. Ist unser Bedürfnis nach Verbindung befrie-
digt, so ist dies eine unerschöpfliche Quelle von Le-
benskraft, ebenso wie es uns diese Kraft kostet, wenn 
wir mit den unterschiedlichsten Strategien vergeblich 
um Verbindung, Respekt, Liebe und Anerkennung 
buhlen. Geht Verbindung, verloren so fehlt etwas und 
der Körper weist darauf hin. Heilung wird möglich, 
wenn wir uns wieder mit der Quelle in uns verbinden.

Ayur Yoga – die kraftvolle Verbindung 
von Körper, Atem, Geist und gesunder 
Lebensführung

Die leicht nachvollziehbaren Meditationstechniken, 
Atem- und Körperübungen des Ayur Yoga lehren uns, 
ganz im Augenblick zu sein, die Kraft der Stille zu 
spüren und beides immer wieder in Leichtigkeit zu 
üben. Wir halten inne, um der Vorgänge in uns selbst 
gewahr zu werden und unsere Sinne zu schärfen − 
nach innen wie nach außen. Auf diese Weise verfei-
nern wir unsere Schwingungsfrequenz und erhöhen so 
unsere Achtsamkeit und Präsenz. Dies wiederum lässt 

Heilung ist möglich 

Als der Dalai Lama 2013 Steinhude besuchte, begeis-
terte er und öffnete die Herzen Tausender Menschen. 
Es gab unvergessliche Szenen und Begegnungen im 
örtlichen Schulzentrum, wo er vor etwa tausend Schü-
lern sprach, und ebenso geschah es wenige Stunden 
später auf der Steinhuder Badeinsel, wo er etwa vier-
tausend Menschen in seinen Bann zog. Es waren gar 
nicht so sehr die Worte rund um das Thema Mitgefühl 
oder Toleranz und auch nicht die vielen Weisheiten, 
mit denen er seine Liebe zu den Menschen zum Aus-
druck brachte, nein, es war die Essenz eines 78-jäh-
rigen Mannes, der aus einem „Angekommensein“ 
und einer inneren Stärke heraus Worte von brillanter 
Klarheit fand. Seine „Lust“ an Präsenz und Lebendig-
keit öffnete die Herzen und ließ ihn Worte finden, die 
berührten und Verbindungen von Mensch zu Mensch 
knüpften. Immer wieder war ein lautloses und alle 
verbindendes Ja zu vernehmen. Zahlreiche Menschen 
aus verschiedenen Kulturen und mit verschiedenen 
Glaubensvorstellungen fühlten sich als ein großes 
„Wir“ − wie eine große Familie miteinander verbun-
den. Die Luft knisterte geradezu, als der Dalai Lama 
seine Essenz versprühte und mit seinem berühmten 
herzhaften Lachen Samenfelder des Miteinanders und 
Füreinanders säte.

Ähnliche Begegnungen – natürlich in kleinerem Rah-
men – kenne ich nur von meinem Freund Remo, der 
mich immer wieder mit seinem heiteren, vielsagen-
den Lachen berührt. Dieses Lachen empfinde ich als 
Ausdruck einer ehrlichen Fähigkeit, Lebendigkeit 
tatsächlich zu spüren und die Freude darüber auszu-
drücken. Genau hier liegt einer der großen Schlüssel 
zu einem sinnerfüllten und gelungenen Leben. Es geht 
nicht darum, hinter bestimmten Gurus herzulaufen, 
die Erleuchtung oder Erwachen versprechen, sondern 



10
10

uns tiefer eintauchen in das, was ist. So lassen wir uns 
ein auf ein Üben der leidenschaftlichen, staunenden 
Hingabe an das Leben. Eine Hingabe in der wir alles 
„sein lassen“, in der Körper, Gefühle und Gedanken 
in der pulsierenden Präsenz des Augenblicks entspan-
nen können. Es ist ein Weg zur Erfahrung der höchs-
ten Wahrheit, der unser gesamtes sinnliches, emoti-
onales und intellektuelles Potenzial einbezieht und 
uns immer deutlicher spüren lässt, was nicht stimmt 

und was wir wirklich brauchen. Mit Hilfe des Ayur 
Yoga können psychosomatische Muster transformiert 
und der Geist neu ausgerichtet werden. Ein Grundver-
ständnis für die psychosomatischen Zusammenhänge 
ist daher sehr hilfreich. Anhand einiger Beispiele von 
häufigen Krankheitsbildern der heutigen Zeit werden 
wir im dritten Teil die psychosomatischen Zusam-
menhänge verdeutlichen und eine Reihe hilfreicher 
Maßnahmen und Übungen anbieten. 

Ganzheitliche Psychosomatik 

Viele menschliche Probleme haben ihre Ursache 

weniger in den äußeren Lebensbedingungen als in 

der Unruhe des eigenen Geistes und dem fehlenden 

seelischen Gleichgewicht. 

Dalai Lama

Ganzheitsmedizin betrachtet den Menschen nicht nur 
als eine Ansammlung von Organen, sondern sieht 
ihn eingebunden in ein buntes Geflecht aus ökologi-
schen, ökonomischen, sozialen und psycho-emoti-
onalen Faktoren. Die ganzheitliche Psychosomatik 
erweitert diese Sichtweise indem sie auch feinstoff-
lich-energetische Vorgänge im sozialen und spirituel-
len Kontext einbezieht. Dabei basiert ihr Verständnis 
auf einer Reihe von Naturgesetzen, wie sie in der 
hermetischen Philosophie erstmals beschrieben wur-
den. Allen voran stehen die Gesetze der Resonanz 
und Polarität.

Ob äußeres Glück und Erfolg oder innere Einsicht, 
Erkenntnis und spirituelles Wachstum – wir allein 
formen aus unserer inneren Haltung, unserem Be-
wusstsein heraus die dazu in Resonanz gehende Re-
alität. Dies geschieht – ob wir es wollen oder nicht 
– mit unseren lichtvollen Seiten genauso wie mit un-
seren Schattenseiten. Nur allzu oft passiert es, dass 
wir uns in Gedanken verwickeln, die uns aus unserer 
Mitte herausreißen. Einer unsichtbaren Regenerati-
onskraft haben wir es zu verdanken, dass unser Sys-
tem in solchen Fällen mit Signalen und Symptomen 
reagiert, so als wollte es uns rechtzeitig auffordern, 
hinzuschauen, um zu erkennen, was uns wirklich 
fehlt.

Heilung ist Selbstheilung

Jede Form der Heilung ist letztlich Selbstheilung. Le-
bende Systeme sind in der Lage, Selbstorganisations-
prozesse in Gang zu setzen. Selbstorganisation hängt 
jedoch vor allem von den Bedingungen ab, in denen 
die Selbstorganisation stattfindet. Hier stellt sich die 
Frage, was für Bedingungen Menschen brauchen, 
damit Selbstheilungskräfte aktiviert werden können. 
Was für Kräfte sind es, von denen wir Unterstützung 
erfahren? Wie fühlen sich diese Kräfte an und woher 
kommen sie?

Lebensenergie

Lebendigkeit, Ausstrahlung, Frohsinn, Gelassenheit, 
innere Stärke, Mut, Freude, Begeisterung und Leiden-
schaft weisen auf einen gleichmäßigen Fluss unserer 
Lebensenergie hin. Der Mensch1, dessen Lebensener-
gie so fließt, hat einen klaren, festen Blick, leuchtende 
Augen, eine starke, deutliche Stimme, einen festen 
Händedruck und ein bestimmtes, präsentes Auftreten. 
Sein Abwehrschild, das Immunsystem, ist intakt. Er 
ist kompromisslos lebensbejahend, authentisch und 
mit sich und der Welt im Einklang. Er ist dort präsent, 
wo das Leben gerade stattfindet. Sein Leben ist im 
Fluss, er ist in seiner Mitte, in seinem Element.

1 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit haben wir in 
diesem Buch auf die gesonderte Nennung der weibli-
chen Form verzichtet. Leserinnen sind hier selbstver-
ständlich auch angesprochen. Das Gleiche gilt für die 
Nennung von Lehrern, Therapeuten, Ärzten etc. Auch 
hier sind jeweils die Lehrerinnen, Therapeutinnen, 
Ärztinnen etc. mitgemeint.



11

Quellen der Energie

Diese Lebenskraft (Prana) wird insbesondere aus 
zwei Hauptquellen genährt: der ererbten Konstituti-
onsenergie und der erworbenen Energie. Diese setzt 
sich neben vielen anderen Faktoren in erster Linie 
zusammen aus:

•฀ Energie฀aus฀gesunder฀und฀naturgemäßer฀Nahrung

•฀ Energie฀aus฀der฀intakten฀Familienstruktur฀und฀be-
friedigenden sozialen Beziehungen

•฀ Energie฀aus฀dem฀Kontakt฀zur฀Natur

•฀ Energie฀aus฀Liebe,฀Leidenschaft,฀Begeisterung฀und฀

Freude für das, was man tut und wer man ist
•฀ Energie฀aus฀dem฀Gefühl฀der฀Selbstachtung฀und฀

Selbstwertschätzung, verbunden mit der Gewiss-
heit, auf dem richtigen Lebensweg zu sein (Erfül-
lung)

•฀ Energie฀aus฀Dankbarkeit฀und฀Akzeptanz฀der฀Ge-
genwart und Vergangenheit

•฀ Energie฀aus฀Zeit฀für฀die฀Erfüllung฀wirklicher฀Her-
zenswünsche

Es liegt in unserer Hand, diese Quellen zu nutzen 
und unser Denken und Handeln aus diesem Wissen 
heraus auszurichten. So können wir uns all den Fak-
toren zuwenden, die unsere Energiebatterien auffül-
len und damit unser Leben bereichern. Genauso sind 
wir auch eingeladen, all die energieraubenden und 
damit lebenseinschränkenden Faktoren einer genauen 
Prüfung zu unterziehen. Einfach ausgedrückt hat jede 
unserer fünf „Körperbatterien“ (bzw. Funktionskreis-
läufe= die fünf Elemente Holz, Feuer, Erde, Metall 
und Wasser) einen „Reservebereich“. Geraten wir in 
die Reserve, indem wir mehr Energie verbrauchen, 
als wir in der Lage sind, wieder aufzufüllen, dann 
haben wir die gleiche Situation wie am Armaturen-
brett des Autos. Ein Warnlämpchen geht an. Es ist 
ein Signal, das uns auffordert, stehen zu bleiben und 
hinzuschauen. So können wir zu Einsichten kommen 
und Entscheidungen treffen, die unsere Lebenssitu-
ation dahingehend verändert, dass wir wieder eine 
volle Batterie haben. 

Energieräuber

Viele Lebensumstände schwächen unser System, 
kosten Kraft und stören unser Gleichgewicht. Wenn 
ein Ungleichgewicht entsteht, reagiert unser Körper 
darauf mit Signalen und Krankheiten. Wie alle Phä-

nomene der bedingten Existenz sind auch alle Krank-
heiten das Produkt von Ursachen und Bedingungen. 
Unwissenheit oder Unbewusstheit spielen dabei eine 
wichtige Rolle. Nach dem Gesetz von Ursache und 
Wirkung entsteht Krankheit nicht zufällig aus sich 
selbst heraus, sondern ist auf eine oder mehrere Ursa-
chen zurückzuführen. Diese gilt es zu erkennen und 
auszuschalten. Dann wird Heilung überflüssig, denn 
dies beinhaltet bereits die Heilung. Die tibetische 
Medizin geht so weit, zu sagen, dass Krankheiten, 
deren Ursachen in sichtbar falschem Verhalten liegen, 
eigentlich gar nicht behandelbar sind und daher auch 
von Ärzten nicht behandelt werden dürfen.

Innere und äußere Faktoren können das feine Gleich-
gewicht stören und damit Krankheiten auslösen:

Innere Faktoren:
•฀ Falsches,฀einschränkendes฀Denken฀(z.฀B.฀Egois-

mus, Gier )
•฀ Die฀Emotionen฀Wut,฀Sorgen,฀Angst,฀Trauer,฀Freud-

losigkeit
•฀ Falsches฀ Handeln฀ (z.฀ B.฀ zu฀ wenig฀ Bewegung,฀

Schlaf, Entspannung)
•฀ Unbewusstes฀Leben฀in฀äußeren฀Ablenkungen

•฀ Fehlende฀Selbstliebe฀und฀mangelnder฀Respekt

•฀ Fehlende฀Selbstwahrnehmung฀

•฀ Nichtbeachtung฀lebensnotwendiger฀Bedürfnisse

•฀ Alter฀und฀Konstitution

•฀ Karmabedingte฀(d.฀h.฀genetisch฀bedingte)฀Krank-
heiten

Äußere Faktoren: 
•฀ Ernährung฀

•฀ Umwelteinlüsse฀ (auch฀ Nikotin,฀ Medikamente,฀

Giftstoffe, Elektrosmog, Lärm, Umweltgifte etc.)
•฀ Biologische฀Faktoren฀(z.฀B.฀Viren,฀Bakterien,฀Pil-

ze)
•฀ Klimatische฀Faktoren฀(z.฀B.฀Hitze,฀Kälte,฀Feuch-

tigkeit, Wind)
•฀ Kosmische฀Einlüsse฀(z.฀B.฀Sonne,฀Strahlung,)

Blockaden im Energiefluss durch 
Nichtbeachtung von Bedürfnissen

Schauen wir in die Tiefe der ganzheitlichen Psychoso-
matik, so stoßen wir auf Urbedürfnisse, die bei allen 
Menschen gleich sind und sich nur in ihrer Rangfolge 
je nach Alter und Lebensumstände voneinander un-
terscheiden. Diese menschlichen Grundbedürfnisse 



12
12

sind tief im Zellbewusstsein verankerte Kräfte, die 
wir als Motor unseres Lebens bezeichnen können. Sie 
sind der Grund, warum wir auf die Welt kommen, und 
ebenso sind sie die treibende Kraft, die uns morgens 
aus dem Bett steigen lässt. Es ist der Hunger nach 
Leben und Erfahrung, der sich uns täglich in seinen 
verschiedenen Facetten zeigt. Auf neurophysiologi-
scher Ebene ist es ein „Synapsen-Hunger“, der gesät-
tigt werden will. So liegen jeder unserer Handlungen 
Bedürfnisse zu Grunde, die nach Erfüllung suchen. 
Und das ist so in Ordnung. Diese Bedürfnisse wollen 
nicht abgeschnitten oder wegmeditiert, sondern nur 
wahrgenommen werden. 

Auf der körperlichen Ebene ist es das Bedürfnis nach 
Sauerstoff, das uns atmen lässt. Hunger und Durst 
treiben uns an, Strategien zu entwickeln, damit wir 
uns etwas zu essen und zu trinken beschaffen und 
dies auch zu uns nehmen. Bleibt das Bedürfnis nach 
Nahrung unbefriedigt, kommt es zu einer Stauung 
des Energieflusses. Hungergefühl und schließlich 
Bauchschmerz machen darauf aufmerksam, dass ein 
wichtiges Bedürfnis nach Befriedigung sucht. Auch 
alle anderen unbefriedigten Bedürfnisse bringen un-
angenehme Gefühle hervor. Je mehr wir mit unseren 
Gefühlen verbunden sind, umso gleichmäßiger flie-
ßen die Energieströme. Bemerkenswert ist, dass oft 
schon die Wahrnehmung und Würdigung eines Ge-
fühls Erleichterung schafft. Wenn wir jedoch z. B. 
durch bestimmte Erziehungsmuster verlernen, unsere 
Gefühle wahrzunehmen und auszudrücken, entfrem-
den wir uns von uns selbst. Es kommt zu einem Ge-
fühlsstau (eine Stauung des Prana oder Qi wird in 
der Ganzheitsmedizin gleichgesetzt mit Krankheit). 
Ausgeprägte Rationalität und Orientierung an Normen 
und Verhaltensmustern, die von außen kommen, sowie 
Gewohnheiten und Glaubenssätze verhindern die Ver-
bindung zu unserem Innern. Die Selbstwahrnehmung 
ist reduziert. Die Wahrnehmung unserer selbst und der 
Außenwelt schafft Verbindung. Im Austausch und der 
Verbindung mit der Umwelt entsteht Fülle. Dies gene-
riert Kraft und fördert damit das Leben. Reduzierte 
Wahrnehmung hingegen schränkt Leben ein und rich-
tet sich gegen die Evolution. Fehlt das Bewusstsein für 
diese Vorgänge, dann drängt es uns nach Ersatzbefrie-
digungen, denn wir suchen verstärkt im Außen, wenn 
uns im Innern der Halt bzw. die Verbindung fehlt.

Unangenehme Gefühle sind Wegweiser zu unseren 
unbefriedigten Bedürfnissen bzw. zu den Bedürfnis-

sen, von denen wir glauben, sie seien unbefriedigt. 
(Glauben Sie nicht alles, was Sie denken!) Sie zeigen 
uns, dass ein Bedürfnis in der Prioritätenliste ganz 
nach oben gerückt ist und nach Beachtung ruft. Die 
jeweils „hungrigsten“ Bedürfnisse setzen sich durch 
und motivieren uns, hinzuschauen und sie als solche 
zunächst einmal wohlwollend wahrzunehmen. Es geht 
darum, gewahr zu sein, dass da etwas in uns leben-
dig ist, das gesehen werden will. Die Wahrnehmung 
und Akzeptanz dessen, was sich da zeigt, ist einer der 
großen Schlüssel zu einem gelungenen und erfüllten 
Leben. Wir werden aufmerksam auf Bedürfnisse, die 
wir staunend betrachten können; andere wollen „be-
schmunzelt“ werden und bei wiederum anderen sind 
wir eingeladen, zu grinsen oder gar zu lachen. Ent-
scheidend ist, dass nicht jedes Bedürfnis in gleicher 
Weise oder unbedingt sofort befriedigt werden muss. 
Etwas zu sehen und zu verstehen und ihm Achtung 
und Respekt zukommen zu lassen, reicht in den meis-
ten Fällen bereits aus. Wir können uns aber auch auf 
die Befriedigung der Bedürfnisse stürzen und eine 
Strategie anwenden, um sie zu sättigen. Während Be-
dürfnisse Teil des Menschseins sind, sind die Strate-
gien, die wir anwenden, um sie zu befriedigen, unter-
schiedlich. Sie können uneffektiv sein, Kraft kosten 
und auf verschiedenen Ebenen sehr kostspielig sein. 
Sie können aber auch so gestaltet sein, dass alle Be-
teiligten mehr Spaß dabei haben.

Werden Bedürfnisse nicht beachtet oder gar unter-
drückt, weil Mut und Kraft zur Veränderung feh-
len, kommt es zu Blockaden im Energiefluss. Diese 
werden über Symptome spürbar und sind über ver-
schiedene feinstoffliche Diagnosemethoden, wie zum 
Beispiel die chinesische und tibetische Pulsdiagnose, 
messbar. So lässt sich das Frühstadium von Krank-
heiten anzeigen. Gelingt es nicht, die Blockaden vor-
beugend zu lösen, läuft das Fass irgendwann über. Die 
Stauung entlädt sich nach außen spürbar als Krank-
heit, Leben wird eingeschränkt.

Grundbedürfnisse und ihre Zuordnung 
zu den Fünf Elementen

Verschiedene Gruppen menschlicher Grundbedürfnis-
se bestimmen unser Denken, Handeln und damit unser 
Leben. Unser Umgang und unsere Wahrnehmung mit 
diesen „Lebendigkeiten“ in uns bestimmen auch un-
sere Gesundheit. Geraten Grundbedürfnisse „ins Mi-
nus“, baut sich eine Blockade im Energiefluss einer der 



13

fünf Energiesysteme (bzw. der Fünf Elemente) auf.2 
So sind jeder der im Folgenden genannten Bedürfnis-
gruppe eines der Fünf Elemente und genau definierte 
Organsysteme zugeordnet, die sich melden, wenn Be-
dürfnisse über längere Zeit unbefriedigt bleiben.

Körperliche Grundversorgung

Luft, Wasser, Nahrung, Bewegung, Gesundheit, Un-
terkunft, Sexualität, Ruhe/Entspannung, körperliche 
Nähe (spiegelt sich in allen Fünf Elementen)

Verbindung

Harmonische Beziehungen, Verbundenheit, Verständ-
nis, Respekt, Wertschätzung, Anerkennung, Zuge-
hörigkeit/Gemeinschaftlichkeit, ehrliches Feedback, 
Zuwendung und Geliebtwerden, Vertrauen, menschli-
che Wärme und Zärtlichkeit, Unterstützung (Element 
Erde: u.a. Brust, Magen, Darm)

Freiheit und Selbstbestimmung

Unabhängigkeit, Integrität, Authentizität, Kreativität, 
Weiterentwicklung, Abwechslung, Selbstverwirkli-
chung (Element Holz: u.a. Leber, Galle, Muskeln, 
Hals, Augen) 

Sicherheit

Ordnung, Struktur, Vertrauen (Elemente Wasser und 
Metall: u.a. Knochen, Niere)

Lachen, Spielen, Feiern

Siege, Erfolge und Träume feiern, Entspannung, Un-
terhaltung, Abwechslung, Abenteuer, Spiel, aber auch 
Verluste, Abschiede (Element Feuer: u.a. Herz)

Spiritualität, einen Beitrag leisten

Sich zur Bereicherung des Lebens um das Wohl an-
derer kümmern, das Überleben sichern, helfen, sich 
kümmern, Nachhaltigkeit, soziale Verantwortung für 
Kranke, Leidende, Kinder und Alte mittragen, schöp-
ferische Entfaltung von angelegten Potenzialen, dank-
bares Erkennen, Schönheit, Harmonie, Inspiration, 

2 Siehe dazu: Dr. Hobert, Körperbewusstsein und Zell-

in tel ligenz, Crotona 2011.

Sinnhaftigkeit, Frieden, Klarheit, Bewusstheit, geistige 
Orientierung (Element Feuer: u.a. Herz, Blutdruck)

Die Gesundheitspyramide – der Körper als 
Spiegel des Bewusstseins

Bewusstsein
Unterbewusstsein

Haltung
Gefühle

Gedanken
Emotionen

Fünf Energiesysteme

Verbindung 
(mit allem, was ist)

Körper

Unser Bewusstsein formt, durchdrungen von vielen 
unbewussten Einspeicherungen (z. B. unserer Le-
bensgeschichte mit all ihren Berührungen und Er-
schütterungen), unsere innere Haltung. Sie entsteht 
fast automatisch aus der Verdichtung der gemachten 
Erfahrungen und mitgebrachten Instinkte. Diese Prä-
gung löst sich immer mehr vom eigentlichen Bewusst-
sein. Unbewusst kann so Leben „abgelebt“ werden. 
Im Austausch mit unserer Umwelt entstehen Gefühle. 
Diese können angenehm oder unangenehm sein. Sie 
zeigen uns, was wir brauchen und was wir nicht brau-
chen. Sie lassen uns im Zusammenspiel mit unserer 
inneren Haltung Denkmuster entwickeln. So formen 
sich Gedanken. Diese wiederum können die Gefühle 
anheizen, sodass sie in Bewegung geraten und wie 
Tsunamis durch die Energiebahnen rauschen. Gefühle 
in Bewegung nennen wir Emotionen. Diese heizen 
das energetische System an, und dies drückt sich wie-
derum im Körper aus, kommt in die Sichtbarkeit. Der 
Körper wird so zu einem Spiegel dessen, was unsere 
Gedanken machen aus dem, was uns aus Haltung und 
Bewusstsein durchdringt. In diesen Prozess können 
wir nicht nur mit der Kraft unserer Gedanken eingrei-
fen, sondern z. B. auch durch feinstoffliche Übungen 
aus dem Ayur Yoga.



14
14

Veränderung und Selbstreorganisation 
sind möglich

Die größte Entdeckung jeder Generation liegt 

darin, dass die Menschen ihr Leben ändern 

können, indem sie ihre Geisteshaltung ändern.

Albert Schweitzer

Wie niemals zuvor steht uns ein umfangreiches, brei-
tes, von Menschen aller Zeiten und Kulturen zusam-
mengetragenes Wissen rund um das Heilwerden zur 
Verfügung. Wir sind eingeladen, hinzuschauen und 
Erkenntnisse zu finden und Entscheidungen zu tref-
fen. Unser Körper ist in wundersamer Weise in der 
Lage, Selbstorganisationsprozesse in Gang zu setzen. 
Jede Form der inneren Heilung ist somit Ausdruck 
einer uns innewohnenden Selbstheilungskraft. Medi-
zinische Maßnahmen, seien sie auch noch so modern, 
können diesen Prozess nur unterstützend begleiten. 
Der Hauptanteil der Selbstorganisation hängt jedoch 
vor allem von den Bedingungen ab, in denen die Re-
organisation bzw. Heilung stattfindet. Hier können 
wir entscheidend eingreifen, indem wir Rahmenbe-
dingungen schaffen, in denen Heilungsprozesse ge-
lingen können. Dies gelingt besonders dann, wenn 
der Patient zu zwei großen Schritten bereit ist, die 
bei Weitem nicht so selbstverständlich sind, wie sie 
im ersten Moment erscheinen:

1. Die Entscheidung, wirklich gesund werden zu wollen
2. Die Bereitschaft, dafür etwas zu tun

Dieser Wille zur Gesundheit ist eine innere Kraft. 
Diese Kraft verstärkt sich durch eine Haltung der 
Zuversicht und der Erwartung, dass das Beste im-
mer noch kommt. Haltungen sind nicht angeboren, 
sondern werden im Laufe des Lebens erworben – sie 
sind das Resultat von Erfahrungen und Wahrnehmun-
gen. Diese Erfahrungen verdichten sich und werden 
in der präfrontalen Gehirnrinde verankert. Unsere 
Haltungen bestimmen darüber, was wir beachten 
und nicht beachten, wie wir denken, handeln, fühlen, 
was wir glauben und nicht glauben. Deshalb sind wir 
grundsätzlich aufgefordert, nicht das Verhalten, son-
dern die Haltung, die das Verhalten beeinflusst, einer 
grundlegenden Änderung zu unterziehen. Gefühls-
netzwerk und Wahrnehmungsnetzwerk werden mit-
einander verkoppelt, das heißt, Gefühle beeinflussen 
auch, was und wie wir wahrnehmen (und umgekehrt). 

Wenn bestimmte Gefühle immer wieder gemeinsam 
mit bestimmten Wahrnehmungen auftauchen, entste-
hen daraus Haltungen. Haltungen können verändert 
werden, indem wir neue Erfahrungen machen. Neue 
Erfahrungen, die den Raum des Gewöhnlichen ver-
lassen, haben großen Einfluss auf unser System. Sie 
können Grundsätzliches verändern. Besondere Kraft 
haben Veränderungen, die mit Emotionen von Freu-
de, Leidenschaft und Begeisterung einhergehen. Sie 
können unser System radikal verändern.

Solche Erfahrungen können in der äußeren Welt der 
Abwechslungen gemacht werden oder aber auch im 
Innern. Dabei zeigt sich unsere Welt als Spiegel unse-
res Selbst und ist damit ständigen Veränderungen und 
Anpassungen unterworfen, die ganz eigenen Gesetz-
mäßigkeiten unterliegen. Diese Lebensgesetze rund 
um Polarität, Schatten und Resonanz finden in allen 
Kulturen ihren Niederschlag. Sei es in alten Volks-
weisheiten, philosophischen Überlieferungen oder in 
den Schriften der großen Religionsgründer. Sie alle 
beschreiben das Spiel des Lebens und die goldenen 
Regeln, die es möglich machen und die uns oft auch 
verzweifeln lassen. Doch wer die Spielregeln kennt 
und beherrscht, spielt dieses Spiel erfolgreicher und 
hat mehr Freude daran. In vielen Kulturen erforschen 
Menschen seit Jahrtausenden diese Gesetzmäßigkei-
ten, mit dem Ziel, Einsichten an ihre Nachkommen 
weiterzugeben.

Aufstehen, Hinschauen und 
Entscheidungen treffen 

Wenn wir erkenn, dass etwas nicht stimmt, haben wir 
alle Werkzeuge in der Hand, um wieder ein Gleichge-
wicht herzustellen. Vorab sind wir jedoch eingeladen, 
uns die folgenden Fragen zu stellen und eine bewusste 
Entscheidung zu treffen:

•฀ Bin฀ich฀bereit,฀innezuhalten?

•฀ Bin฀ich฀bereit,฀hinzuschauen?

•฀ Bin฀ich฀bereit,฀das,฀was฀ich฀sehe,฀anzunehmen฀und฀

zu akzeptieren? 
•฀ Bin฀ich฀bereit฀für฀Heilung฀und฀Weiterentwicklung?

•฀ Bin฀ich฀jetzt฀wirklich฀bereit,฀eine฀Entscheidung฀zu฀

treffen, die mein Leben verändert?
•฀ Bin฀ich฀bereit,฀meine฀Einsichten฀in฀mein฀Leben฀zu฀

integrieren und in praktische Handlung umzuset-
zen?



15

Ayur Yoga − Heilung durch 
Gewahrsein und Transformation

Der Mensch erkrankt, wenn er langfristig einzelne 
Teile seines Körpers, seiner Psyche oder seiner Erin-
nerungen aus der Wahrnehmung verdrängt oder diese 
ablehnt. Man könnte diesen Vorgang der Wahrneh-
mungsverweigerung auch als innere Intoleranz be-
zeichnen. Das Leugnen und Verdrängen dessen, was 
ist, führt zu Blockaden im Energiefluss. Wenn der 
Austausch mit der Umwelt versiegt, wenn innerer 
Widerstand gegen die Realität das tägliche Feld be-
stimmt, dann gerät der Körper in Spannung. Diese 
Spannung sucht nach Entladung. Jedes Symptom, 
jede Krankheit ist zugleich jedoch auch eine Chance, 
um hinzuschauen, zu erkennen und Veränderungen 
einzuleiten. Beim Erforschen dieser Prozesse lan-
den wir sehr schnell bei unseren Gedanken. Vielen 
unserer Symptome und Krankheiten liegen „lebens-
einschränkende“ Gedanken zu Grunde. Das können 
zum Beispiel negative Glaubenssätze sein, die Tren-
nung hervorrufen und uns kleiner machen, als wir 
sind. Selbstzweifel, Mangel an Bewusstsein für das 
wirkliche Selbst und vor allem Mangel an Selbstliebe 
sind die großen einschränkenden Felder, die wir im-
mer wieder aufbauen. „Als ich mich selbst zu lieben 
begann, da …“ − so beschreiben viele Erwachte den 
Moment, in dem sich ihr Leben grundlegend änderte. 

Um uns jedoch selbst lieben zu können, brauchen wir 
zunächst Verbindung zu diesem Selbst. 

Ayur Yoga beschreibt die unterschiedlichen Wege zur 
Begegnung mit uns selbst. Dabei können die unter-
schiedlichen Organsysteme mittels unterschiedlicher 
„Verbindungsübungen“ beeinflusst werden. Befin-
dungsstörungen und Krankheiten entstehen aus unter-
schiedlichen inneren Haltungen heraus. Diesen Hal-
tungen liegen Bewusstseinsfelder und Bedürfnisse zu 
Grunde. Hier spielen unsere Gedanken eine entschei-
dende Rolle, weshalb man in der tibetischen Heilkunde 
auch zu dem Schluss gekommen ist, dass „trennende 
Gedanken“ die häufigste Krankheitsursache darstellen.

Nur der Kontakt mit unserer wahren Natur, mit dem, 
was tatsächlich in uns angelegt ist, kann unsere rast-
lose Suche beenden. Es geht darum, diesen Kontakt 
mit unserem Wesenskern – jenseits der erworbenen 
Konditionierungen – wiederzufinden. Dieser Kontakt 
ermöglicht einen klaren Raum, in dem jeder Einzelne 
sich nach innen wenden, die verschiedenen Schichten 
seines Wesens erforschen und sich mit einer tiefe-
ren, wahrhaftigeren Realität seiner selbst verbinden 
kann. Dadurch wird eine Haltung der Präsenz, der 
entspannten Offenheit und des inneren Gewahrseins 
möglich, die zu tiefer körperlicher und seelischer 
Selbstentfaltung führen kann.



16
16

Kapitel 2 · Krankheit und Heilung 
 aus der Sicht des Yoga

beeinflusst, die zum Ungleichgewicht geführt haben. 
Im Grunde genommen bietet uns jede Störung und 
jede Krankheit eine Chance, herauszufinden, was uns 
aus dem Gleichgewicht gebracht hat und wie wir wie-
der in unsere Mitte kommen können. Ursachen von 
Krankheiten sind meistens auf verschiedene Gründe 
zurückzuführen. Die Summe von ungesunden Fak-
toren und die Hauptursachen des Ungleichgewichts 
zu erkennen setzt ein großes Wissen und eine ganz-
heitliche Sicht des Arztes und Therapeuten voraus. 
In meiner langjährigen Arbeit als Yogatherapeut bin 
ich vielen Menschen begegnet, die durch die unter-
schiedlichen Diagnosen von Ärzten und Therapeuten 
sehr verunsichert waren. Diese Verunsicherung kann 
die Heilkräfte stark vermindern. Natürlich schaut je-
der Arzt und jeder Therapeut aus seiner Sicht, und 
so kommt es dann, dass zum Beispiel Schmerzen im 
unteren Rücken verschieden diagnostiziert werden 
können, wie im folgenden Fall:

•฀ Der฀Schulmediziner฀sieht฀in฀der฀Magnetresonanz-
tomographie (MRT) einen Bandscheibenvorfall 
im Bereich des vierten und fünften Lendenwirbels 
(L4 und L5).

•฀ Der฀Manualtherapeut฀indet฀starke฀Verspannun-
gen in der Hüftbeugemuskulatur (Iliopsoas), der 
Bauch- und Gesäßmuskulatur und sieht darin die 
Ursache der Rückenschmerzen.

•฀ Die฀Osteopathin฀indet฀eine฀Organsenkung฀der฀

Blase und eine starke Verspannung im Dickdarm-
bereich.

•฀ Der฀chinesische฀Arzt฀indet฀eine฀Nierenschwäche฀

und eine Störung des Blasen-Gallen-Meridians.
•฀ Der฀Orthopäde฀indet฀eine฀Beinlängendifferenz฀und฀

sieht in der ungleichen Fußbelastung die Ursache 
der Rückenschmerzen. Die Physiotherapeutin sieht 
eine Skoliose im unteren Rücken und muskuläre 
Dysbalancen als die Ursache der Schmerzen.

•฀ Der฀Ayurveda-Arzt฀sieht฀eine฀Vata-Störung฀(Stö-
rung des Luftelements) im Dickdarmbereich und 

Ganzheitliche Gesundheit ist laut der Weltgesund-
heitsorganisation WHO ein Zustand vollkommenen 
körperlichen, geistigen und sozialen Wohlbefindens. 
Sie ist Ausdruck eines optimalen Gleichgewichts von 
verschiedenen Eigenschaften und Funktionen der 
Systeme in Körper und Geist. Die Aufrechterhaltung 
eines Gleichgewichtszustandes in einem offenen, dy-
namischen System wird auch Homöostase genannt. 
Dieser Begriff aus dem Griechischen bedeutet wört-
lich „Gleichstand“. Gesundheit ist, wie oben schon 
erwähnt, aber auch abhängig von unserer Beziehung 
mit uns und unser Umwelt. Folgende Faktoren spielen 
eine wichtige Rolle für ganzheitliche Gesundheit:

•฀ Geistige฀Verfassung฀und฀Bewusstheit

•฀ Beziehung฀mit฀sich฀und฀der฀Umwelt

•฀ Bewegung

•฀ Atmung

•฀ Ernährung

•฀ Lebensweise฀und฀Gewohnheiten

•฀ Umwelteinlüsse,฀toxische฀Belastungen

•฀ Veranlagung฀und฀Konstitution

Wenn wir diese Faktoren betrachten, wird uns klar, 
dass es wichtig ist, in den verschiedenen Bereichen 
achtsam zu sein und das Bestmögliche für unsere 
Gesundheit zu tun, damit die verschiedenen Systeme 
in einem gesunden Gleichgewicht sind. Wenn dieses 
Gleichgewicht gestört ist, versuchen all unsere Syste-
me wieder die Balance herzustellen. Durch Sympto-
me und Krankheiten erhalten wir dann Warnsignale 
des Körpers und Geistes darüber, dass wir aus dem 
Gleichgewicht gekommen sind. Dabei beginnen die 
Botschaften des Körpers meist relativ harmlos mit 
einem Gefühl des Unwohlseins. Wenn diese Bot-
schaften nicht beachtet werden, folgen dann meist 
Störungen und eine Verstärkung verschiedener Sym-
ptome, bevor schließlich eine Krankheit ausbricht. 
Chronische Krankheiten haben meist eine längere 
Vorgeschichte und sind durch verschiedene Faktoren 


