Arthur Schopenhauer
Gesammelte Werke






Arthur Schopenhauer

Gesammelte Werke

Anaconda



MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
FSC

wiscors  FSC® C014498

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® Noo1967

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2020, 2022 by Anaconda Verlag, einem Unternehmen der

Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen
Alle Rechte vorbehalten.

Umschlagmotiv: Emil Orlik (1870-1932), »Arthur Schopenhauer« (1920) /
© Lebrecht Authors / Bridgeman Images

Umschlaggestaltung: Druckfrei. Dagmar Herrmann, Bad Honnef

Satz und Layout: www.paque.de

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P6fineck

Printed in Germany

ISBN 978-3-7306-0922-4

www.anacondaverlag.de



Inhalt

Die Welt als Wille und Vorstellung. Erster Band. .......... 7
Aphorismen zur Lebensweisheit . ........................ 661
Die Kunst, recht zubehalten ............................ 879
Quellenverzeichnis ..........c.coviiiiiiiiiiinn.. 928






Die Welt als Wille
und Vorstellung.

Erster Band.

Vier Bicher, nebst einem Anhange,
der die Kritik der Kantischen Philosophie enthalt.

Ob nicht Natur zuletzt sich doch ergrinde? — Goethe






Inhaltsverzeichnis des ersten Bandes

Vorrede zur ersten Auflage. ............................. 11
Vorrede zur zweiten Auflage. ............... ... ... ... 17
Vorrede zur dritten Auflage. ............ ... ... ... ... 30

Erstes Buch.

Der Welt als Vorstellung erste Betrachtung:

Die Vorstellung unterworfen dem Satze vom Grunde:

das Objekt der Erfahrung und Wissenschaft .............. 31

Zweites Buch.
Der Welt als Wille erste Betrachtung:
Die Objektivation des Willens .......................... 140

Drittes Buch.

Der Welt als Vorstellung zweite Betrachtung:

Die Vorstellung, unabhéngig vom Satze vom Grunde:

die Platonische Idee: das Objekt der Kunst ................ 225

Viertes Buch.
Der Welt als Wille zweite Betrachtung:
Bei erreichter Selbsterkenntnif3, Bejahung und Verneinung

des Willenszum Leben ................................ 345
Anhang.
Kritik der Kantischen Philosophie ....................... 516






Vorrede zur ersten Auflage.

Wie dieses Buch zu lesen sei, um moglicherweise verstanden werden zu
konnen, habe ich hier anzugeben mir vorgesetzt. - Was durch dasselbe
mitgetheilt werden soll, ist ein einziger Gedanke. Dennoch konnte ich,
aller Bemiihungen ungeachtet, keinen kiirzeren Weg ihn mitzutheilen
finden, als dieses ganze Buch. - Ich halte jenen Gedanken fiir Dasjeni-
ge, was man unter dem Namen der Philosophie sehr lange gesucht hat,
und dessen Auffindung, eben daher, von den historisch Gebildeten fiir
so unmoglich gehalten wird, wie die des Steines der Weisen, obgleich
ihnen schon Plinius sagte: Quam multa fieri non posse, priusquam sint
facta, judicantur? (Hist. nat., 7, 1.)

Je nachdem man jenen einen mitzutheilenden Gedanken von ver-
schiedenen Seiten betrachtet, zeigt er sich als Das, was man Metaphysik,
Das, was man Ethik und Das, was man Aesthetik genannt hat; und frei-
lich miif3te er auch dieses alles seyn, wenn er wire, wofir ich ihn, wie
schon eingestanden, halte.

Ein System von Gedanken muf allemal einen architektonischen
Zusammenhang haben, d.h. einen solchen, in welchem immer ein
Theil den andern tragt, nicht aber dieser auch jenen, der Grundstein
endlich alle, ohne von ihnen getragen zu werden, der Gipfel getragen
wird, ohne zu tragen. Hingegen ein einziger Gedanke muf, so um-
fassend er auch seyn mag, die vollkommenste Einheit bewahren. Laf3t
er dennoch, zum Behuf seiner Mittheilung, sich in Theile zerlegen; so
muf doch wieder der Zusammenhang dieser Theile ein organischer,
d.h. ein solcher seyn, wo jeder Theil ebenso sehr das Ganze erhilt, als
er vom Ganzen gehalten wird, keiner der erste und keiner der letzte ist,
der ganze Gedanke durch jeden Theil an Deutlichkeit gewinnt und
auch der kleinste Theil nicht vollig verstanden werden kann, ohne daf3
schon das Ganze vorher verstanden sei. — Ein Buch muf} inzwischen ei-
ne erste und eine letzte Zeile haben und wird insofern einem Organis-
mus allemal sehr unihnlich bleiben, so sehr diesem dhnlich auch im-

11



mer sein Inhalt seyn mag: folglich werden Form und Stoff hier im Wi-
derspruch stehen.

Es ergiebt sich von selbst, dafi, unter solchen Umstanden, zum Ein-
dringen in den dargelegten Gedanken, kein anderer Rath ist, als das
Buch zwei Mal zu lesen und zwar das erste Mal mit vieler Geduld,
welche allein zu schopfen ist aus dem freiwillig geschenkten Glauben, dafd
der Anfang das Ende beinahe so sehr voraussetze, als das Ende den An-
fang, und eben so jeder frithere Theil den spitern beinahe so sehr, als die-
ser jenen. Ich sage »beinahe«: denn ganz und gar so ist es keineswegs, und
was irgend zu thun moglich war, um Das, welches am wenigsten erst
durch das Folgende aufgeklart wird, voranzuschicken, wie tiberhaupt, was
irgend zur moglichst leichten Fafilichkeit und Deutlichkeit beitragen
konnte, ist redlich und gewissenhaft geschehen: ja, es konnte sogar damit
in gewissem Grade gelungen seyn, wenn nicht der Leser, was sehr natiir-
lich ist, nicht blof} an das jedesmal Gesagte, sondern auch an die mogli-
chen Folgerungen daraus, beim Lesen dachte, wodurch, aufler den vielen
wirklich vorhandenen Widerspriichen gegen die Meinungen der Zeit und
muthmaafllich auch des Lesers, noch so viele andere anticipirte und ima-
gindre hinzukommen konnen, dafy dann als lebhafte Mif3billigung sich
darstellen muf3, was noch blofles Mif3verstehen ist, wofiir man es aber um
so weniger erkennt, als die mithsam erreichte Klarheit der Darstellung
und Deutlichkeit des Ausdrucks tiber den unmittelbaren Sinn des Gesag-
ten wohl nie zweifelhaft 1af3t, jedoch nicht seine Beziehungen auf alles
Uebrige zugleich aussprechen kann. Darum also erfordert die erste Lektii-
re, wie gesagt, Geduld, aus der Zuversicht geschopft, bei der zweiten Vie-
les, oder Alles, in ganz anderem Lichte erblicken zu werden. Uebrigens
muf3 das ernstliche Streben nach volliger und selbst leichter Verstandlich-
keit, bei einem sehr schwierigen Gegenstande, es rechtfertigen, wenn hier
und dort sich eine Wiederholung findet. Schon der organische, nicht ket-
tenartige Bau des Ganzen machte es néthig, bisweilen dieselbe Stelle zwei
Mal zu berithren. Eben dieser Bau auch und der sehr enge Zusammen-
hang aller Theile hat die mir sonst sehr schitzbare Eintheilung in Kapitel
und Paragraphen nicht zugelassen; sondern mich gendéthigt, es bei vier
Hauptabtheilungen, gleichsam vier Gesichtspunkten des einen Gedankens,

12



bewenden zu lassen. In jedem dieser vier Biicher hat man sich besonders
zu hiiten, nicht iber die nothwendig abzuhandelnden Einzelheiten den
Hauptgedanken, dem sie angehoren, und die Fortschreitung der ganzen
Darstellung aus den Augen zu verlieren. - Hiemit ist nun die erste und,
gleich den folgenden, unerlafiliche Forderung an den (dem Philosophen,
eben weil der Leser selbst einer ist) ungeneigten Leser ausgesprochen.
Die zweite Forderung ist diese, daff man vor dem Buche die Einleitung
zu demselben lese, obgleich sie nicht mit in dem Buche steht, sondern
funf Jahre frither erschienen ist, unter dem Titel: »Ueber die vierfache
Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde: eine philosophische Ab-
handlung.« - Ohne Bekanntschaft mit dieser Einleitung und Propadeutik
ist das eigentliche Verstindnif$ gegenwirtiger Schrift ganz und gar nicht
moglich, und der Inhalt jener Abhandlung wird hier iiberall so vorausge-
setzt, als stinde sie mit im Buche. Uebrigens wiirde sie, wenn sie diesem
nicht schon um mehrere Jahre vorangegangen wire, doch wohl nicht ei-
gentlich als Einleitung ihm vorstehen, sondern dem ersten Buch einver-
leibt seyn, welches jetzt, indem das in der Abhandlung Gesagte ihm fehlt,
eine gewisse Unvollkommenheit schon durch diese Liicken zeigt, welche
es immer durch Berufen auf jene Abhandlung ausfiillen mufi. Indessen
war mein Widerwille, mich selbst abzuschreiben, oder das schon einmal
zur Geniige Gesagte miithsdlig unter andern Worten nochmals vorzubrin-
gen, so grof3, daf$ ich diesen Weg vorzog, ungeachtet ich sogar jetzt dem
Inhalt jener Abhandlung eine etwas bessere Darstellung geben konnte,
zumal indem ich sie von manchen, aus meiner damaligen zu grofSen Be-
fangenheit in der Kantischen Philosophie herrithrenden Begriffen reinig-
te, als da sind: Kategorien, duflerer und innerer Sinn u. dgl. Indessen ste-
hen auch dort jene Begriffe nur noch weil ich mich bis dahin nie
eigentlich tief mit ihnen eingelassen hatte, daher nur als Nebenwerk und
ganz aufler Berithrung mit der Hauptsache, weshalb denn auch die Be-
richtigung solcher Stellen jener Abhandlung, durch die Bekanntschaft mit
gegenwdrtiger Schrift, sich in den Gedanken des Lesers ganz von selbst
machen wird. — Aber allein wenn man durch jene Abhandlung vollstan-
dig erkannt hat, was der Satz vom Grunde sei und bedeute, worauf und
worauf nicht sich seine Giiltigkeit erstrecke, und daf3 nicht vor allen Din-

13



gen jener Satz, und erst in Folge und Geméfheit desselben, gleichsam als
sein Korollarium, die ganze Welt sei; sondern er vielmehr nichts weiter
ist, als die Form, in der das stets durch das Subjekt bedingte Objekt, wel-
cher Art es auch sei, iberall erkannt wird, sofern das Subjekt ein erken-
nendes Individuum ist: nur dann wird es méglich seyn, auf die hier zuerst
versuchte, von allen bisherigen véllig abweichende Methode des Philoso-
phirens einzugehen.

Allein der selbe Widerwille, mich selbst wortlich abzuschreiben,
oder aber auch mit anderen und schlechteren Worten, nachdem ich mir
die besseren selbst vorweggenommen, zum zweiten Male ganz das Sel-
be zu sagen, hat noch eine zweite Liicke im ersten Buche dieser Schrift
veranlaf3t, indem ich alles Dasjenige weggelassen habe, was im ersten
Kapitel meiner Abhandlung »Ueber das Sehen und die Farben« steht
und sonst hier wortlich seine Stelle gefunden hitte. Also auch die Be-
kanntschaft mit dieser frithern kleinen Schrift wird hier vorausgesetzt.

Die dritte an den Leser zu machende Forderung endlich kénnte so-
gar stillschweigend vorausgesetzt werden: denn es ist keine andere, als
die der Bekanntschaft mit der wichtigsten Erscheinung, welche seit zwei
Jahrtausenden in der Philosophie hervorgetreten ist und uns so nahe
liegt: ich meine die Hauptschriften Kants. Die Wirkung, welche sie in
dem Geiste, zu welchem sie wirklich reden, hervorbringen, finde ich in
der That, wie wohl schon sonst gesagt worden, der Staaroperation am
Blinden gar sehr zu vergleichen: und wenn wir das Gleichnif} fortsetzen
wollen, so ist mein Zweck dadurch zu bezeichnen, daf$ ich Denen, an
welchen jene Operation gelungen ist, eine Staarbrille habe in die Hand
geben wollen, zu deren Gebrauch also jene Operation selbst die noth-
wendigste Bedingung ist. — So sehr ich demnach von Dem ausgehe, was
der grof3e Kant geleistet hat; so hat dennoch eben das ernstliche Studi-
um seiner Schriften mich bedeutende Fehler in denselben entdecken
lassen, welche ich aussondern und als verwerflich darstellen muf3te, um
das Wahre und Vortreffliche seiner Lehre rein davon und geldutert vor-
aussetzen und anwenden zu kénnen. Um aber nicht meine eigene Dar-
stellung durch hiufige Polemik gegen Kant zu unterbrechen und zu ver-
wirren, habe ich diese in einen besondern Anhang gebracht. So sehr

14



nun, dem Gesagten zufolge, meine Schrift die Bekanntschaft mit der
Kantischen Philosophie voraussetzt; so sehr setzt sie also auch die Be-
kanntschaft mit jenem Anhange voraus: daher es in dieser Riicksicht
rathsam wire, den Anhang zuerst zu lesen, um so mehr, als der Inhalt
desselben gerade zum ersten Buche gegenwirtiger Schrift genaue Bezie-
hungen hat. Andererseits konnte, der Natur der Sache nach, es nicht
vermieden werden, dafd nicht auch der Anhang hin und wieder sich auf
die Schrift selbst beriefe: daraus nichts anderes folgt, als dafi er eben so-
wohl, als der Haupttheil des Werkes, zwei Mal gelesen werden muf3.

Kants Philosophie also ist die einzige, mit welcher eine griindliche Be-
kanntschaft bei dem hier Vorzutragenden geradezu vorausgesetzt wird. —
Wenn aber tiberdies noch der Leser in der Schule des gottlichen Platon
geweilt hat; so wird er um so besser vorbereitet und empfinglicher seyn,
mich zu horen. Ist er aber gar noch der Wohlthat der Veda’s theilhaft ge-
worden, deren uns durch die Upanischaden erdffneter Zugang, in meinen
Augen, der grofite Vorzug ist, den dieses noch junge Jahrhundert vor den
fritheren aufzuweisen hat, indem ich vermuthe, dafl der Einfluf3 der Sans-
krit-Litteratur nicht weniger tief eingreifen wird, als im 15. Jahrhundert
die Wiederbelebung der Griechischen: hat also, sage ich, der Leser auch
schon die Weihe uralter Indischer Weisheit empfangen und empfinglich
aufgenommen; dann ist er auf das allerbeste bereitet zu horen, was ich
ihm vorzutragen habe. Thn wird es dann nicht, wie manchen Andern
fremd, ja feindlich ansprechen; da ich, wenn es nicht zu stolz klinge, be-
haupten mochte, dafl jeder von den einzelnen und abgerissenen Aussprii-
chen, welche die Upanischaden ausmachen, sich als Folgesatz aus dem
von mir mitzutheilenden Gedanken ableiten lief3e, obgleich keineswegs
auch umgekehrt dieser schon dort zu finden ist.

Aber schon sind die meisten Leser ungeduldig aufgefahren und in den
mithsam so lange zuriickgehaltenen Vorwurf ausgebrochen, wie ich
doch wagen konne, dem Publikum ein Buch unter Forderungen und
Bedingungen, von denen die beiden ersten anmaafiend und ganz unbe-
scheiden sind, vorzulegen, und dies zu einer Zeit, wo ein so allgemeiner
Reichthum an eigenthiimlichen Gedanken ist, daf in Deutschland al-

15



lein solche jéhrlich in drei Tausend gehaltreichen, originellen und ganz
unentbehrlichen Werken, und auflerdem in unzahligen periodischen
Schriften, oder gar téglichen Blattern, durch die Druckerpresse zum
Gemeingute gemacht werden? zu einer Zeit, wo besonders an ganz ori-
ginellen und tiefen Philosophen nicht der mindeste Mangel ist; sondern
allein in Deutschland deren mehr zugleich leben, als sonst etliche Jahr-
hunderte hintereinander aufzuweisen hatten? wie man denn, frigt der
entriistete Leser, zu Ende kommen solle, wenn man mit einem Buche so
umstandlich zu Werke gehen miifSte?

Da ich gegen solche Vorwiirfe nicht das Mindeste vorzubringen ha-
be, hoffe ich nur auf einigen Dank bei diesen Lesern dafiir, dafi ich sie
bei Zeiten gewarnt habe, damit sie keine Stunde verlieren mit einem
Buche, dessen Durchlesung ohne Erfiillung der gemachten Forderun-
gen nicht fruchten konnte und daher ganz zu unterlassen ist, zumal da
auch sonst gar Vieles zu wetten, dafl es ihnen nicht zusagen kann, daf3
es vielmehr immer nur paucorum hominum seyn wird und daher gelas-
sen und bescheiden auf die Wenigen warten muf, deren ungewo6hnli-
che Denkungsart es geniefbar finde. Denn, auch abgesehen von den
Weitlduftigkeiten und der Anstrengung, die es dem Leser zumuthet,
welcher Gebildete dieser Zeit, deren Wissen dem herrlichen Punkte na-
he gekommen ist, wo paradox und falsch ganz einerlei sind, konnte es
ertragen, fast auf jeder Seite Gedanken zu begegnen, die Dem, was er
doch selbst ein fiir allemal als wahr und ausgemacht festgesetzt hat, ge-
radezu widersprechen? Und dann, wie unangenehm wird Mancher sich
getduscht finden, wenn er hier gar keine Rede antrifft von Dem, was er
gerade hier durchaus suchen zu miissen glaubt, weil seine Art zu speku-
liren zusammentrifft mit der eines noch lebenden groflen Philoso-
phen*, welcher wahrhaft rithrende Biicher geschrieben und nur die
kleine Schwachheit hat, Alles, was er vor seinem funfzehnten Jahre ge-
lernt und approbirt hat, fiir angeborne Grundgedanken des menschli-
chen Geistes zu halten. Wer mochte alles dies ertragen? Daher mein
Rath ist, das Buch nur wieder wegzulegen.

* F. H. Jacobi

16



Allein ich fiirchte selbst so nicht loszukommen. Der bis zur Vorrede,
die ihn abweist, gelangte Leser hat das Buch fiir baares Geld gekauft
und fragt, was ihn schadlos hélt? - Meine letzte Zuflucht ist jetzt, ihn zu
erinnern, daf3 er ein Buch, auch ohne es gerade zu lesen, doch auf man-
cherlei Art zu benutzen weif8. Es kann, so gut wie viele andere, eine
Liicke seiner Bibliothek austfiillen, wo es sich, sauber gebunden, gewif3
gut ausnehmen wird. Oder auch er kann es seiner gelehrten Freundin
auf die Toilette, oder den Theetisch legen. Oder endlich er kann ja, was
gewifd das Beste von Allem ist und ich besonders rathe, es recensiren.

Und so, nachdem ich mir den Scherz erlaubt, welchem eine Stelle zu
gonnen in diesem durchweg zweideutigen Leben kaum irgend ein Blatt
zu ernsthaft seyn kann, gebe ich mit innigem Ernst das Buch hin, in der
Zuversicht, dafl es frith oder spiat Diejenigen erreichen wird, an welche
es allein gerichtet seyn kann, und tibrigens gelassen darin ergeben, dafl
auch ihm in vollem Maafle das Schicksal werde, welches in jeder Er-
kenntnif3, also um so mehr in der wichtigsten, allezeit der Wahrheit zu
Theil ward, der nur ein kurzes Siegesfest beschieden ist, zwischen den
beiden langen Zeitrdumen, wo sie als paradox verdammt und als trivial
geringgeschiatzt wird. Auch pflegt das erstere Schicksal ihren Urheber
mitzutreffen. — Aber das Leben ist kurz und die Wahrheit wirkt ferne
und lebt lange: sagen wir die Wahrheit.

(Geschrieben zu Dresden im August 1818.)

Vorrede zur zweiten Auflage.

Nicht den Zeitgenossen, nicht den Landsgenossen, — der Menschheit
tibergebe ich mein nunmehr vollendetes Werk, in der Zuversicht, dafl
es nicht ohne Werth fiir sie seyn wird; sollte auch dieser, wie es das
Loos des Guten in jeder Art mit sich bringt, erst spét erkannt werden.
Denn nur fur sie, nicht fiir das voriibereilende, mit seinem einstweili-
gen Wahn beschiftigte Geschlecht, kann es gewesen seyn, daf} mein
Kopf, fast wider meinen Willen, ein langes Leben hindurch, seiner Ar-

17



beit unausgesetzt obgelegen hat. An dem Werth derselben hat, wihrend
der Zeit, auch der Mangel an Theilnahme mich nicht irremachen kén-
nen; weil ich fortwahrend das Falsche, das Schlechte, zuletzt das Absur-
de und Unsinnige* in allgemeiner Bewunderung und Verehrung stehen
sah und bedachte, daf3 wenn Diejenigen, welche das Aechte und Rechte
zu erkennen fahig sind, nicht so selten wiren, dafy man einige zwanzig
Jahre hindurch vergeblich nach ihnen sich umsehen kann, Derer, die es
hervorzubringen vermogen, nicht so wenige seyn kénnten, daf3 ihre
Werke nachmals eine Ausnahme machen von der Vergénglichkeit irdi-
scher Dinge; wodurch dann die erquickende Aussicht auf die Nachwelt
verloren gienge, deren Jeder, der sich ein hohes Ziel gesteckt hat, zu sei-
ner Stirkung bedarf. - Wer eine Sache, die nicht zu materiellem Nutzen
tithrt, ernsthaft nimmt und betreibt, darf auf die Theilnahme der Zeit-
genossen nicht rechnen. Wohl aber wird er meistens sehen, daf8 unter-
dessen der Schein solcher Sache sich in der Welt geltend macht und sei-
nen Tag geniefit: und dies ist in der Ordnung. Denn die Sache selbst
muf’ auch ihrer selbst wegen betrieben werden: sonst kann sie nicht ge-
lingen; weil iiberall jede Absicht der Einsicht Gefahr droht. Demgemaf3
hat, wie die Litterargeschichte durchweg bezeugt, jedes Werthvolle, um
zur Geltung zu gelangen, viel Zeit gebraucht; zumal wenn es von der
belehrenden, nicht von der unterhaltenden Gattung war: und unterdes-
sen gldnzte das Falsche. Denn die Sache mit dem Schein der Sache zu
vereinigen ist schwer, wo nicht unméglich. Das eben ist ja der Fluch
dieser Welt der Noth und des Bediirfnisses, dafy Diesen Alles dienen
und frohnen muf3: daher eben ist sie nicht so beschaffen, dafi in ihr ir-
gend ein edles und erhabenes Streben, wie das nach Licht und Wahr-
heit ist, ungehindert gedeihen und seiner selbst wegen daseyn diirfte.
Sondern selbst wenn ein Mal ein solches sich hat geltend machen kén-
nen und dadurch der Begrift davon eingefiihrt ist; so werden alsbald
die materiellen Interessen, die persdnlichen Zwecke, auch seiner sich
bemichtigen, um ihr Werkzeug, oder ihre Maske daraus zu machen.
Demgemafd mufite, nachdem Kant die Philosophie von Neuem zu An-

* Hegel'sche Philosophie

18



sehen gebracht hatte, auch sie gar bald das Werkzeug der Zwecke wer-
den, der staatlichen von oben, der personlichen von unten; - wenn
auch, genau genommen, nicht sie; doch ihr Doppelginger, der fiir sie
gilt. Dies darf sogar uns nicht befremden: denn die unglaublich grofie
Mehrzahl der Menschen ist, ihrer Natur zufolge, durchaus keiner an-
dern, als materieller Zwecke fihig, ja, kann keine andern begreifen.
Demnach ist das Streben nach Wahrheit allein ein viel zu hohes und
excentrisches, als daf erwartet werden diirfte, daf} Alle, dafl Viele, ja
dafd auch nur Einige aufrichtig daran Theil nehmen sollten. Sieht man
dennoch ein Mal, wie z. B. eben jetzt in Deutschland, eine auffallende
Regsambkeit, ein allgemeines Treiben, Schreiben und Reden in Sachen
der Philosophie; so darf man zuversichtlich voraussetzen, dafl das
wirkliche primum mobile, die versteckte Triebfeder solcher Bewegung,
aller feierlichen Mienen und Versicherungen ungeachtet, allein reale,
nicht ideale Zwecke sind, daf§ ndmlich personliche, amtliche, kirchli-
che, staatliche, kurz, materielle Interessen es sind, die man dabei im
Auge hat, und daf folglich blof3e Parteizwecke die vielen Federn angeb-
licher Weltweisen in so starke Bewegung setzen, mithin daf} Absichten,
nicht Einsichten, der Leitstern dieser Tumultuanten sind, die Wahrheit
aber gewifl das Letzte ist, woran dabei gedacht wird. Sie findet keine
Parteigdnger: vielmehr kann sie, durch ein solches philosophisches
Streitgetiimmel hindurch, ihren Weg so ruhig und unbeachtet zuriick-
legen, wie durch die Winternacht des finstersten, im starrsten Kirchen-
glauben befangenen Jahrhunderts, wo sie etwan nur als Geheimlehre
wenigen Adepten mitgetheilt, oder gar dem Pergament allein anver-
traut wird. Ja, ich mochte sagen, daf} keine Zeit der Philosophie ungiin-
stiger seyn kann, als die, da sie von der einen Seite als Staatsmittel, von
der andern als Erwerbsmittel schndde mifibraucht wird. Oder glaubt
man etwan, daf3 bei solchem Streben und unter solchem Getiimmel, so
nebenher auch die Wahrheit, auf die es dabei gar nicht abgesehen ist, zu
Tage kommen wird? Die Wahrheit ist keine Hure, die sich Denen an
den Hals wirft, welche ihrer nicht begehren: vielmehr ist sie eine so
sprode Schone, dafl selbst wer ihr Alles opfert noch nicht ihrer Gunst
gewif$ seyn darf.

19



Machen nun die Regierungen die Philosophie zum Mittel ihrer
Staatszwecke; so sehen andererseits die Gelehrten in philosophischen
Professuren ein Gewerbe, das seinen Mann nihrt, wie jedes andere: sie
drdngen sich also danach, unter Versicherung ihrer guten Gesinnung,
d.h. der Absicht, jenen Zwecken zu dienen. Und sie halten Wort: nicht
Wahrheit, nicht Klarheit, nicht Plato, nicht Aristoteles, sondern die
Zwecke, denen zu dienen sie bestellt worden, sind ihr Leitstern und
werden sofort auch das Kriterium des Wahren, des Werthvollen, des zu
Beachtenden, und ihres Gegentheils. Was daher jenen nicht entspricht,
und wire es das Wichtigste und Auflerordentlichste in ihrem Fach, wird
entweder verurtheilt, oder, wo dies bedenklich scheint, durch einmiithi-
ges Ignoriren erstickt. Man sehe nur ihren einhelligen Eifer gegen den
Pantheismus: wird irgend ein Tropf glauben, der gehe aus Ueberzeu-
gung hervor? — Wie sollte auch iiberhaupt die zum Brodgewerbe herab-
gewiirdigte Philosophie nicht in Sophistik ausarten? Eben weil dies un-
ausbleiblich ist und die Regel »Wef3 Brod ich ess, def3 Lied ich sing'«
von jeher gegolten hat, war bei den Alten das Geldverdienen mit der
Philosophie das Merkmal des Sophisten. - Nun kommt aber noch hin-
zu, daf3, da in dieser Welt iiberall nichts als Mittelméfligkeit zu erwarten
steht, gefordert werden darf und fiir Geld zu haben ist, man mit dieser
auch hier vorlieb zu nehmen hat. Danach sehen wir denn, auf allen
Deutschen Universitdten, die liebe Mittelmafligkeit sich abmiihen, die
noch gar nicht vorhandene Philosophie aus eigenen Mitteln zu Stande
zu bringen, und zwar nach vorgeschriebenem Maafl und Ziel; - ein
Schauspiel, tiber welches zu spotten beinahe grausam wire.

Wihrend solchermaafen schon lange die Philosophie durchgingig
als Mittel dienen mufite, von der einen Seite zu 6ffentlichen, von der
andern zu Privatzwecken, bin ich, davon ungestort, seit mehr als drei-
lig Jahren, meinem Gedankenzuge nachgegangen, eben auch nur weil
ich es mufite und nicht anders konnte, aus einem instinktartigen Triebe,
der jedoch von der Zuversicht unterstiitzt wurde, dafl was Einer Wahres
gedacht und Verborgenes beleuchtet hat, doch auch irgendwann von ei-
nem andern denkenden Geiste gefafit werden, ihn ansprechen, freuen
und trdsten wird: zu einem solchen redet man, wie die uns Aehnlichen

20



zu uns geredet haben und dadurch unser Trost in dieser Lebensode ge-
worden sind. Seine Sache treibt man derweilen ihrer selbst wegen und
fiir sich selbst. Nun aber steht es um philosophische Meditationen selt-
samerweise so, daf} gerade nur Das, was Einer fiir sich selbst durch-
dacht und erforscht hat, nachmals auch Andern zu Gute kommt; nicht
aber Das, was schon urspriinglich fiir Andere bestimmt war. Kenntlich
ist Jenes zundchst am Charakter durchgingiger Redlichkeit; weil man
nicht sich selbst zu tduschen sucht, noch sich selber hohle Niisse dar-
reicht; wodurch dann alles Sophisticiren und aller Wortkram wegfillt
und in Folge hievon jede hingeschriebene Periode fiir die Miihe sie zu
lesen sogleich entschddigt. Dem entsprechend tragen meine Schriften
das Geprige der Redlichkeit und Offenheit so deutlich auf der Stirn,
daf} sie schon dadurch grell abstechen von denen der drei berithmten
Sophisten der nachkantischen Periode: stets findet man mich auf dem
Standpunkt der Reflexion, d.i. der verniinftigen Besinnung und redli-
chen Mittheilung, niemals auf dem der Inspiration, genannt intellek-
tuelle Anschauung, oder auch absolutes Denken, beim rechten Namen
jedoch Windbeutelei und Scharlatanerei. — In diesem Geiste also arbei-
tend und wihrend dessen immerfort das Falsche und Schlechte in allge-
meiner Geltung, ja, Windbeutelei* und Scharlatanerei** in hochster
Verehrung sehend, habe ich ldngst auf den Beifall meiner Zeitgenossen
verzichtet. Es ist unmoglich, dafl eine Zeitgenossenschaft, welche,
zwanzig Jahre hindurch, einen Hegel, diesen geistigen Kaliban, als den
grofiten der Philosophen ausgeschrien hat, so laut, dafl es in ganz
Europa widerhallte, Den, der Das angesehen, nach ihrem Beifall liistern
machen konnte. Sie hat keine Ehrenkrdnze mehr zu vergeben: ihr Bei-
fall ist prostituirt, und ihr Tadel hat nichts zu bedeuten. Daf} es hiemit
mein Ernst sei, ist daraus ersichtlich, daf}, wenn ich irgend nach dem
Beifall meiner Zeitgenossen getrachtet hitte, ich zwanzig Stellen hitte
streichen miissen, welche allen Ansichten derselben ganz und gar wi-
dersprechen, ja, zum Theil ihnen anstof3ig seyn miissen. Allein ich wiir-
de es mir zum Vergehen anrechnen, jenem Beifall auch nur eine Silbe

* Fichte und Schelling.
**Hegel.

21



zum Opfer zu bringen. Mein Leitstern ist ganz ernstlich die Wahrheit
gewesen: ihm nachgehend durfte ich zunédchst nur nach meinem eige-
nen Beifall trachten, génzlich abgewendet von einem, in Hinsicht auf al-
le hoheren Geistesbestrebungen, tief gesunkenen Zeitalter und einer, bis
auf die Ausnahmen, demoralisirten Nationallitteratur, in welcher die
Kunst, hohe Worte mit niedriger Gesinnung zu verbinden, ihren Gipfel
erreicht hat. Den Fehlern und Schwiéchen, welche meiner Natur, wie je-
der die ihrigen, nothwendig anhédngen, kann ich freilich nimmermehr
entgehen; aber ich werde sie nicht durch unwiirdige Akkommodatio-
nen vermehren.

Was nunmehr diese zweite Auflage betrifft, so freut es mich zuvor-
derst, daf ich nach fiinfundzwanzig Jahren nichts zuriickzunehmen
finde, also meine Grundiiberzeugungen sich wenigstens bei mir selbst
bewdhrt haben. Die Veranderungen im ersten Bande, welcher allein
den Text der ersten Auflage enthilt, berithren demnach nirgends das
Wesentliche, sondern betreffen theils nur Nebendinge, grofitentheils
aber bestehen sie in meist kurzen, erlduternden, hin und wieder einge-
fiigten Zusétzen. Blof3 die Kritik der Kantischen Philosophie hat bedeu-
tende Berichtigungen und ausfiihrliche Zusitze erhalten; da solche sich
hier nicht in ein ergdnzendes Buch bringen lief3en, wie die vier Biicher,
welche meine eigene Lehre darstellen, jedes eines, im zweiten Bande, er-
halten haben. Bei diesen habe ich letztere Form der Vermehrung und
Verbesserung deswegen gewdhlt, weil die seit ihrer Abfassung verstri-
chenen fiinfundzwanzig Jahre in meiner Darstellungsweise und im Ton
des Vortrags eine so merkliche Veranderung herbeigefiihrt haben, daf3
es nicht wohl angieng, den Inhalt des zweiten Bandes mit dem des er-
sten in ein Ganzes zu verschmelzen, als bei welcher Fusion beide zu lei-
den gehabt haben wiirden. Ich gebe daher beide Arbeiten gesondert
und habe an der fritheren Darstellung oft selbst da, wo ich mich jetzt
ganz anders ausdriicken wiirde, nichts gedndert; weil ich mich hiiten
wollte, nicht durch die Krittelei des Alters die Arbeit meiner jiingern
Jahre zu verderben. Was in dieser Hinsicht zu berichtigen seyn mochte,
wird sich, mit Hilfe des zweiten Bandes, im Geiste des Lesers schon von
selbst zurechtstellen. Beide Bande haben, im vollen Sinne des Worts, ein

22



erganzendes Verhiltnify zu einander, sofern namlich dieses darauf be-
ruht, daf§ das eine Lebensalter des Menschen, in intellektueller Hin-
sicht, die Ergdnzung des andern ist: daher wird man finden, daf8 nicht
blof3 jeder Band Das enthélt, was der andere nicht hat, sondern auch,
daf} die Vorziige des einen gerade in Dem bestehen, was dem andern
abgeht. Wenn demnach die erste Halfte meines Werkes vor der zweiten
Das voraus hat, was nur das Feuer der Jugend und die Energie der er-
sten Konception verleihen kann; so wird dagegen diese jene iibertreffen
durch die Reife und vollstindige Durcharbeitung der Gedanken, welche
allein den Friichten eines langen Lebenslaufes und seines Fleifles zu
Theil wird. Denn, als ich die Kraft hatte, den Grundgedanken meines
Systems urspriinglich zu erfassen, ihn sofort in seine vier Verzweigun-
gen zu verfolgen, von ihnen auf die Einheit ihres Stammes zuriickzuge-
hen und dann das Ganze deutlich darzustellen; da konnte ich noch
nicht im Stande seyn, alle Theile des Systems, mit der Vollstindigkeit,
Griindlichkeit und Ausfihrlichkeit durchzuarbeiten, die nur durch eine
vieljahrige Meditation desselben erlangt werden, als welche erfordert
ist, um es an unzéhligen Thatsachen zu priifen und zu erldutern, es
durch die verschiedenartigsten Belege zu stiitzen, es von allen Seiten
hell zu beleuchten, die verschiedenen Gesichtspunkte danach kiihn in
Kontrast zu stellen, die mannigfaltigen Materien rein zu sondern und
wohlgeordnet darzulegen. Daher, wenngleich es dem Leser allerdings
angenehmer seyn miifte, mein ganzes Werk aus Einem Gusse zu haben,
statt daf3 es jetzt aus zwei Halften besteht, welche beim Gebrauch anein-
ander zu bringen sind; so wolle er bedenken, dafl dazu erfordert gewe-
sen wire, daf8 ich in Einem Lebensalter geleistet hitte, was nur in zwei-
en moglich ist, indem ich dazu in Einem Lebensalter hitte die
Eigenschaften besitzen miissen, welche die Natur an zwei ganz verschie-
dene vertheilt hat. Demnach ist die Nothwendigkeit, mein Werk in zwei
einander ergianzenden Hilften zu liefern, der zu vergleichen, in Folge
welcher man ein achromatisches Objektivglas, weil es aus Einem Stiicke
zu verfertigen unmoglich ist, dadurch zu Stande bringt, dafy man es aus
einem Konvexglase von Flintglas und einem Konkavglase von Krown-
glas zusammensetzt, deren vereinigte Wirkung allererst das Beabsich-

23



tigte leistet. Andererseits jedoch wird der Leser, fiir die Unbequemlich-
keit zwei Bande zugleich zu gebrauchen, einige Entschdadigung finden
in der Abwechselung und Erholung, welche die Behandlung des selben
Gegenstandes, vom selben Kopfe, im selben Geist, aber in sehr ver-
schiedenen Jahren, mit sich bringt. Inzwischen ist es fiir Den, welcher
mit meiner Philosophie noch nicht bekannt ist, durchaus rathsam, zu-
vorderst den ersten Band, ohne Hinzuziehung der Erganzungen, durch-
zulesen und diese erst bei einer zweiten Lektiire zu benutzen; weil es
ihm sonst zu schwer seyn wiirde, das System in seinem Zusammenhan-
ge zu fassen, als in welchem es allein der erste Band darlegt, wahrend im
zweiten die Hauptlehren einzeln ausfiihrlicher begriindet und vollstan-
dig entwickelt werden. Selbst wer zu einer zweiten Durchlesung des er-
sten Bandes sich nicht entschlief}en sollte, wird besser thun, den zwei-
ten erst nach demselben und fiir sich durchzulesen, in der geraden
Folge seiner Kapitel, als welche allerdings in einem, wiewohl loseren
Zusammenhang mit einander stehen, dessen Liicken ihm die Erinne-
rung des ersten Bandes, wenn er ihn wohl gefaf3t hat, vollkommen aus-
fillen wird: zudem findet er tiberall die Zuriickweisung auf die betref-
fenden Stellen des ersten Bandes, in welchem ich, zu diesem Behuf, die
in der ersten Auflage durch blofle Trennungslinien bezeichneten Ab-
schnitte in der zweiten mit Paragraphenzahlen versehen habe. —

Schon in der Vorrede zur ersten Auflage habe ich erklart, dafl meine
Philosophie von der Kantischen ausgeht und daher eine griindliche
Kenntnifd dieser voraussetzt: ich wiederhole es hier. Denn Kants Lehre
bringt in jedem Kopf, der sie gefafit hat, eine fundamentale Veranderung
hervor, die so grof3 ist, dafd sie fiir eine geistige Wiedergeburt gelten kann.
Sie allein ndmlich vermag, den ihm angeborenen, von der urspriinglichen
Bestimmung des Intellekts herriihrenden Realismus wirklich zu beseiti-
gen, als wozu weder Berkeley noch Malebranche ausreichen; da diese zu
sehr im Allgemeinen bleiben, wihrend Kant ins Besondere geht, und
zwar in einer Weise, die weder Vorbild noch Nachbild kennt und eine
ganz eigenthiimliche, man mochte sagen unmittelbare Wirkung auf den
Geist hat, in Folge welcher dieser eine griindliche Enttduschung erleidet
und fortan alle Dinge in einem andern Lichte erblickt. Erst hiedurch aber

24



wird er fiir die positiveren Aufschliisse empfanglich, welche ich zu geben
habe. Wer hingegen der Kantischen Philosophie sich nicht bemeistert hat,
ist, was sonst er auch getrieben haben mag, gleichsam im Stande der Un-
schuld, ndmlich in demjenigen natiirlichen und kindlichen Realismus be-
fangen geblieben, in welchem wir Alle geboren sind und der zu allem
Maglichen, nur nicht zur Philosophie beféhigt. Folglich verhilt ein Sol-
cher sich zu jenem Ersteren wie ein Unmiindiger zum Miindigen. Daf3
diese Wahrheit heut zu Tage paradox klingt, welches in den ersten dreiflig
Jahren nach dem Erscheinen der Vernunftkritik keineswegs der Fall ge-
wesen ware, kommt daher, daf} seitdem ein Geschlecht herangewachsen
ist, welches Kanten eigentlich nicht kennt, da hiezu mehr, als eine fliichti-
ge, ungeduldige Lektiire, oder ein Bericht aus zweiter Hand gehort, und
Dieses wieder daher, dafl dasselbe, in Folge schlechter Anleitung, seine
Zeit mit den Philosophemen gewohnlicher, also unberufener Képfe, oder
gar windbeutelnder Sophisten, die man ihm unverantwortlicherweise an-
pries, vergeudet hat. Daher die Verworrenheit in den ersten Begriffen und
tiberhaupt das unséglich Rohe und Plumpe, welches aus der Hiille der
Pretiositdt und Prétensiositdt, in den eigenen philosophischen Versuchen
des so erzogenen Geschlechts, hervorsieht. Aber in einem heillosen Irr-
thum ist Der befangen, welcher vermeint, er konne Kants Philosophie aus
den Darstellungen Anderer davon kennen lernen. Vielmehr muf3 ich vor
dergleichen Relationen, zumal aus neuerer Zeit, ernstlich warnen: und
gar in diesen allerletzten Jahren sind mir in Schriften der Hegelianer Dar-
stellungen der Kantischen Philosophie vorgekommen, die wirklich ins
Fabelhafte gehen. Wie sollten auch die schon in frischer Jugend durch den
Unsinn der Hegelei verrenkten und verdorbenen Kopfe noch fahig seyn,
Kants tiefsinnigen Untersuchungen zu folgen? Sie sind frith gew6hnt, den
hohlsten Wortkram fiir philosophische Gedanken, die armsiligsten So-
phismen fiir Scharfsinn, und lappischen Aberwitz fiir Dialektik zu halten,
und durch das Aufnehmen rasender Wortzusammenstellungen, bei de-
nen etwas zu denken der Geist sich vergeblich martert und erschopft,
sind ihre Kopfe desorganisirt. Fiir sie gehort keine Kritik der Vernunft,
fir sie keine Philosophie: fiir sie gehort eine medicina mentis, zunachst als
Kathartikon etwan un petit cours de senscommunologie, und dann muf}

25



man weiter sehen, ob bei ihnen noch jemals von Philosophie die Rede
seyn kann. — Die Kantische Lehre also wird man vergeblich irgend wo an-
ders suchen, als in Kants eigenen Werken: diese aber sind durchweg be-
lehrend, selbst da wo er irrt, selbst da wo er fehlt. In Folge seiner Origina-
litat gilt von ihm im hochsten Grade was eigentlich von allen dchten
Philosophen gilt: nur aus ihren eigenen Schriften lernt man sie kennen;
nicht aus den Berichten Anderer. Denn die Gedanken jener auflerordent-
lichen Geister kénnen die Filtration durch den gewohnlichen Kopf hin-
durch nicht vertragen. Geboren hinter den breiten, hohen, schon gew6lb-
ten Stirnen, unter welchen strahlende Augen hervorleuchten, kommen
sie, wenn versetzt in die enge Behausung und niedrige Bedachung der en-
gen, gedriickten, dickwindigen Schédel, aus welchen stumpfe, auf per-
sonliche Zwecke gerichtete Blicke hervorspihen, um alle Kraft und alles
Leben, und sehen sich selber nicht mehr dhnlich. Ja, man kann sagen, die-
se Art Kopfe wirken wie unebene Spiegel, in denen Alles sich verrenkt,
verzerrt, das Ebenmaaf? seiner Schonheit verliert und eine Fratze darstellt.
Nur von ihren Urhebern selbst kann man die philosophischen Gedanken
empfangen: daher hat wer sich zur Philosophie getrieben fiihlt, die un-
sterblichen Lehrer derselben im stillen Heiligthum ihrer Werke selbst auf-
zusuchen. Die Hauptkapitel eines jeden dieser dchten Philosophen wer-
den in ihre Lehren hundert Mal mehr Finsicht verschaffen, als die
schleppenden und schielenden Relationen dariiber, welche Alltagsképfe
zu Stande bringen, die noch zudem meistens tief befangen sind in der je-
desmaligen Modephilosophie, oder ihrer eigenen Herzensmeinung. Aber
es ist zum Erstaunen, wie entschieden das Publikum vorzugsweise nach
jenen Darstellungen aus zweiter Hand greift. Hiebei scheint in der That
die Wahlverwandtschaft zu wirken, vermoge welcher die gemeine Natur
zu ihres Gleichen gezogen wird und demnach sogar was ein grofier Geist
gesagt hat lieber von ihres Gleichen vernehmen will. Vielleicht beruht
Dies auf dem selben Princip mit dem System des wechselseitigen Unter-
richts, nach welchem Kinder am besten von ihres Gleichen lernen.

Jetzt noch ein Wort fiir die Philosophieprofessoren. — Die Sagacitit, den
richtigen und feinen Takt, womit sie meine Philosophie, gleich bei ih-

26



rem Auftreten, als etwas ihren eigenen Bestrebungen ganz Heterogenes,
wohl gar Gefihrliches, oder, populér zu reden, etwas das nicht in ihren
Kram pafit, erkannt haben, so wie die sichere und scharfsinnige Politik,
vermoge derer sie das ihr gegeniiber allein richtige Verfahren sogleich
herausfanden, die vollkommene Einmiithigkeit, mit der sie dasselbe in
Anwendung brachten, endlich die Beharrlichkeit, mit welcher sie ihm
treu geblieben sind, - habe ich von jeher bewundern miissen. Dieses
Verfahren, welches nebenbei sich auch durch die tiberaus leichte Aus-
fihrbarkeit empfiehlt, besteht bekanntlich im ganzlichen Ignoriren und
dadurch im Sekretiren, — nach Goethes maliziosem Ausdruck, welcher
eigentlich das Unterschlagen des Wichtigen und Bedeutenden besagt.
Die Wirksamkeit dieses stillen Mittels wird erhoht durch den Koryban-
tenldarm, mit welchem die Geburt der Geisteskinder der Einverstande-
nen gegenseitig gefeiert wird, und welcher das Publikum néthigt hinzu-
sehen und die wichtigen Mienen gewahr zu werden, mit welchen man
sich dariiber begriifit. Wer konnte das Zweckmaflige dieses Verfahrens
verkennen? Ist doch gegen den Grundsatz primum vivere, deinde philo-
sophari nichts einzuwenden. Die Herren wollen leben und zwar von der
Philosophie leben: an diese sind sie, mit Weib und Kind, gewiesen,
und haben, trotz dem povera e nuda vai filosofia des Petrarka, es darauf
gewagt. Nun ist aber meine Philosophie ganz und gar nicht darauf ein-
gerichtet, daf man von ihr leben konnte. Es fehlt ihr dazu an den ersten,
tir eine wohlbesoldete Kathederphilosophie unerldfilichen Requisiten,
zundchst ganzlich an einer spekulativen Theologie, welche doch gerade —
dem leidigen Kant mit seiner Vernunftkritik zum Trotz — das Hauptthe-
ma aller Philosophie seyn soll und muf3, wenn gleich diese dadurch die
Aufgabe erhilt, immerfort von dem zu reden, wovon sie schlechter-
dings nichts wissen kann; ja, die meinige statuirt nicht ein Mal die von
den Philosophieprofessoren so klug ersonnene und ihnen unentbehr-
lich gewordene Fabel von einer unmittelbar und absolut erkennenden,
anschauenden, oder vernehmenden Vernunft, die man nur gleich An-
fangs seinen Lesern aufzubinden braucht, um nachher in das von Kant
unserer Erkenntnif3 gédnzlich und auf immer abgesperrte Gebiet jenseit
der Moglichkeit aller Erfahrung, auf die bequemste Weise von der Welt,

27



gleichsam mit vier Pferden einzufahren, woselbst man sodann gerade
die Grunddogmen des modernen, judaisirenden, optimistischen Chri-
stenthums unmittelbar offenbart und auf das schonste zurechtgelegt
vorfindet. Was nun, in aller Welt, geht meine, dieser wesentlichen Re-
quisiten ermangelnde, riicksichtslose und nahrungslose, griiblerische
Philosophie, — welche zu ihrem Nordstern ganz allein die Wahrheit, die
nackte, unbelohnte, unbefreundete, oft verfolgte Wahrheit hat und, oh-
ne rechts oder links zu blicken, gerade auf diese zusteuert, — jene alma
mater, die gute, nahrhafte Universitatsphilosophie an, welche, mit hun-
dert Absichten und tausend Riicksichten belastet, behutsam ihres We-
ges daherlavirt kommt, indem sie allezeit die Furcht des Herrn, den
Willen des Ministeriums, die Satzungen der Landeskirche, die Wiinsche
des Verlegers, den Zuspruch der Studenten, die gute Freundschaft der
Kollegen, den Gang der Tagespolitik, die momentane Richtung des Pu-
blikums und was noch Alles vor Augen hat? Oder was hat mein stilles,
ernstes Forschen nach Wahrheit gemein mit dem gellenden Schulge-
zdnke der Katheder und Bénke, dessen innerste Triebfedern stets per-
sonliche Zwecke sind? Vielmehr sind beide Arten der Philosophie sich
von Grunde aus heterogen. Darum auch giebt es mit mir keinen Kom-
promifl und keine Kameradschaft, und findet bei mir Keiner seine
Rechnung, als etwan Der, welcher nichts, als die Wahrheit suchte; also
keine der philosophischen Parteien des Tages: denn sie alle verfolgen
ihre Absichten; ich aber habe blof3e Einsichten zu bieten, die zu keiner
von jenen passen, weil sie eben nach keiner gemodelt sind. Damit aber
meine Philosophie selbst kathederfihig wiirde, miifiten erst ganz ande-
re Zeiten heraufgezogen seyn. — Das wire also etwas Schones, wenn so
eine Philosophie, von der man gar nicht leben kann, Luft und Licht,
wohl gar allgemeine Beachtung gew6nne! Mithin war Dies zu verhiiten
und mufiten dagegen Alle fiir Einen Mann stehen. Beim Bestreiten und
Widerlegen aber hat man nicht so leichtes Spiel: auch ist Dies schon
darum ein miflliches Mittel, weil es die Aufmerksamkeit des Publikums
auf die Sache hinlenkt und diesem das Lesen meiner Schriften den Ge-
schmack an den Lukubrationen der Philosophieprofessoren verderben
konnte. Denn wer den Ernst gekostet hat, dem wird der Spaaf3, zumal

28



von der langweiligen Art, nicht mehr munden. Demnach also ist das so
einmiithig ergriffene schweigende System das allein richtige, und kann
ich nur rathen, dabei zu bleiben und damit fortzufahren, so lange es
geht, so lange namlich bis einst aus dem Ignoriren die Ignoranz abgelei-
tet wird: dann wird es zum Einlenken gerade noch Zeit seyn. Unterwei-
len bleibt ja doch Jedem unbenommen, sich hier und da ein Federchen
zu eigenem Gebrauch auszurupfen; da zu Hause der Ueberfluf an Ge-
danken nicht sehr driickend zu seyn pflegt. So kann denn das Ignorir-
und Schweigesystem noch eine gute Weile vorhalten, wenigstens die
Spanne Zeit, die ich noch zu leben haben mag; womit schon viel gewon-
nen ist. Wenn auch dazwischen hie und da eine indiskrete Stimme sich
hat vernehmen lassen, so wird sie doch bald iibertdubt vom lauten Vor-
trag der Professoren, welche das Publikum von ganz andern Dingen,
mit wichtiger Miene, zu unterhalten wissen. Ich rathe jedoch, auf die
Einmiithigkeit des Verfahrens etwas strenger zu halten und besonders
die jungen Leute zu tiberwachen, als welche bisweilen schrecklich indis-
kret sind. Denn selbst so kann ich doch nicht verbiirgen, dafl das belob-
te Verfahren fiir immer vorhalten wird, und kann fiir den endlichen
Ausgang nicht einstehen. Es ist ndmlich eine eigene Sache um die Len-
kung des im Ganzen guten und folgsamen Publikums. Wenn wir auch
so ziemlich zu allen Zeiten die Gorgiasse und Hippiasse oben auf sehen,
das Absurde in der Regel kulminirt und es unmoglich scheint, dafl
durch den Chorus der Bethorer und Bethorten die Stimme des Einzel-
nen je durchdringe; - so bleibt dennoch jederzeit den dchten Werken
eine ganz eigenthiimliche, stille, langsame, michtige Wirkung, und wie
durch ein Wunder sieht man sie endlich aus dem Getiimmel sich erhe-
ben, gleich einem Aerostaten, der aus dem dicken Dunstkreise dieses
Erdenraums in reinere Regionen emporschwebt, wo er, ein Mal ange-
kommen, stehen bleibt, und Keiner mehr ihn herabzuziehen vermag.

Geschrieben in Frankfurt a. M. im Februar 1844.

29



Vorrede zur dritten Auflage.

Das Wahre und Aechte wiirde leichter in der Welt Raum gewinnen,
wenn nicht Die, welche unfihig sind, es hervorzubringen, zugleich ver-
schworen wiren, es nicht aufkommen zu lassen. Dieser Umstand hat
schon Manches, das der Welt zu Gute kommen sollte, gghemmt und
verzogert, wo nicht gar erstickt. Fiir mich ist seine Folge gewesen, daf3,
obwohl ich erst dreif$ig Jahre zdhlte, als die erste Auflage dieses Werkes
erschien, ich diese dritte nicht friiher, als im zweiundsiebenzigsten erle-
be. Dariiber jedoch finde ich Trost in Petrarka’s Worten: si quis, tota
die currens, pervenit ad vesperam, satis est (de vera sapientia, p. 140). Bin
ich zuletzt doch auch angelangt und habe die Befriedigung, am Ende
meiner Laufbahn den Anfang meiner Wirksambkeit zu sehen, unter der
Hoffnung, daf} sie, einer alten Regel gemaf3, in dem Verhiltnif3 lange
dauern wird, als sie spét angefangen hat. -

Der Leser wird in dieser dritten Auflage nichts von Dem vermissen,
was die zweite enthilt, wohl aber betrichtlich mehr erhalten, indem sie,
vermoge der ihr gegebenen Zusitze, bei gleichem Druck, 136 Seiten
mehr hat, als die zweite.

Sieben Jahre nach dem Erscheinen der zweiten Auflage habe ich zwei
Bande »Parerga und Paralipomena« herausgegeben. Das unter letzte-
rem Namen Begriffene besteht in Zusdtzen zur systematischen Darstel-
lung meiner Philosophie und wiirde seine richtige Stelle in diesen Ban-
den gefunden haben: allein ich mufite es damals unterbringen wo ich
konnte, da es sehr zweifelhaft war, ob ich diese dritte Auflage erleben
wiirde. Man findet es im zweiten Bande besagter Parerga und wird es an
den Ueberschriften der Kapitel leicht erkennen.

Frankfurt a. M. im September 1859.

30



Erstes Buch.

Der Welt als Vorstellung
erste Betrachtung:

Die Vorstellung unterworfen dem
Satze vom Grunde: das Obijekt
der Erfahrung und Wissenschatt.

Sors de lenfance, ami, réveille-toi!
Jean-Jacques Rousseau.

§. 1.

»Die Welt ist meine Vorstellung:« — dies ist die Wahrheit, welche in Be-
ziehung auf jedes lebende und erkennende Wesen gilt; wiewohl der
Mensch allein sie in das reflektirte abstrakte Bewuf3tseyn bringen kann:
und thut er dies wirklich; so ist die philosophische Besonnenheit bei
ihm eingetreten. Es wird ihm dann deutlich und gewif3, daf3 er keine
Sonne kennt und keine Erde; sondern immer nur ein Auge, das eine
Sonne sieht, eine Hand, die eine Erde fiihlt; dafy die Welt, welche ihn
umgiebt, nur als Vorstellung da ist, d. h. durchweg nur in Beziehung auf
ein Anderes, das Vorstellende, welches er selbst ist. - Wenn irgendeine
Wahrheit a priori ausgesprochen werden kann, so ist es diese: denn sie
ist die Aussage derjenigen Form aller méglichen und erdenklichen Er-
fahrung, welche allgemeiner, als alle andern, als Zeit, Raum und Kausa-
litat ist: denn alle diese setzen jene eben schon voraus, und wenn jede
dieser Formen, welche alle wir als so viele besondere Gestaltungen des
Satzes vom Grunde erkannt haben, nur fiir eine besondere Klasse von
Vorstellungen gilt; so ist dagegen das Zerfallen in Objekt und Subjekt

31



die gemeinsame Form aller jener Klassen, ist diejenige Form, unter wel-
cher allein irgend eine Vorstellung, welcher Art sie auch sei, abstrakt
oder intuitiv, rein oder empirisch, nur itberhaupt méglich und denkbar
ist. Keine Wahrheit ist also gewisser, von allen andern unabhingiger
und eines Beweises weniger bediirftig, als diese, dafl Alles, was fiir die
Erkenntnifd da ist, also die ganze Welt, nur Objekt in Beziehung auf das
Subjekt ist, Anschauung des Anschauenden, mit Einem Wort, Vorstel-
lung. Natiirlich gilt Dieses, wie von der Gegenwart, so auch von jeder
Vergangenheit und jeder Zukunft, vom Fernsten, wie vom Nahen: denn
es gilt von Zeit und Raum selbst, in welchen allein sich dieses alles un-
terscheidet. Alles, was irgend zur Welt gehort und gehoren kann, ist un-
ausweichbar mit diesem Bedingtseyn durch das Subjekt behaftet, und
ist nur fiir das Subjekt da. Die Welt ist Vorstellung.

Neu ist diese Wahrheit keineswegs. Sie lag schon in den skepti-
schen Betrachtungen, von welchen Cartesius ausgieng. Berkeley aber
war der erste, welcher sie entschieden aussprach: er hat sich dadurch
ein unsterbliches Verdienst um die Philosophie erworben, wenn
gleich das Uebrige seiner Lehren nicht bestehen kann. Kants erster
Fehler war die Vernachldssigung dieses Satzes, wie im Anhange aus-
gefithrt ist. — Wie friih hingegen diese Grundwahrheit von den Wei-
sen Indiens erkannt worden ist, indem sie als der Fundamentalsatz
der dem Vyasa zugeschriebenen Vedantaphilosophie auftritt, bezeugt
W. Jones, in der letzten seiner Abhandlungen: on the philosophy of the
Asiatics; Asiatic researches, Vol. IV, p. 164: the fundamental tenet of the
Vedanta school consisted not in denying the existence of matter, that is
of solidity, impenetrability, and extended figure (to deny which would be
lunacy), but in correcting the popular notion of it, and in contending
that it has no essence independent of mental perception; that existence
and perceptibility are convertible terms*. Diese Worte driicken das Zu-

x

Das Grunddogma der Vedantaschule bestand nicht im Ableugnen des Daseyns der Materie,
d.h. der Soliditdt, Undurchdringlichkeit und Ausdehnung (welche zu leugnen Wahnsinn
wire), sondern in der Berichtigung des gewchnlichen Begriffs derselben, durch die Be-
hauptung, daf3 sie kein von der erkennenden Auffassung unabhingiges Daseyn habe; indem
Daseyn und Wahrnehmbarkeit Wechselbegriffe seien.

32



sammenbestehen der empirischen Realitdt mit der transscendentalen
Idealitit hinlanglich aus.

Also nur von der angegebenen Seite, nur sofern sie Vorstellung ist,
betrachten wir die Welt in diesem ersten Buche. Daf jedoch diese Be-
trachtung, ihrer Wahrheit unbeschadet, eine einseitige, folglich durch
irgendeine willkiirliche Abstraktion hervorgerufen ist, kiindigt Jedem
das innere Widerstreben an, mit welchem er die Welt als seine blofie
Vorstellung annimmt; welcher Annahme er sich andererseits doch nim-
mermehr entziehen kann. Die Einseitigkeit dieser Betrachtung aber
wird das folgende Buch erganzen, durch eine Wahrheit, welche nicht so
unmittelbar gewif3 ist, wie die, von der wir hier ausgehen; sondern zu
welcher nur tiefere Forschung, schwierigere Abstraktion, Trennung des
Verschiedenen und Vereinigung des Identischen fithren kann, - durch
eine Wahrheit, welche sehr ernst und Jedem, wo nicht furchtbar, doch
bedenklich seyn muf3, namlich diese, dafl eben auch er sagen kann und
sagen muf3: »Die Welt ist mein Wille.« —

Bis dahin aber, also in diesem ersten Buch, ist es néthig, unverwandt
diejenige Seite der Welt zu betrachten, von welcher wir ausgehen, die Sei-
te der Erkennbarkeit, und demnach, ohne Widerstreben, alle irgend vor-
handenen Objekte, ja sogar den eigenen Leib (wie wir bald naher erértern
werden) nur als Vorstellung zu betrachten, blofie Vorstellung zu nennen.
Das, wovon hiebei abstrahirt wird, ist, wie spater hoffentlich Jedem gewif3
seyn wird, immer nur der Wille, als welcher allein die andere Seite der
Welt ausmacht: denn diese ist, wie einerseits durch und durch Vorstel-
lung, so andererseits durch und durch Wille. Eine Realitit aber, die kei-
nes von diesen Beiden wire, sondern ein Objekt an sich (zu welcher auch
Kants Ding an sich ihm leider unter den Hédnden ausgeartet ist), ist ein er-
traumtes Unding und dessen Annahme ein Irrlicht in der Philosophie.

8. 2.

Dasjenige, was Alles erkennt und von Keinem erkannt wird, ist das
Subjekt. Es ist sonach der Trager der Welt, die durchgingige, stets vor-
ausgesetzte Bedingung alles Erscheinenden, alles Objekts: denn nur fiir

33



das Subjekt ist, was nur immer da ist. Als dieses Subjekt findet Jeder
sich selbst, jedoch nur sofern er erkennt, nicht sofern er Objekt der Er-
kenntnifd ist. Objekt ist aber schon sein Leib, welchen selbst wir daher,
von diesem Standpunkt aus, Vorstellung nennen. Denn der Leib ist Ob-
jekt unter Objekten und den Gesetzen der Objekte unterworfen, ob-
wohl er unmittelbares Objekt ist*. Er liegt, wie alle Objekte der An-
schauung, in den Formen alles Erkennens, in Zeit und Raum, durch
welche die Vielheit ist. Das Subjekt aber, das Erkennende, nie Erkannte,
liegt auch nicht in diesen Formen, von denen selbst es vielmehr immer
schon vorausgesetzt wird ihm kommt also weder Vielheit, noch deren
Gegensatz, Einheit, zu. Wir erkennen es nimmer, sondern es eben ist es,
das erkennt, wo nur erkannt wird.

Die Welt als Vorstellung also, in welcher Hinsicht allein wir sie hier
betrachten, hat zwei wesentliche, nothwendige und untrennbare Half-
ten. Die eine ist das Objekt: dessen Form ist Raum und Zeit, durch die-
se die Vielheit. Die andere Halfte aber, das Subjekt, liegt nicht in Raum
und Zeit: denn sie ist ganz und ungetheilt in jedem vorstellenden We-
sen; daher ein einziges von diesen, eben so vollstindig, als die vorhan-
denen Millionen, mit dem Objekt die Welt als Vorstellung ergénzt: ver-
schwinde aber auch jenes einzige; so wire die Welt als Vorstellung nicht
mehr. Diese Halften sind daher unzertrennlich, selbst fiir den Gedan-
ken: denn jede von beiden hat nur durch und fiir die andere Bedeutung
und Daseyn, ist mit ihr da und verschwindet mit ihr. Sie begrdnzen sich
unmittelbar: wo das Objekt anfingt, hort das Subjekt auf. Die Gemein-
schaftlichkeit dieser Grénze zeigt sich eben darin, dafl die wesentlichen
und daher allgemeinen Formen alles Objekts, welche Zeit, Raum und
Kausalitét sind, auch ohne die Erkenntnif3 des Objekts selbst, vom Sub-
jekt ausgehend gefunden und vollstindig erkannt werden konnen, d. h.
in Kants Sprache, a priori in unserm Bewufitseyn liegen. Dieses ent-
deckt zu haben, ist ein Hauptverdienst Kants und ein sehr grofies. Ich
behaupte nun iiberdies, dafl der Satz vom Grunde der gemeinschaftli-
che Ausdruck fiir alle diese uns a priori bewufiten Formen des Objekts

* Ueber den Satz vom Grunde, 2. Aufl,, §. 22.

34



ist, und daf3 daher Alles, was wir rein a priori wissen, nichts ist, als eben
der Inhalt jenes Satzes und was aus diesem folgt, in ihm also eigentlich
unsere ganze a priori gewisse Erkenntnif8 ausgesprochen ist. In meiner
Abhandlung iiber den Satz vom Grunde habe ich ausfiihrlich gezeigt,
wie jedes irgend mogliche Objekt demselben unterworfen ist, d. h. in ei-
ner nothwendigen Beziehung zu andern Objekten steht, einerseits als
bestimmt, andererseits als bestimmend: dies geht so weit, daf$ das ganze
Daseyn aller Objekte, sofern sie Objekte, Vorstellungen und nichts an-
deres sind, ganz und gar zuriicklduft auf jene ihre nothwendige Bezie-
hung zu einander, nur in solcher besteht, also ganzlich relativ ist: wovon
bald ein Mehreres. Ich habe ferner gezeigt, daf3, gemaf} den Klassen, in
welche die Objekte ihrer Moglichkeit nach zerfallen, jene nothwendige
Beziehung, welche der Satz vom Grunde im Allgemeinen ausdriickt, in
andern Gestalten erscheint; wodurch wiederum die richtige Eintheilung
jener Klassen sich bewiéhrt. Ich setze hier bestindig alles dort Gesagte
als bekannt und dem Leser gegenwirtig voraus: denn es wiirde, wenn es
nicht schon gesagt wire, hier seine nothwendige Stelle haben.

§. 3.

Der Hauptunterschied zwischen allen unsern Vorstellungen ist der des
Intuitiven und Abstrakten. Letzteres macht nur eine Klasse von Vor-
stellungen aus, die Begriffe: und diese sind auf der Erde allein das Ei-
genthum des Menschen, dessen ihn von allen Thieren unterscheidende
Fahigkeit zu denselben von jeher Vernunft genannt worden ist*. Wir
werden weiterhin diese abstrakten Vorstellungen fiir sich betrachten,
zuvorderst aber ausschliellich von der intuitiven Vorstellung reden.
Diese nun befaf3t die ganze sichtbare Welt, oder die gesammte Er-
fahrung, nebst den Bedingungen der Méglichkeit derselben: Es ist, wie
gesagt, eine sehr wichtige Entdeckung Kants, daf$ eben diese Bedingun-
gen, diese Formen derselben, d.h. das Allgemeinste in ihrer Wahrneh-

* Kant allein hat diesen Begriff der Vernunft verwirrt, in welcher Hinsicht ich auf den An-
hang verweise, wie auch auf meine »Grundprobleme der Ethik«: Grundl. d. Moral, §. 6, S.
148-154, der ersten Auflage.

35



mung, das allen ihren Erscheinungen auf gleiche Weise Eigene, Zeit und
Raum, auch fiir sich und abgesondert von ihrem Inhalt, nicht nur in ab-
stracto gedacht, sondern auch unmittelbar angeschaut werden kann, und
dafl diese Anschauung nicht etwan ein durch Wiederholung von der Er-
fahrung entlehntes Phantasma ist, sondern so sehr unabhéngig von der
Erfahrung, dafl vielmehr umgekehrt diese als von jener abhingig ge-
dacht werden muf3, indem die Eigenschaften des Raumes und der Zeit,
wie sie die Anschauung a priori erkennt, fiir alle mégliche Erfahrung
als Gesetze gelten, welchen gemaf3 diese iiberall ausfallen mufi. Dieser-
halb habe ich, in meiner Abhandlung {iber den Satz vom Grunde, Zeit
und Raum, sofern sie rein und inhaltsleer angeschaut werden, als eine
besondere und fiir sich bestehende Klasse von Vorstellungen betrachtet.
So wichtig nun auch diese von Kant entdeckte Beschaffenheit jener all-
gemeinen Formen der Anschauung ist, daf3 sie namlich fiir sich und
unabhingig von der Erfahrung anschaulich und ihrer ganzen Gesetzmi-
Bigkeit nach erkennbar sind, worauf die Mathematik mit ihrer Unfehl-
barkeit beruht; so ist es doch eine nicht minder beachtungswerthe Ei-
genschaft derselben, dafl der Satz vom Grunde, der die Erfahrung als
Gesetz der Kausalitat und Motivation, und das Denken als Gesetz der
Begriindung der Urtheile bestimmt, hier in einer ganz eigenthiimlichen
Gestalt auftritt, der ich den Namen Grund des Seyns gegeben habe,
und welche in der Zeit die Folge ihrer Momente, und im Raum die Lage
seiner sich ins Unendliche wechselseitig bestimmenden Theile ist.

Wem aus der einleitenden Abhandlung die vollkommene Identitit
des Inhalts des Satzes vom Grunde, bei aller Verschiedenheit seiner Ge-
stalten, deutlich geworden ist, der wird auch iiberzeugt seyn, wie wich-
tig zur Einsicht in sein innerstes Wesen gerade die Erkenntnif3 der ein-
fachsten seiner Gestaltungen, als solcher, ist, und fiir diese haben wir
die Zeit erkannt. Wie in ihr jeder Augenblick nur ist, sofern er den vor-
hergehenden, seinen Vater, vertilgt hat, um selbst wieder eben so
schnell vertilgt zu werden; wie Vergangenheit und Zukunft (abgesehen
von den Folgen ihres Inhalts) so nichtig als irgend ein Traum sind, Ge-
genwart aber nur die ausdehnungs- und bestandlose Gréinze zwischen
beiden ist; eben so werden wir dieselbe Nichtigkeit auch in allen andern

36



Gestalten des Satzes vom Grunde wiedererkennen und einsehen, daf
wie die Zeit, so auch der Raum, und wie dieser, so auch Alles, was in
ihm und der Zeit zugleich ist, Alles also, was aus Ursachen oder Moti-
ven hervorgeht, nur ein relatives Daseyn hat, nur durch und fiir ein An-
deres, ihm gleichartiges, d. h. wieder nur eben so bestehendes, ist. Das
Wesentliche dieser Ansicht ist alt: Herakleitos bejammerte in ihr den
ewigen Fluf} der Dinge, Platon wiirdigte ihren Gegenstand herab, als
das immerdar Werdende, aber nie Seiende; Spinoza nannte es blofle Ac-
cidenzien der allein seienden und bleibenden einzigen Substanz; Kant
setzte das so Erkannte als blofle Erscheinung dem Dinge an sich entge-
gen; endlich die uralte Weisheit der Inder spricht:,,Es ist die Maja, der
Schleier des Truges, welcher die Augen der Sterblichen umbhiillt und sie
eine Welt sehen laf3t, von der man weder sagen kann daf sie sei, noch
auch, dafd sie nicht sei: denn sie gleicht dem Traume, gleicht dem Son-
nenglanz auf dem Sande, welchen der Wanderer von ferne fiir ein Was-
ser halt, oder auch dem hingeworfenen Strick, den er fiir eine Schlange
ansieht.« (Diese Gleichnisse finden sich in unzihligen Stellen der Veden
und Puranas wiederholt.) Was Alle diese aber meinten und wovon sie
reden, ist nichts Anderes, als was auch wir jetzt eben betrachten: die
Welt als Vorstellung, unterworfen dem Satze des Grundes.

§. 4.

Wer die Gestaltung des Satzes vom Grunde, welche in der reinen Zeit
als solcher erscheint und auf der alles Zahlen und Rechnen beruht, er-
kannt hat, der hat eben damit auch das ganze Wesen der Zeit erkannt.
Sie ist weiter nichts, als eben jene Gestaltung des Satzes vom Grunde,
und hat keine andere Eigenschaft. Succession ist die Gestalt des Satzes
vom Grunde in der Zeit; Succession ist das ganze Wesen der Zeit. - Wer
ferner den Satz vom Grunde, wie er im bloflen rein angeschauten Raum
herrscht, erkannt hat, der hat eben damit das ganze Wesen des Raumes
erschopft; da dieser durch und durch nichts Anderes ist, als die Mog-
lichkeit der wechselseitigen Bestimmungen seiner Theile durch einan-
der, welche Lage heifst. Die ausfiihrliche Betrachtung dieser und Nie-

37



derlegung der sich daraus ergebenden Resultate in abstrakte Begriffe, zu
bequemerer Anwendung, ist der Inhalt der ganzen Geometrie. — Eben
so nun, wer diejenige Gestaltung des Satzes vom Grunde, welche den
Inhalt jener Formen (der Zeit und des Raumes), ihre Wahrnehmbar-
keit, d.i. die Materie, beherrscht, also das Gesetz der Kausalitat erkannt
hat; der hat eben damit das ganze Wesen der Materie als solcher er-
kannt: denn diese ist durch und durch nichts als Kausalitat, welches Je-
der unmittelbar einsieht, sobald er sich besinnt. Ihr Seyn namlich ist ihr
Wirken: kein anderes Seyn derselben ist auch nur zu denken méglich.
Nur als wirkend fiillt sie den Raum, fiillt sie die Zeit: ihre Einwirkung
auf das unmittelbare Objekt (das selbst Materie ist) bedingt die An-
schauung, in der sie allein existirt: die Folge der Einwirkung jedes an-
dern materiellen Objekts auf ein anderes wird nur erkannt, sofern das
letztere jetzt anders als zuvor auf das unmittelbare Objekt einwirkt, be-
steht nur darin. Ursache und Wirkung ist also das ganze Wesen der Ma-
terie: ihr Seyn ist ihr Wirken. (Das Nahere hieriiber in der Abhandlung
iiber den Satz vom Grunde, §. 21, S. 77). Hochst treffend ist daher im
Deutschen der Inbegriff alles Materiellen Wirklichkeit genannt*, wel-
ches Wort viel bezeichnender ist, als Realitat. Das, worauf sie wirkt, ist
allemal wieder Materie: ihr ganzes Seyn und Wesen besteht also nur in
der gesetzmafligen Veranderung, die ein Theil derselben im andern
hervorbringt, ist folglich génzlich relativ, nach einer nur innerhalb ihrer
Grinzen geltenden Relation, also eben wie die Zeit, eben wie der Raum.

Zeit aber und Raum, jedes fiir sich, sind auch ohne die Materie an-
schaulich vorstellbar; die Materie aber nicht ohne jene. Schon die Form,
welche von ihr unzertrennlich ist, setzt den Raum voraus, und ihr Wir-
ken, in welchem ihr ganzes Daseyn besteht, betrifft immer eine Verén-
derung, also eine Bestimmung der Zeit. Aber Zeit und Raum werden
nicht blof8 jedes fiir sich von der Materie vorausgesetzt; sondern eine
Vereinigung beider macht ihr Wesen aus, eben weil dieses, wie gezeigt,
im Wirken, in der Kausalitét, besteht. Alle gedenkbaren, unzéhligen Er-
scheinungen und Zustinde namlich konnten im unendlichen Raum,

* Mira in quibusdam rebus verborum proprietas est, et consuetudo sermonis antiqui quaedam
efficacissimis notis signat. Seneca epist. 81.

38



ohne sich zu beengen, neben einander liegen, oder auch in der unend-
lichen Zeit, ohne sich zu storen, auf einander folgen; daher dann eine
nothwendige Beziehung derselben auf einander und eine Regel, welche
sie dieser geméfl bestimmte, keineswegs nothig, ja nicht einmal an-
wendbar wire: folglich gabe es alsdann, bei allem Nebeneinander im
Raum und allem Wechsel in der Zeit, so lange jede dieser beiden For-
men fiir sich, und ohne Zusammenhang mit der andern ihren Bestand
und Lauf hitte, noch gar keine Kausalitit, und da diese das eigentliche
Wesen der Materie ausmacht, auch keine Materie. - Nun aber erhilt das
Gesetz der Kausalitdt seine Bedeutung und Nothwendigkeit allein da-
durch, dal das Wesen der Verdnderung nicht im bloflen Wechsel der
Zustiande an sich, sondern vielmehr darin besteht, dafy an demselben
Ort im Raum jetzt ein Zustand ist und darauf ein anderer, und zu ei-
ner und derselben bestimmten Zeit hier dieser Zustand und dort je-
ner: nur diese gegenseitige Beschrankung der Zeit und des Raums
durch einander giebt einer Regel, nach der die Veranderung vorgehen
muf3, Bedeutung und zugleich Nothwendigkeit. Was durch das Gesetz
der Kausalitat bestimmt wird, ist also nicht die Succession der Zustande
in der bloflen Zeit, sondern diese Succession in Hinsicht auf einen be-
stimmten Raum, und nicht das Daseyn der Zustinde an einem be-
stimmten Ort, sondern an diesem Ort zu einer bestimmten Zeit. Die
Veranderung, d. h. der nach dem Kausalgesetz eintretende Wechsel, be-
trifft also jedesmal einen bestimmten Theil des Raumes und einen be-
stimmten Theil der Zeit zugleich und im Verein. Demzufolge verei-
nigt die Kausalitit den Raum mit der Zeit. Wir haben aber gefunden,
dafl im Wirken, also in der Kausalitit, das ganze Wesen der Materie be-
steht: folglich miissen auch in dieser Raum und Zeit vereinigt seyn, d. h.
sie muf} die Eigenschaften der Zeit und die des Raumes, so sehr sich
beide widerstreiten, zugleich an sich tragen, und was in jedem von je-
nen beiden fiir sich unméglich ist, muf8 sie in sich vereinigen, also die
bestandlose Flucht der Zeit mit dem starren unveranderlichen Beharren
des Raumes, die unendliche Theilbarkeit hat sie von beiden. Diesem ge-
maf finden wir durch sie zuvorderst das Zugleichseyn herbeigefiihrt,
welches weder in der bloflen Zeit, die kein Nebeneinander, noch im

39



bloflen Raum, der kein Vor, Nach oder Jetzt kennt, seyn konnte. Das
Zugleichseyn vieler Zustinde aber macht eigentlich das Wesen der
Wirklichkeit aus: denn durch dasselbe wird allererst die Dauer mog-
lich, indem namlich diese nur erkennbar ist an dem Wechsel des mit
dem Dauernden zugleich Vorhandenen: aber auch nur mittelst des
Dauernden im Wechsel erhilt dieser jetzt den Charakter der Verdnde-
rung, d.h. des Wandels der Qualitit und Form, beim Beharren der
Substanz, d.i. der Materie*. Im bloflen Raum wire die Welt starr und
unbeweglich: kein Nacheinander, keine Verdnderung, kein Wirken:
eben mit dem Wirken ist aber auch die Vorstellung der Materie aufge-
hoben. In der blofien Zeit wiederum wire alles fliichtig: kein Beharren,
kein Nebeneinander und daher kein Zugleich, folglich keine Dauer: al-
so wieder auch keine Materie. Erst durch die Vereinigung von Zeit und
Raum erwichst die Materie, d.i. die Moglichkeit des Zugleichseyns und
dadurch der Dauer, durch diese wieder des Beharrens der Substanz, bei
der Veranderung der Zustinde**. Im Verein von Zeit und Raum ihr
Wesen habend, trigt die Materie durchweg das Geprige von beiden. Sie
beurkundet ihren Ursprung aus dem Raum, theils durch die Form, die
von ihr unzertrennlich ist, besonders aber (weil der Wechsel allein der
Zeit angehort, in dieser allein und fiir sich aber nichts Bleibendes ist)
durch ihr Beharren (Substanz), dessen GewifSheit a priori daher ganz
und gar von der des Raumes abzuleiten ist***: ihren Ursprung aus der
Zeit aber offenbart sie an der Qualitit (Accidenz), ohne die sie nie er-
scheint, und welche schlechthin immer Kausalitdt, Wirken auf andere
Materie, also Veranderung (ein Zeitbegriff) ist. Die Gesetzmafligkeit
dieses Wirkens aber bezieht sich immer auf Raum und Zeit zugleich
und hat eben nur dadurch Bedeutung. Was fiir ein Zustand zu dieser
Zeit an diesem Ort eintreten muf3, ist die Bestimmung, auf welche
ganz allein die Gesetzgebung der Kausalitdt sich erstreckt. Auf dieser
Ableitung der Grundbestimmungen der Materie aus den uns a priori

* Daf3 Materie und Substanz Eines sind, ist im Anhange ausgefiihrt.

**Dies zeigt auch den Grund der Kantischen Erklarung der Materie, »daf3 sie sei das Bewegli-
che im Raum«: denn Bewegung besteht nur in der Vereinigung von Raum und Zeit.

A Nicht von der Erkenntnis der Zeit, wie Kant will, welches im Anhange ausgefiihrt.

40



