
Über die Autorin:
Anna Trökes ist eine Pionierin des deutschen Yoga. Sie ist seit 
30  Jahren eine Institution in der Yoga-Lehrer-Ausbildung und 
unterrichtet deutschland- und europaweit Yoga-Philosophie, 
Pranayama, Meditation und die fortgeschrittenen Aspekte der 
Hatha-Yoga-Praxis. Die bekannte Autorin hat mehr als 20 Bü-
cher veröffentlicht.



ANNA TRÖKES

Die kleine  
YOGA-PHILOSOPHIE

Grundlagen und  
Übungspraxis verstehen



Besuchen Sie uns im Internet:  
www.knaur-leben.de

Aus Verantwortung für die Umwelt hat sich die Verlagsgruppe  
Droemer Knaur zu einer nachhaltigen Buchproduktion verpflichtet.  
Der bewusste Umgang mit unseren Ressourcen, der Schutz unseres 

Klimas und der Natur gehören zu unseren obersten Unternehmenszielen.
Gemeinsam mit unseren Partnern und Lieferanten setzen wir uns  
für eine klimaneutrale Buchproduktion ein, die den Erwerb von 

Klimazertifikaten zur Kompensation des CO2-Ausstoßes einschließt.
Weitere Informationen finden Sie unter: www.klimaneutralerverlag.de

 
 
 
 
 

Überarbeitete Taschenbuchausgabe Mai 2021
Knaur.Leben Taschenbuch
© 2013 O. W. Barth Verlag

© 2020 Knaur Verlag
Ein Imprint der Verlagsgruppe  

Droemer Knaur GmbH & Co. KG, München
Alle Rechte vorbehalten. Das Werk darf – auch teilweise – nur mit 

Genehmigung des Verlags wiedergegeben werden.
Aktualisierte Taschenbuchausgabe Mai 2021

Covergestaltung: Rose Dobmeier
Coverabbildung: FinePic®, München

Satz: Adobe InDesign im Verlag
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

ISBN 978-3-426-87614-5

2  4  5  3  1



5

INHALT

EINLEITUNG  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         11
Yoga-Praxis und -Philosophie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    11
Yoga als ein Weg der Selbsterkenntnis  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             14
Wozu dient dieses Buch?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    19
Schreibweise und Aussprache der Sanskrit-Begriffe   .  .  .     20
Dank  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               21

WAS IST YOGA?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       23
Definitionen und Reflexionen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    23
Traditionen und Schulen   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    30
Kurzer Überblick  

über Ursprung und Entwicklung des Yoga  .  .  .  .  .  .  .        32

DIE ANFÄNGE DES YOGA  
IN DER ZEIT DER VEDEN  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 43
Die Textsammlungen der Veden  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                43
Die Begründung der Lehrer-Schüler-Beziehung  .   .   .   .   .    45
Rishis und Munis –  

zwei Prototypen des Yogis bilden sich heraus   .  .  .  .  .       46
Tapas – das innere Glühen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    52
Die Seelenvorstellung und ihre Verbindung zum Atem  .    55
Das Absolute und seine Widerspiegelung im Menschen – 

Brahman, Atman und Purusha  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    56
Der Wandel in der Beziehung  

zwischen Menschen und Göttern   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    58
Gayatri und andere heilige Worte des Yoga  .  .  .  .  .  .  .  .          59
Soma – der Nektar der Unsterblichkeit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            60

DIE ENTFALTUNG DES YOGA  
IN DEN UPANISHADEN  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  63
Die Themenkreise der Upanishaden   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    65



6

Das Selbst erkennen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       69
Das Brahman  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    76
Atman = Brahman  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       79
Prana – die Teilhabe am Lebendigen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              82
OM – Mantra als Weg zur Erfahrung des Brahman  .   .   .    86
Die Lehre von den Bewusstseinszuständen –  

Meditationen über das AUM  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    89
Die Entfaltung der Yoga-Praxis  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .    92

DER YOGA IN DER BHAGAVADGITA  .   .   .   .   .   .   .    99
Die Bhagavadgita – ein zeitloser Lehrtext  .  .  .  .  .  .  .  .  .           99
Die Rahmenhandlung und  

die mit ihr verwobenen Personen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            102
Das Schlachtfeld im Inneren  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                104
Arjuna als Sinnbild eines spirituellen Menschen  

in der Krise  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        107
Die vielen Aspekte Krishnas in der Bhagavadgita  .  .  .  .  .    109
Die Yoga-Praxis im Kontext der Bhagavadgita  .  .  .  .  .  .      112
Dharma und Svadharma  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  115
Die vier Yoga-Wege der Gita als Mittel der Befreiung  .  .  118
Von der Gefahr,  

die Lehren Krishnas politisch zu missbrauchen  .  .  .  .    145

DER YOGA IM SAMKHYA  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               149
Die Entwicklung des Samkhya in Bezug auf den Yoga  .  .  149
Die Grundlagen des Samkhya  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  153
Dvaita – was nicht zusammengehört,  

soll auch nicht zusammengefügt werden  .  .  .  .  .  .  .  .        157
Ein Erkenntnisweg ohne Gott  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               164

DER YOGA-WEG IN PATAÑJALIS YOGA-SUTRA  167
Das Yoga-Sutra – Aufbau und Bedeutung  .  .  .  .  .  .  .  .  .        167
Die Definition des Yoga im Yoga-Sutra  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          168
Ashtanga-Yoga – ein Weg für Geist und Körper  .   .   .   .   .  175



7

Schlüsselbegriffe des Yoga-Sutra –  
Werkzeuge für den Geist  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                207

Das Selbst – der Seher und der Wesenskern  .  .  .  .  .  .  .  .        226
Kaivalya – der Weg in die Freiheit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             229

TANTRA –  
DIE EINHEIT IN DER POLARITÄT ERFAHREN  .  231
Die Bedeutung eines geheimnisvollen Begriffs  .   .   .   .   .   .  231
Ursprünge und Geschichte des Tantra  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           234
Die wichtigsten Schulen und Quellentexte  .   .   .   .   .   .   .   .  238
Tantra als mystischer Weg  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  247
Energiekonzepte des Tantra  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  253
Das Entdecken der Körperlichkeit  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             268

DER TANTRISCHE HATHA-YOGA   .  .  .  .  .  .  .  .  .         273
Viel geübt, doch wenig bekannt   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              273
Kurzer Überblick über Ursprung und  

Geschichte des Hatha-Yoga   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              277
Die wichtigsten Quellentexte   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  285
Der Hatha-Yoga-Sadhana   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  292
Raja-Yoga – die Erfüllung des Hatha-Yoga  .  .  .  .  .  .  .  .        322

DER YOGA ALS »WORK IN PROGRESS«  .  .  .  .  .  .      327
Der Ursprung des modernen Yoga  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            327
Der heutige Yoga ist mehr als nur eine Mode   .  .  .  .  .  .  .      329
Der Yoga im Westen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  330

LITERATUR  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        335
ANMERKUNGEN  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  339
REGISTER   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         355





»Der wirkliche Yoga ist eine sich selbst korrigierende  
und ewig schöpferische Disziplin voller unendlicher 

Möglichkeiten.« Patañjali1





11

EINLEITUNG

YOGA-PRAXIS UND -PHILOSOPHIE

Ich unterrichte seit fast vierzig Jahren und durfte in dieser 
Zeit Zeugin sein, wie sich die Art, den Yoga zu praktizieren 
und in das eigene Leben zu integrieren, in kaum vorstellbarer 
Weise veränderte.
Als ich im Jahr 1972 mein Yoga-Studium begann, waren wir 
Yogis in Deutschland eine überschaubare, fast familiäre Bewe
gung. Heute ist es eine Massenbewegung, die sich weltweit auf 
ca.  250 Millionen (!) Anhänger beläuft1 und inzwischen alle 
Kontinente erreicht hat (die letzte »Besiedlung« geschieht ge-
rade in Afrika).
Die Entwicklung des Yoga nahm sowohl in Indien wie auch in 
allen Ländern, in denen er sich zu etablieren vermochte, unter
schiedliche Entwicklungen, die sich – je nach Zeitgeist – etwas 
mehr seiner Spiritualität zuwandten oder sich von ihr ab-
wandten. Nun, im Jahr 2012, nachdem die Staaten der Welt 
wieder einmal durch eine Reihe schwerer Krisen und Kriege 
gegangen sind, wird immer deutlicher, dass die Menschheit 
den Yoga nicht nur braucht, damit er ihr auf der körperlichen 
Ebene erprobte Konzepte der Gesunderhaltung, der Stressbe-
wältigung und der Körperertüchtigung (im Sinne von Fitness) 
liefert, sondern dass wir uns nun vom Wissen des Yoga auch 
erhoffen, dass es uns darin unterstützt, uns klar zu werden, 
was der Sinn unseres Lebens hier auf dieser Erde ist.



12

Ganzheitliche Sinnfindung in Körper und Geist

Die Körperübungen und die Philosophie des Yoga gehörten 
und gehören immer zusammen. Ziele des Yoga waren seit 
frühester Zeit Selbsterkenntnis und Bewusstseinsentwicklung. 
Sowohl die Selbsterkenntnis als auch jede Form der Bewusst-
seinsentwicklung können nur im Körper geschehen, und nur 
vermittels dieses Körpers – der im Yoga als ein allumfassendes 
und alldurchdringendes Feedbacksystem angesehen wird  – 
können wir wissen, was sich in uns entwickelt und ob sich 
etwas entwickelt. Unser Körper ist nämlich das einzige »In
strument«, über das wir zu erkennen vermögen, ob der Pro-
zess, in dem wir uns befinden, stimmig verläuft oder nicht.
Das alle Körpersysteme durchdringende Nervensystem 
(westlicher Ansatz) und Prana als Bewusstseins-Energie, die 
jede Zelle durchdringt und damit aus jeder Zelle eine autono-
me, in sich bewusst agierende Einheit macht (Yoga-Ansatz), 
verorten auf jeweils ihre Weise den Geist (besser eigentlich das 
Mental) im Körper. Das führte in der indischen Kultur dazu, 
dass alle philosophischen Konzepte, auch die, in denen es da
rum geht, seine eigene Körperlichkeit zu überwinden, den 
Körper beachten. Da der Yoga eine reine Erfahrungswissen-
schaft ist, könnte man auch sagen, dass seine Theoriebildung 
ausschließlich auf körperlichen Erfahrungen beruht.2 Und 
deshalb ist indische Philosophie – und darin insbesondere die 
Yoga-Philosophie – nichts, was man fernab der Welt in seinem 
Elfenbeinturm studiert, sondern immer etwas, was über die 
aktive Gestaltung der inneren Einstellungen und Sichtweisen 
direkt Eingang finden kann in eine bewusste Gestaltung des 
täglichen Lebens.
Ich habe selber als junge Frau etliche Semester Philosophie 
studiert, und zwar in der ganzen Bandbreite von der griechi-
schen Philosophie bis zu den Autoren der Frankfurter Schule. 
Die Philosophie zog mich an, weil ich hoffte, in ihr Lösungs-



13

ansätze zu finden, wie ich mit dem Dilemma umgehen lernen 
könnte, das die Welt jeden Tag in Form von Grausamkeit, 
Brutalität, Krieg, Armut, Hunger, Gier und Macht aufs Neue 
in mir entfachte. Hinzu kam, dass ich als Kind zweier schwer 
vom Krieg traumatisierter Eltern äußerste Mühe hatte, für 
mich einen Sinn in diesem Dasein zu entdecken, und merkte, 
dass mein Leben ohne etwas, wodurch ich ihm einen Sinn 
verleihen könnte, im wahrsten Sinne des Wortes sinnlos war. 
Meine Suche geschah zu einer Zeit, da die westliche Wissen-
schaft gerade begann, den Menschen als eine reine Reiz-Reak-
tion-Maschine zu sehen, in der jedes Gefühl auf eine rein che-
misch-elektrische Reaktion reduziert wurde und die Seele vor 
allem etwas war, was es zu analysieren galt. Mein Gemüt hat-
te große Mühe, sich mit der (von mir so empfundenen) Kälte 
der westlichen Ansätze anzufreunden, da ich sie zu dieser Zeit 
als viel zu verkopft und »herzarm« empfand. Aber offensicht-
lich war ich nicht die Einzige, der die Luft in der philosophi-
schen Kultur Nordeuropas zu dünn und zu kalt war, sondern 
eine ganze Generation entdeckte allmählich, dass Geist und 
Körper eine untrennbare Entität sind.
So kam es, dass sich in den Siebzigerjahren eine Vielzahl von 
körperbasierten Selbstentdeckungsmethoden zu entwickeln 
begann. Bald wurde klar, dass viele von ihnen große Überlap-
pungsbereiche mit der Weltsicht des Yoga aufwiesen. Es war 
auch zu dieser Zeit, als man im Westen begann, die Lehren und 
Schriften des Yoga und des Buddhismus wirklich zu studieren 
(und nicht nur einer indologischen / tibetologischen Sprach
analyse zu unterziehen).
Es konnte nicht ausbleiben, dass wir damals die westlichen 
Philosophen mit den indischen und tibetischen (Yoga-)Meis-
tern verglichen, die zunehmend begannen, den Westen zu be-
reisen und hier zu lehren. Dabei zeigte sich eine sehr offen-
kundige Diskrepanz: Während sich viele der westlichen Ge-
lehrten und Philosophen in einer meist sehr abstrakten Weise 



14

der Erforschung der Phänomenologie des Geistes widmeten 
und dabei eine Vielzahl komplexer intellektueller Konzepte 
vorstellten, saßen die indischen Meister da und äußerten sich 
zu den alltäglichen Problemen, mit denen sich ihre Studenten 
herumschlugen. Sie wagten es, konkrete Denkanstöße zu ge-
ben und direkt für jeden umsetzbare Übungsprogramme zu 
entwickeln (z. B. im Kriya-Yoga). Sie interessierten sich weni-
ger dafür, dem Geist immer neues »Denkfutter« zu geben, als 
ihm vielmehr zu helfen, in die Ruhe und Klarheit zu finden, in 
der tiefes inneres Verstehen aufleuchten kann.
Und genau darin zeigte sich nun ein entscheidendes Manko 
der westlichen Ansätze: Den meisten fehlte es an einem 
Übungsweg! Das bedeutete, dass diese Lehren keine oder 
kaum Werkzeuge entwickelt hatten, um den Menschen zu hel-
fen, die Philosophien umzusetzen und im Alltag anzuwenden. 
Und damit blieben sie auch zwangläufig »im Kopf«, während 
Herz und Seele weiter auf der Suche waren.

YOGA ALS EIN WEG  
DER SELBSTERKENNTNIS

»Ein wesentliches Merkmal indischer Philosophie ist, dass für 
sie Wissen als Selbstzweck nichts zählt. Der Erwerb von Wis-
sen wird einzig als Mittel der Selbsterkenntnis und der Selbst-
vervollkommnung geschätzt. Aus diesem Grund werden phi-
losophische Systeme in Indien nicht nur als darshana, son-
dern auch als moksha-shashtra bezeichnet. Moksha bedeutet 
›Befreiung‹, ›Erlösung‹, ›Loslösung‹, mit shashtra ist die ›Leh-
re‹ oder das ›System‹ angesprochen, das dieses Ziel möglich 
macht.«3

Die Yoga-Philosophie versteht sich somit als ein Mittel, um 
das zu erkennen und zu beseitigen, was wirklich zwischen 
mir und meinem Glück steht.



15

In der Regel meinen wir, dass das, was zwischen mir und mei-
nem Glück steht, eine ganze Reihe mehr oder weniger gravie-
render äußerer Probleme sei. Wie oft sagen wir uns schließ-
lich: »Wenn nur dieses oder jenes anders wäre, dann wäre ich 
glücklich!« Ändern sich diese äußeren Bedingungen, dann 
finden wir flugs etwas Neues, was uns daran hindert, glücklich 
zu sein. Und so weiter und so fort.
Deswegen sagen alle Meister des Yoga einmütig, dass wir nur 
in unserem Inneren finden können, womit wir uns behindern, 
Glück zu erfahren. Die Yoga-Philosophie interessiert sich 
nicht im Geringsten für die Argumente, die wir vorbringen, 
um unsere Probleme und Leiden zu rechtfertigen. Sie hilft uns 
vielmehr zu verstehen, dass sie auf falschen Annahmen beru-
hen. Es kommt daher, dass sich in uns Denk- und Verhaltens-
muster verfestigt haben, die auf unseren Vorstellungen grün-
den, was im Leben wesentlich ist. Und in dieser Beziehung, 
sagen die Yoga-Meister aller Zeiten, setzen wir häufig genug 
Prioritäten, die ungünstig sind, wie z. B., wenn wir äußeren 
Umständen die Macht geben, uns glücklich oder unglücklich 
zu machen.
Die Yoga-Philosophie ist ein Mittel, das mir helfen soll, das 
Wissen, das sie anbietet, direkt auf mich anzuwenden. Die 
Texte sprechen immer nur von mir; sie sind wie Spiegel. Ich 
allein schau in den Spiegel hinein. Ich betrachte mich und die 
Welt im Lichte dieses Wissens – und in diesem Licht erscheint 
alles zunächst einmal anders. Das erzeugt eine Art Gegen-
strömung zu dem, was ich bis jetzt immer angenommen habe 
und worauf ich gewohnheitsmäßig und unbewusst reagiert 
habe. Mein Blick in den Spiegel der Yoga-Philosophie kann 
mir helfen, aufzuwachen und mich fortan mit Achtsamkeit 
durch mein Leben zu bewegen.
Ich selber habe die vielen Jahre der Konfrontation mit den ver-
schiedenen Meisterwerken der Yoga-Philosophie zunehmend 
als eine »Psycho-Analyse« im wirklichen Wortsinn erfahren. 



16

Das Besondere dabei ist, dass sich der Yoga nicht für die Inhal-
te meiner Psyche interessiert und schon gar nicht für irgendei-
ne Form der Schuldzuschreibung. Vielmehr interessiert ihn, 
wie sich meine Psyche bedingt durch das, was ich erfahren 
habe, geformt hat. Yoga analysiert also mehr die Struktur mei-
nes Gewordenseins und fragt dann, wie es mir damit geht. 
Geht es mir gut, dann wird niemand hinterfragen, warum es 
mir gut geht, oder gar versuchen, mir das zu zerreden – denn 
ich werde sowieso die Erfahrungen machen, die ich machen 
muss.
Wenn es mir jedoch nicht gut geht und ich meine, Probleme 
zu haben, dann ist es sehr hilfreich, wenn ich zu erkennen 
lerne, welche Strukturen, welche Muster in meinem Geist 
nicht günstig und nicht förderlich sind, sprich: geeignet sind, 
dass ich mir meine Probleme daraus selbst erschaffe. Wenn wir 
an diesem Punkt der Erkenntnis angekommen sind, finden 
wir in den verschiedenen Texten eine Vielzahl von Gegen
entwürfen, die uns erkennen lassen, worum es geht. Mithilfe 
der Entfaltung der Unterscheidungsfähigkeit (viveka) schär-
fen sich unser Blick und unsere Empfindung dafür, was uns 
wirklich – und nachhaltig – guttut, was uns nährt und stärkt.
Dabei begegnen wir immer wieder der Ansicht, dass jeder 
Mensch ganz tief drinnen nichts anderes in seinem Leben 
sucht als diese eine Erkenntnis: »Wer bin ich im tiefsten We-
senskern, und was mache ich hier?« Und genau darauf vermag 
der Yoga Antworten zu geben. Antworten, die mich über-
zeugt haben und deren praktische Umsetzung sich jeden Tag 
aufs Neue in meinem Leben bewährt.
Der Yoga lehrt uns, dass es ist, wie es ist. Wir können die äuße-
ren Situationen in aller Regel nicht ändern und selten genug 
beeinflussen (z. B. indem wir einen Menschen, mit dem wir 
viel zu tun haben, ändern). Aber wir können uns sagen: 
»Okay! Es ist, wie es ist. Und ich ernenne gerade diese Situa
tion zu meinem Lehrer!«



17

Als wenn die alten Yoga-Meister schon geahnt hätten, dass 
unser Gehirn ein äußerst plastisches – sprich formbares und 
veränderbares – Organ ist, empfehlen sie uns durch die Jahr-
hunderte hindurch, doch endlich einmal unser Denken und 
damit unsere inneren Einstellungen aktiv zu gestalten. Indem 
sie mir klarmachen, dass dieses Ich, mit dem ich durch mein 
Leben laufe, selbst gemacht ist bzw. von mir selbst in den mir 
bekannten Strukturen erhalten wird, geben sie mir auch 
gleichzeitig die Ermächtigung, dass ich dieses Ego mit seinem 
Denken und seinen inneren Haltungen aktiv ändern kann, 
nämlich so, dass mir daraus weniger Leid erwächst.
Viele der Diskurse der Yoga-Philosophie handeln davon, dass 
ein Meister seinen Schüler einlädt, seine Sichtweisen und Be-
wertungen zu überdenken und ggf. bewusst und aktiv zu ver-
wandeln, und zwar dergestalt, dass sie dem Schüler nicht im-
mer weiter Beschwernis verursachen, sondern ihm vielmehr 
Erleichterung verschaffen.
Yoga in Verbindung mit seiner großartigen und seit Jahrtau-
senden erprobten Philosophie ist definitiv ein Weg der Selbst-
ermächtigung.

Yoga als Weg zu einem authentischen Sein

Je umfassender wir die Konzepte des Yoga verstehen lernen 
und je tiefer wir uns auf sie einlassen, desto intensiver wirken 
sie im Sinne der Selbst-Ermächtigung, und zwar im wahrsten 
Sinne des Wortes. Wenn wir beginnen, z. B. Patañjalis Konzept 
des Sehers wirklich im täglichen Leben anzuwenden – also in 
unserem Alltag zunehmend zum Seher zu werden – , dann gibt 
es uns Aufschluss über die Art, wie wir »funktionieren«, und 
eine Perspektive, an der wir unser Denken und Handeln aus-
richten können. So kann ein Konzept wie das des unabhängi-
gen, in sich ruhenden Sehers uns Klarheit darüber geben, wie 



18

oft wir aus unserem Ego heraus reagieren und wie stark dieses 
Ego bestimmt, wie wir unsere äußere wie innere Welt erfahren 
und wie wir in ihr handeln. Aus dieser Klarheit heraus kann 
die Entscheidung wachsen, die Macht, die wir dem Ego mit all 
seinen Bedürfnissen und inneren Triebkräften gegeben haben, 
zu schwächen und stattdessen Macht an die Instanz in uns zu 
geben, deren Natur gekennzeichnet ist durch Ruhe, Gelassen-
heit und Friedfertigkeit: unserem Selbst. Dem Selbst im eige-
nen Leben wieder die Macht zu geben, die ihm zusteht: Das ist 
Selbst-Ermächtigung! Wenn unser Selbst die Macht in unse-
rem Leben übernimmt, dann müssen wir nichts mehr vorge-
ben. Vielmehr können wir uns endlich erlauben, die zu sein, 
die wir sind: Wir können authentisch werden und lernen, aus 
dieser Authentizität heraus unser Leben bewusst zu gestalten.
Jeder Yoga versteht sich als ein Weg in die geistige Unabhän-
gigkeit, denn jeder seiner Wege möchte uns darin unterstüt-
zen, zu erkennen, womit wir uns identifizieren, um dann die 
Anhaftung an diese Identifizierungen mit dem Vergänglichen 
und Bedingten zu lösen. Vergänglich und bedingt ist vor al-
lem das, worauf unsere geistige Verfassung gründet, die durch 
alle Erfahrungen unseres Lebens geformt wurde und auf der 
wir unsere Persönlichkeit und unseren Charakter aufgebaut 
haben. Der Yoga sagt uns: Du darfst dich neu erfinden – mach 
das Beste daraus. Das Beste ist, was uns leicht und weit und 
frei macht, was uns wachsen lässt und was uns erlaubt, unsere 
inneren Potenziale so zu entfalten, dass wir auf bestmögliche 
Weise zum Wohl des Lebens auf der Welt beitragen können.



19

WOZU DIENT DIESES BUCH?

Dieses Buch möchte informieren und Denkanstöße geben. 
Die Yoga-Philosophie ist wie eine riesige Kammer, die gefüllt 
ist mit oft einfachen, klaren und gut anwendbaren »Werkzeu-
gen«. Jedes der Yoga-Konzepte ist solch ein Werkzeug. Es hat 
keinen Sinn und keine Bedeutung an sich, sondern einzig und 
allein als Werkzeug, als Mittel und Methode.
Die hier vorliegende Auswahl verschiedener Mittel und Pers-
pektiven ist vielfältig und muss – nach indischer Sichtweise – 
vielfältig sein, damit jeder Leser etwas finden kann, was ihn 
gerade dort anspricht und abholt, wo er sich gerade jetzt be-
findet. Alle philosophischen Konzepte (vielleicht bis auf be-
stimmte Richtungen des Samkhya) kreisen um das Eine – die 
Erfahrung der Einheit mit dem Einen. Dieses Eine, das unteil-
bar ist und von dem wir deshalb auch nie getrennt sein kön-
nen, außer in der illusionären Welt unseres Geistes.
Ich bin mir sehr wohl bewusst, dass die Auswahl der Themen 
subjektiv ist und in keiner Weise alle Aspekte wiederzugeben 
vermag. Dennoch habe ich versucht, alle zentralen Gesichts-
punkte der Yoga-Philosophie zu berühren und auch deren 
geschichtlichen Kontext zu berücksichtigen.
Jedes der hier vorgestellten »Werkzeuge« hat sich gut als Er-
kenntnismittel bewährt, sowohl für mich als auch für alle die 
Menschen, die ich durch mehrjährige Yoga-Lehrausbildungen 
begleiten durfte. Die Auswahl der Themen orientiert sich sehr 
an der Anwendbarkeit und praktischen Umsetzbarkeit unter 
den Bedingungen des modernen Lebens. Das zweite Auswahl
kriterium bezieht sich darauf, die Konzepte der Yoga-Philo-
sophie auszuwählen, die sich als hilfreich erwiesen haben, um 
eine intensive und tiefgreifende Yoga-Praxis zu etablieren.



20

SCHREIBWEISE UND AUSSPRACHE  
DER SANSKRIT-BEGRIFFE

Wo Sanskrit-Begriffe im Text auftauchen, habe ich sie in aller 
Regel an Ort und Stelle bzw. in einer Fußnote erklärt. Für die 
Schreibweise der Sanskrit-Begriffe habe ich mich für die allge
mein übliche Transliteration entschieden. Dabei wurde jedoch 
auf das Setzen der diakritischen Aussprachezeichen verzich-
tet.
Zur Aussprache der Sanskrit-Begriffe beachten Sie bitte Fol-
gendes:
•	 Die beiden sch-Laute im Sanskrit werden mit sh wieder-

gegeben. Die Aussprache ist wie im deutschen »Schule«.
•	 Das c im Sanskrit (wie bei cakra) wird immer wie tsch aus-

gesprochen. Das c wurde teilweise ergänzt durch ein ch ( = 
chakra), um zu verhindern, dass es wie »kakra« ausgespro-
chen wird. Dort, wo man im Deutschen sowieso eher tsch 
sagen würde – wie bei citta (sprich: »tschitta«) – , habe ich 
das reine c stehen gelassen.

•	 Das s ist im Sanskrit stimmlos und wird scharf gesprochen, 
also sitkarin – sprich: »ssiitkarin«.

•	 Das y wird im Sanskrit am Wortbeginn immer wie j ausge-
sprochen, also Yoga – sprich: »Joga«. Innerhalb der Worte 
dagegen wie i, also Dhyana – sprich: »Diana«.

•	 Das j wird im Sanskrit immer wie dsch ausgesprochen, also 
Arjuna – sprich: »Ardschuna«.

•	 Das v wird im Sanskrit immer wie w ausgesprochen, also 
vasana – sprich: »wasana«.



21

DANK

Ich bin überaus dankbar, dass ich dieses Buch schreiben durf-
te. Die Monate des Schreibens waren eine großartige Begeg-
nung mit dem Wissen und der Weisheit, die über Jahrtausende 
in Indien herangewachsen sind und bis heute in aller Frische 
Blüten und Früchte tragen. Das Recherchieren und Schreiben 
gaben mir die Möglichkeit, mich wirklich tief auf das Wissen 
einzulassen, und ich merke, dass es nun viel mehr in mir ruht 
und durch mich hindurch wirksam werden möchte.
Dass dieses Wissen mich überhaupt dermaßen tief und nach-
haltig bewegen durfte, verdanke ich dem Kontakt mit einer 
Reihe wundervoller Lehrer und Lehrerinnen. Ich empfinde 
jede dieser Begegnungen, die sich teilweise über die Jahre ver-
tieften, als eine große Gnade und als ein großes Geschenk. 
Meine Lehrerinnen und Lehrer haben mich unermüdlich 
darin unterstützt, zu mir zu finden, an mich zu glauben und 
zu vertrauen, dass es einen Sinn hat, dass ich jetzt hier unter 
genau diesen Umständen auf der Erde wandle.
Von Herzen danke ich auch meinen vielen StudentInnen und 
SchülerInnen. Sie haben mir immer wieder erlaubt, meine tie-
fe Begeisterung für die Yoga-Philosophie mit ihnen zu teilen, 
und haben sich geduldig all die vielen Vorträge angehört, die 
ich mit Vorliebe vor der Asana-Praxis oder an den Wochen
enden als »Wort zum Sonntag« von mir gab. Sie haben mir 
damit erlaubt, mein Wissen zu teilen, es lebendig zu erhalten, 
es zu reflektieren und zu vertiefen.
Ich danke meinem Lektor Andreas Klaus, der den Gestal-
tungsprozess dieses Buches mit Feingefühl und Sachver-
stand – und mit sehr viel Geduld – begleitet hat.
Und ich danke meinem Mann Rüdiger, der mir wieder einmal 
selbstverständlich und entspannt den Rücken freigehalten hat. 
Ohne seine Unterstützung hätte ich dieses Projekt niemals 
verwirklichen können.





23

WAS IST YOGA?

»Der Yoga muss durch den Yoga erkannt werden.  
Yoga manifestiert sich durch Yoga.« Vyasa1

DEFINITIONEN UND REFLEXIONEN

Yoga ist ein Gattungsname verschiedener Wege der Selbster-
forschung und Selbsterfahrung, die in Indien im Laufe von 
mehr als 3000 Jahren entwickelt worden sind.
Der Begriff Yoga beschreibt in der altindischen Sprache Sans
krit gleichermaßen die Wege, ihre Perspektiven und das Ziel. 
Das bedeutet, dass der Begriff Yoga äußerst komplex ist und 
sich der Übersetzung durch ein einziges Wort entzieht. Den 
Yoga gibt es nicht. Vielmehr wurde der Begriff im Rahmen 
der vielfältigen Yoga-Traditionen, die sich über die Jahrhun-
derte hinweg entwickelten, immer wieder anders gedeutet 
und in anderen Zusammenhängen gesehen.

Die Wortwurzel

Übereinstimmung herrscht darüber, dass Yoga sich von der 
indogermanischen Wortwurzel yuj ableitet, die »zusammen-
binden«, »anschirren«, »zusammen in ein Joch binden« be-
deutet. In den modernen Sprachen findet sich die Wortwurzel 
yuj wieder in dem deutschen Wort »Joch«, in dem lateini-
schen »iugum«, dem englischen »yoke«, dem französischen 
»youk«, dem spanischen »yugo« oder dem russischen »igo«. 
Feuerstein zählt noch zahlreiche Nebenbedeutungen auf, 
darunter »Vereinigung«, »Sternkonjunktion«, »Bemühung«, 
»Beschäftigung«. Auch weist er darauf hin, dass sich in der 



24

Literatur Hinweise finden, dass der Begriff Yoga auch von 
dem Wort yuja abgeleitet werden könnte, das »Konzentra
tion« bedeutet.2

Yoga ist Vereinigung

In der Moderne hat sich die Übersetzung »Vereinigung« als 
besonders hilfreich erwiesen. Sie wird meist in dem Sinne ge-
braucht, dass Yoga eine Methode ist, in der Körper, Atem und 
Geist vereint werden, also die Kräfte im Menschen, die in un-
serer schnelllebigen Zeit sich immer wieder so weit in ihren 
Rhythmen verschieben, dass eine ganzheitliche Selbsterfah-
rung unmöglich wird. Wenn wir heutzutage von Yoga spre-
chen, meinen wir also etwas, das uns wieder in die Erfahrung 
der Einheit von Körper, Atem und Geist zurückführt.

Yoga ist Anjochung

Dennoch hat auch die ursprüngliche Bedeutung »Joch« viele 
interessante Aspekte, die es zu betrachten lohnt. Yoga bedeu-
tet hier, dass ein Mensch eine Anstrengung auf sich nimmt, 
dass er sich selber – und damit ist vor allem der Geist gemeint – 
»ins Joch spannt«. Im Joch kann der Geist nicht mehr frei 
wandern, sondern er wird vielmehr diszipliniert und in einer 
klaren Ausrichtung geführt. Unter dem Joch wird er in seinen 
Impulsen und Automatismen kontrolliert. Das setzt aber auch 
voraus, dass es eine Instanz geben muss, die diese Anjochung 
vornimmt und den Geist ausrichtet und führt.
In einem Joch oder in einer Anschirrung werden in der Regel 
zwei oder mehrere Tiere zu einem Gespann zusammengeführt. 
In diesem Bild stehen die Tiere für die Sinne des Menschen, die 
durch die Reize der Umwelt unaufhörlich in alle Richtungen 



25

gezogen werden. In der Anschirrung werden diese Sinnes
impulse gezügelt und die Sinnesenergien gesammelt und ge-
bündelt. Auch in diesem Bild braucht es eine Instanz, die das 
Geschirr lenkt und die ständig wieder nach außen strebenden 
Kräfte in der Konzentration zusammenhält.
Beide Bilder, die des Jochs und die des Gespanns, beschreiben 
den Prozess des Yoga, der dadurch gekennzeichnet ist, dass in 
ihm die Kräfte zusammengeführt und ausgerichtet werden, die 
sonst im Menschen auseinanderzustreben pflegen, wodurch 
der Geist sich zerstreut und seine mentale Energie sich verzet-
telt und an Kraft verliert.
Durch die Bündelung der geistigen Impulse, der Sinne und der 
Lebensenergie, die uns durch die Methoden des Yoga möglich 
werden, wird der Geist gesammelt und beruhigt. Und erst in 
dieser Ruhe kann der Geist klar werden und erkennen, was 
ihn bewegt, welchen Impulsen er folgt und wohin er sich aus-
richtet. Dadurch werden Selbsterforschung und Selbst
erkenntnis möglich, die die Grundlagen aller Yoga-Praxis 
ausmachen. Deshalb wird in der Tradition des modernen 
Yoga-Meisters Krishnamacharya der Yoga auch »die Wissen-
schaft vom menschlichen Geist genannt«.3

Yoga ist Selbsterkenntnis

Yoga wird damit als eine Methode verstanden, die es möglich 
macht, dass der Geist sich selbst in seinem Gewordensein re-
flektieren und erkennen kann. Ein Zweck der Selbsterfor-
schung liegt darin, dass der Übende erkennt, dass sein Geist 
nach ganz bestimmten Strukturen und Mustern funktioniert, 
die seine Wahrnehmung, sein Fühlen und sein Denken be-
stimmen. Das Erkennen dieser Prägungen und das bewusste 
Sichlösen von ihnen ist Yoga.
Damit möchte Yoga es uns möglich machen, zu erfahren, dass 



26

unter all den Mustern unserer Prägungen noch etwas anderes, 
etwas Substanzielleres liegt, etwas, das sich jeder Prägung ent-
zieht. Es wird »Wesenskern«, »Selbst« oder auch »Seher« ge-
nannt. Im Zusammenhang mit dieser prozesshaften Selbster-
fahrung bedeutet Yoga, sich selbst als diesen Wesenskern, als 
dieses Selbst bzw. diesen Seher zu erfahren, also als eine inne-
re Instanz, die formlos und zeitlos als Bewusstseinsenergie 
bzw. reines Bewusstsein allem Lebendigen innewohnt. Yoga 
bedeutet hier die Vereinigung des individuellen Selbst mit 
dem höchsten Selbst und die Transformation der Persönlich-
keit – unseres Egos – , über die wir uns bis dahin identifiziert 
haben.

Yoga ist Ekstase und Enstase

Wenn der Übende beginnt, sich zu verwandeln und von sei-
nem alten Ego abzurücken, wird auch eine weitere Bedeutung 
des Begriffs Yoga verständlich: Ekstase. Ekstase heißt wört-
lich: außer sich sein, und zwar außerhalb unseres gewöhnli-
chen und alltäglichen Daseinszustands. In diesem Alltagszu-
stand sind wir vielen Zwängen und Bedingungen unterwor-
fen, nach denen wir zu funktionieren haben, und diese Zwänge 
lassen wir im Yoga hinter uns. Deswegen ist Yoga dann auch 
Enstase, d. h. der Zustand, in dem wir ganz bei uns selbst sind. 
Enstase bedeutet wörtlich »Stehen im Selbst« (Eliade4), und 
genau dazu – in uns selbst zu stehen – laden die Yoga-Wege 
uns ein.

Yoga ist Verzicht und Askese

Noch eine andere Bedeutung des Begriffs Yoga hat sich eta
bliert, und zwar die des Yoga als eines Wegs des Verzichts, der 



27

Entsagung und sogar der Askese. Feuerstein gibt uns eine 
Spur, wie diese Bedeutung sich erschaffen hat: »Wenn yuj ety-
mologisch tatsächlich ›binden‹ bedeutet, so muss das ›Band‹, 
zu welchem die Handlung des Bindens führt, das Zerreißen 
der Bande bedeuten, welche den Geist mit der Welt vereini-
gen.«5 Das weist uns hin auf den Beginn des Yoga vor vermut-
lich 3500 Jahren, als ganz allgemein jede Askesetechnik als 
»Yoga« bezeichnet wurde. Die ersten Yogis waren Menschen, 
die der Gesellschaft und ihren Zwängen entsagten und sich in 
die Wildnis zurückzogen, um sich dort vielfältigen Techniken 
»der ekstatischen Ich-Transzendierung«6 zu widmen. Dazu 
nutzten sie wahrscheinlich bewusstseinsverändernde Subs-
tanzen und Askesetechniken wie das Liegen auf Dornen, ext-
remes Fasten, endloses Verharren in bestimmten Körperhal-
tungen usw. Durch die Fakire hat sich diese Gleichsetzung 
von Yoga und Askese bis in die heutige Zeit bewahren kön-
nen, sodass noch immer viele Menschen denken, dass derjeni-
ge, der Yoga übt, sich auch gleichzeitig einem asketischen und 
enthaltsamen Lebensstil zu verpflichten hat.

Weitere Bedeutungsebenen des Begriffs Yoga

Bei der Sichtung der zahllosen Quellentexte finden sich noch 
viele andere Bedeutungsebenen, die den Begriff Yoga als Syno-
nym für bestimmte Handlungsweisen oder innere Zustände 
verwenden. So finden wir z. B. in der Bhagavadgita7, einem der 
wichtigsten Grundlagen- und Lehrtexte des Yoga, Yoga als Sy-
nonym für Versenkung (2.50) bzw. »die Lehre von der Versen-
kung« (4.1 – 3). Aus dem Kontext lässt sich außerdem immer 
wieder die Bedeutung von Yoga als »bewusstes Tun« oder 
»Geschicklichkeit im Tun« erschließen. Des Weiteren wird der 
Begriff Yoga mit Gleichmut gegenüber Erfolg und Nichterfolg 
im Handeln (2.48) und mit einer leidenschaftslosen Betrach-



28

tung der Wechselfälle des Lebens gleichgesetzt. Dadurch 
kommt es zur »Loslösung vom Leidenskomplex, die als Yoga 
bezeichnet wird … Diese Übung ist entschlossen zu betreiben, 
mit unermüdlichem Geist, die wunscherzeugenden Begierden 
aufgebend sämtlich ohne Rest, mit dem Geist der Sinne Schar 
allseitig zügelnd – werde man allmählich ruhig.«
In Patañjalis Yoga-Sutra steht der Begriff Yoga als Synonym 
für Das-zur-Ruhe-Kommen bzw. das Abschalten aller geisti-
gen Aktivitäten, was mit dem Sanskrit-Wort nirodha bezeich-
net wird. Wie in der Bhagavadgita wird auch im Yoga-Sutra 
Yoga als Begriff verwendet, um einerseits den Übungsweg 
und andererseits auch das Ziel dieses Weges zu beschreiben.
Verglichen mit den meisten hier beschriebenen Bedeutungs
ebenen lässt sich für die Anwendung des Begriffs Yoga heut-
zutage eine bemerkenswerte Wandlung feststellen. Wenn man 
heute sagt »Ich mache Yoga«, dann meint man damit in der 
Regel das Üben von Yoga-Haltungen (asanas) und Bewe-
gungsabläufen in Verbindung mit der Atmung. Bei einem sol-
chen »Yoga« kann es sich sowohl um einen kraftvollen, 
schweißtreibenden Workout handeln als auch um ein sanftes 
Bewegungs- und Entspannungstraining. Wer so »Yoga« übt, 
kommt eventuell nie oder nur selten in Berührung mit der 
Yoga-Philosophie, sondern versteht sein Üben entweder als 
Therapie gegen Rückenschmerzen und Stress oder als Aus-
druck seines persönlichen Lifestyles.

Annäherung an eine moderne Definition des Yoga

Wenn sich der Begriff Yoga so sehr einer klaren oder sogar 
eindeutigen Übersetzung entzieht, dann lässt er Raum für In-
terpretationen und Auslegungen jeder Art. Dieses Fehlen von 
Eindeutigkeit heißt aber auch, dass niemand sagen kann, dass 
man Yoga nur auf eine einzige Weise definieren kann. Auch 



29

kann niemand für sich beanspruchen, als Einziger den »wah-
ren Yoga« zu kennen und zu üben bzw. zu vermitteln. Wenn 
sich die Frage, wodurch sich der Yoga definiert, nicht genau 
beantworten lässt, dann bleibt eben auch unklar, wie zu defi-
nieren wäre, was nicht Yoga ist.
Wer sich mit Yoga beschäftigt, wird in der Regel von sich be-
haupten: »Ich mache Yoga.« Es lohnt, darüber zu reflektieren, 
was sich alles hinter dieser Äußerung verbergen könnte. Zu-
erst einmal drückt sie aus, dass hier etwas gemacht wird. Und 
zwar – darüber herrscht allgemeine Einigkeit – bewusst und 
achtsam. Sehr stark hat sich auch die Vorstellung durchge-
setzt, dass man mittels der Yoga-Praxis das in sich wieder in 
Verbindung bringt, was sich in der Hektik und Anspannung 
des Alltags auseinanderbewegt hat, nämlich Atem und Bewe-
gung, Körper und Geist und Kopf und Bauch. Menschen, die 
»Yoga machen«, gehen in aller Regel davon aus, dass die 
Übungspraxis sie als ganzen Menschen anspricht und erreicht. 
Das, was sie suchen und was sie erfahren, ist Integration. Und 
Integration ist Yoga.
•	 Yoga ist ein innerer Raum, um Erfahrungen zu machen.
•	 Yoga schafft einen Raum, in dem man sich erfahren kann.
•	 Yoga ist achtsames und bewusstes Tun.
•	 Yoga ist die Entfaltung der Unterscheidungsfähigkeit 

(viveka), um zu erkennen, was wesentlich und was unwe-
sentlich, was vergänglich und was unvergänglich ist.

•	 Yoga ist die Entfaltung der Unterscheidungsfähigkeit,  
um zu erkennen, welche Prioritäten man in seinem Leben 
setzen will.

•	 Yoga ist Klarheit und innere Ausrichtung.
•	 Yoga ist die Methode, durch die man Einkehr halten und 

zu sich kommen kann.
•	 Yoga ist Präsenz, d. h. der Zustand, in dem man bei sich ist.
•	 Yoga ist der Prozess der Reinigung, in dem man lernt, 

ungünstige Muster zu erkennen und loszulassen.



30

•	 Yoga ist ein Weg der Wandlung und der Transformation.
•	 Yoga ist der Weg vom Ego zum Selbst.
•	 Yoga ist die bewusste Übernahme von Verantwortung für 

das eigene Handeln, das eigene Wohlbefinden und das 
eigene Leben.

•	 Yoga ist, das anzuerkennen, was ist.
•	 Yoga ist Da-Sein.

TRADITIONEN UND SCHULEN

Die Wege des Yoga sind vielfältig und die Traditionen und 
Schulen im Grunde genommen unüberschaubar. Jeder Ver-
such einer umfassenden Darstellung muss an der Fülle der 
Zugänge scheitern, die die Menschen im Laufe der Jahrtau-
sende gefunden haben, um sich das Wissen des Yoga verfüg-
bar zu machen. Deswegen kann eine Aufzählung von Tradi
tionen und Schulen immer nur unvollständig sein.
Dass sich überhaupt ein System von Schulen und Traditions-
linien herausbilden konnte, entspricht dem Wesen eines jeden 
spirituellen Weges, denn da ist immer ein Mensch, der be-
stimmte transformierende Erfahrungen macht und der dann 
beginnt, diese mit seinen Mitmenschen zu teilen. Sie werden 
dann seine Schüler oder Anhänger, wodurch sich eine Tradi
tionslinie begründet. Auf die Form und die Ausrichtung die-
ser Lehrer-Schüler-Beziehung werde ich weiter unten noch 
genauer eingehen.
Weil der Mensch, der eine Tradition begründet, immer nur 
einen ganz subjektiv gefärbten Zugang zum Wissen finden 
kann, und auch die Art und Weise, wie er seine Erfahrungen 
bewertet und wie er damit umgeht, individuell äußerst unter-
schiedlich ist, hat sich eine große Vielfalt von Yoga-Wegen 
und -Traditionen entwickelt. Sie bieten ein riesiges Feld an 
Erfahrungen, die es im Grunde genommen jedem Menschen 



31

möglich machen, etwas zu finden, was für das eigene Sein 
stimmt. Salopp gesagt gibt es seit Jahrtausenden unzählig viele 
»Töpfe« (Lehrer und Traditionslinien), die bereit sind, von 
den »Deckeln« (Schülern) gefunden zu werden. Wenn der 
»Deckel« zum »Topf« passt und umgekehrt der »Topf« zum 
»Deckel«, dann entsteht ein energetisches Feld, in dem die 
Übertragung des Wissens geschehen kann. Diese Überein-
stimmung ist eminent wichtig, da es sich ja nicht um die 
Übertragung kognitiven Wissens handelt, sondern um die 
Einladung des Lehrers, einen Erfahrungsraum zu betreten, 
um dort ganz zu sich zu kommen und zutiefst authentisch zu 
werden. Entsprechend berücksichtigen die einzelnen Tradi
tionslinien lokale und historische Besonderheiten und spie-
geln damit das Geistesleben auf dem indischen Subkontinent 
von ca. 1500 v. Chr. bis heute wider.
Im Großen und Ganzen bestanden und bestehen alle Tradi
tionslinien in friedlicher Koexistenz miteinander und respek-
tieren und achten sich. So wie im indischen Pantheon unzäh-
lig viele Aspekte und Formen des einen Göttlichen entfaltet 
wurden, damit jeder Mensch den ihm gemäßen und passen-
den Zugang zum Absoluten finden kann, so mussten auch 
unzählige Wege erschaffen werden, damit jeder Mensch dem 
Göttlichen in sich begegnen kann. Viele dieser Wege haben 
sich über die Jahrtausende erhalten, sodass heute eben eine 
unüberschaubare Menge von Wegen nebeneinander existiert. 
Jeder Weg entspringt einer eigenen Quelle, die sich – um im 
Bild zu bleiben – in größere Ströme bestimmter Geistesrich-
tungen und Sichtweisen ergießt. Alle Ströme münden irgend-
wann in den Ozean des Wissens. Die Quellen und die Ströme, 
die im Kontext des Yoga entstanden sind, lassen sich am bes-
ten in einer kurzen Geschichte des Yoga vorstellen. Sie erhebt 
keinen Anspruch auf Vollständigkeit und dient vor allem als 
Überblick.



32

KURZER ÜBERBLICK ÜBER URSPRUNG 
UND ENTWICKLUNG DES YOGA

Die Ursprünge des Yoga

Die ersten Spuren, die der Yoga  – nach jetzigem Kenntnis-
stand  – in der Geschichte der Menschheit hinterlassen hat, 
liegen etwa 3500 Jahre zurück. Zu dieser Zeit, also ca. 1500 
vor unserer Zeitrechnung, wird zum ersten Mal in den alten 
indischen Weisheitstexten, den Veden, die Existenz von wei-
sen, heiligen Männern bezeugt, die »Seher« (rishi) genannt 
werden und von denen es heißt, dass sie meditieren und die 
Atemübungen machen, die als Vorformen unserer heutigen 
Yoga-Praxis angesehen werden können.
Daneben gibt es jedoch inzwischen eine große Anzahl von 
Wissenschaftlern, die aufgrund von Ausgrabungen und den 
dabei gemachten archäologischen Funden davon ausgehen, 
dass der Yoga sogar noch sehr viel älter sein könnte. Sie ver-
muten in den dabei auf etlichen Specksteinsiegeln gefundenen 
Darstellungen von Menschen in komplexen Yoga-Positionen 
(z. B. mulabadhasana), dass Yoga bereits in den Hochkul
turen des Indus-Tals geübt wurde. Auch die – wenn auch nur 
teilweise entzifferten  – Schriftzeichen der Induskultur, die 
eine gewisse Übereinstimmung mit der dravidischen Schrift 
aufweisen, so wie sie noch heute in Südindien, der »Hoch-
burg« des modernen Yoga, verwendet wird, sind ein Indiz, 
das in diese Richtung weist. Und obwohl große Kenner der 
Geschichte des Yoga wie Mircea Eliade und T. K. V. Desi-
kachar Vermutungen äußern, dass der Yoga in Indien selber 
entstanden sei, mehren sich die Beweise, die die Behauptung 
stützen, dass der Yoga schon seit ca. 5000 Jahren der Mensch-
heit dienen könnte. 8



33

Damit wird die früher unangefochten vertretene These, dass 
der Yoga von den Indoariern nach Indien gebracht worden sei, 
zunehmend infrage gestellt. Lange Zeit vertrat die Forschung 
die Auffassung, dass die Lehren des Yoga in ihren Grund
zügen von den aus Vorderasien eingewanderten nomadischen 
Völkern – den Aryas – eingeführt wurden, die die Veden er-
schufen und ab ca. 1500 v. Chr. ihre Religion und Weltsicht in 
weiten Teilen Indiens etablieren konnten. Es wurde davon 
ausgegangen, dass die Aryas die dravidische Bevölkerung, die 
sie auf dem indischen Subkontinent vorfanden, kolonialisier-
ten und die religiösen Anschauungen dieser Gartenbaukultur 
zunehmend verdrängten und durch ihre eigenen Schöpfungs-
mythen und Gottesbilder ersetzten.
Gegen diese Einwanderungsthese spricht jedoch auch noch, 
dass nirgendwo sonst, wo sich die Aryas niederließen, eine 
ähnlich komplexe Wissenschaft vom Menschen und vom 
menschlichen Geist entstand, wie sie der Yoga in seiner Ge-
samtheit darstellt.9 Was auch immer die Forschung noch über 
diese Ursprünge herausfinden mag, eines ist gewiss: Die Aus-
formung der Philosophie und der Übungspraxis des Yoga 
fand auf jeden Fall in Indien statt.

Die Zeit der Veden

Abgesehen von diesen Meinungsverschiedenheiten über den 
Ursprung und das Alter des Yoga herrscht in der Literatur 
heute Übereinstimmung darüber, dass seine Weltsicht auf der 
Grundlage der vedischen Kultur entstand. Basis dieser Kultur 
sind die Veden (veda  = »Wissen«). Sie bezeichnen umfäng
liche Schriften, die das gesamte mythologische, religiöse und 
kulturelle Wissen der Zeit von ca. 1500 bis ca. 500 v. Chr. zu-
sammenfassen.
Wichtig in unserem Kontext der Yoga-Traditionen ist die 



34

Feststellung, dass Yoga damals hauptsächlich von einzelnen 
Asketen geübt wurde, die sich einer zumeist außerordentlich 
rigiden und ritualisierten Praxis unterwarfen. Seit dieser Zeit 
wird Yoga mit allen Formen von Askese gleichgesetzt. Den 
meisten dieser Askese-Techniken ist gemeinsam, dass sie eine 
große innere Hitze erzeugen, die Tapas (wörtlich Glut) ge-
nannt wird. Das Anfachen der inneren Glut sollte bewirken, 
dass zum einen alle Unreinheiten, alle Schwächen und Gelüste 
in Körper und Geist verbrannt würden, und zum anderen, 
dass mittels dieser Hitze der Körper wie ein Tongefäß ge-
brannt würde, denn man nahm an, dass er dadurch stark und 
widerstandsfähig gegen äußere Einflüsse werden könne. Diese 
Asketen, die damals mit den unterschiedlichsten Askese-, aber 
auch Atemtechniken experimentierten, um ihre Bewusst-
seinszustände zu verändern, wurden Rishis = »Seher« genannt. 
Es heißt, dass sie in Zuständen tiefster Meditation oder sonsti-
ger visionärer Bewusstseinserweiterung das Wissen geoffen-
bart bekamen, das uns als Veda überliefert worden ist.
Da im Zentrum der vier Veden religiöse Hymnen, Sprüche 
und Anleitungen für Opferrituale stehen, die das Herzstück 
der religiösen Praxis dieser Zeit ausmachen, zeigt auch die 
Yoga-Praxis dieser Zeit starke Tendenzen, sich am Ritual zu 
orientieren. Um die Rituale, die auf heiligem und damit gehei-
mem Wissen basierten, weiterzugeben und den jeweiligen 
Gegebenheiten anpassen zu können, sammelten die Rishis 
Schüler um sich und begründeten damit die Tradition der Wei-
tergabe des Wissens vom Lehrer an den Schüler (guru param-
para). Dabei lassen sich zu dieser Zeit schon zwei Stränge der 
Vermittlung beobachten: zum einen die Vermittlung von Ritu-
alen jeder Art innerhalb der Priesterkaste (Brahmanen), zum 
anderen die Weitergabe desselben auf den Veden basierenden 
Gedankenguts in den Waldeinsiedeleien (aranyakas). Im Lau-
fe der Jahrhunderte nahmen Ausmaß und Umfang der Opfer-
rituale in der Gesellschaft wie auch bei den Brahmanen derma-



35

ßen zu, dass sie nicht mehr zu bewältigen waren. Dadurch kam 
es zu einem Rückgang der vedischen Opferkultur und damit 
zu einer Verschiebung der Wertigkeit religiöser Handlungen 
von einer ritualisierten Gestaltung äußerer Opfer durch die 
Opferpriester (Brahmanen) zur Entwicklung des inneren Op-
fers – vor allem des Atems – , die die nachvedische Zeit kenn-
zeichnet10. Außerdem entwickelte sich in den Waldeinsiedelei-
en aber auch ein weniger institutionalisierter Umgang mit die-
sem spirituellen Wissen, worauf sich später die mystischen 
Traditionen des Yoga gegründet haben.

Vedanta – die nachvedische Zeit

Diese Zeit und kulturelle Epoche, die am Ende der Ära der 
Veden steht, wird Vedanta = »das Ende der Veden« genannt. 
Statt einzelner Asketen, die sich in die Einsamkeit der Wälder 
und Gebirge zurückzogen, fanden sich nun zunehmend spiri-
tuelle Gemeinschaften zusammen, die sich um einen Lehrer 
(guru) sammelten. Ziel dieser Zusammenkünfte war es, ge-
meinsam über die großen Fragen der menschlichen Existenz 
zu reflektieren und Erkenntnisprozesse voranzutreiben, die 
den Menschen halfen, sich in Bezug zum Absoluten zu setzen 
und neue Formen religiöser Praxis zu entwickeln. Die Schrif-
ten, die diesen Prozess bezeugen, entstanden ab dem 6. Jh. 
v. Chr. und werden Upanishaden genannt. Im Laufe der nächs-
ten Jahrhunderte entwickelten sich in den vedantischen Lehr-
zirkeln wesentliche Leitgedanken und bedeutende Teile der 
Übungspraxis, die bis heute Gültigkeit besitzen. Die Upani
shaden, die über die Jahrhunderte bis ins 15. Jh. n. Chr. hinweg 
entstanden, werden als die eigentlichen Grundlagentexte des 
Yoga angesehen, und viele Lehrtraditionen und Schulen be-
ziehen sich ausdrücklich auf das Wissen, das sie vermitteln.
Obwohl es sich bei den Lehren des Vedanta erklärtermaßen 



36

um ein Geheimwissen handelte, das der unmittelbaren Ver-
mittlung durch einen Guru bedurfte, öffnete sich die Yoga-
Lehre in dem Sinne, dass in den Lehrdialogen der Guru zu 
seiner Frau oder zu einer Gruppe von Schülern bzw. zu einem 
ausgewählten Schüler sprach. Damit trat der Yoga heraus aus 
der Sphäre der Askese und fand Eingang in die Erziehung jun-
ger Menschen, die oft adliger Herkunft oder Söhne von Pries
tern waren. Das führte dazu, dass Leitgedanken des Yoga sich 
in der Gesellschaft etablieren konnten und in gewisser Weise 
auch zunehmend die Weltanschauung der Menschen zu 
prägen begannen.

Das epische Zeitalter

Diese Tendenz, dass bestimmte Lehren des Yoga zu Leitsät-
zen des gesellschaftlichen Lebens wurden, verstärkt sich noch 
sehr mit der Verbreitung der großen Epen Ramayana und 
Mahabharata. Beide Epen, die wahrscheinlich in den Jahr-
hunderten vor der Zeitenwende entstanden, sind bis heute  
in Indien außerordentlich populär. Die Charaktere ihrer 
Helden spiegeln bis heute die Idealbilder von Mann und Frau 
wider, und besonders in dem in das Mahabharata eingefügten 
Lehrgedicht Bhagavadgita gründen sich die religiösen Yoga-
Wege, die auch jetzt noch der Mehrzahl der Inder Anleitung 
für rechtes Handeln und einen ethischen Lebenswandel sind. 
In der Bhagavadgita spricht der Gott Krishna zwar nur zu 
einem Schüler, aber der steht stellvertretend für jeden Men-
schen, der Begleitung braucht, um einen existenziellen Kon-
flikt zu lösen und Maximen für das eigene Handeln erkennen 
und dann auch umsetzen zu können. Die vier Yoga-Wege, die 
in der Bhagavadgita beschrieben und erklärt werden, sind: 
Karma-Yoga = »der Weg des Handelns«, Jnana-Yoga = »der 
Weg der Erkenntnis«, Bhakti-Yoga = »der Weg der Hingabe 



37

an den göttlichen Willen«, und Dhyana-Yoga = »der Weg der 
Meditation«.
Die Konzepte dieser Yoga-Wege (marga) finden sich mehr 
oder weniger ausgeprägt in allen späteren Yoga-Traditionen, 
auch in denen, die nicht religiös ausgerichtet sind. Aber nicht 
nur mittels ihrer Inhalte, sondern auch durch die Art der Ver-
mittlung, die in jedem Moment der Verständnisfähigkeit des 
Schülers angepasst wird, fügt sich die Bhagavadgita ein in die 
Reihe der zeitlosen Lehrschriften des Yoga, auf die wir bis 
heute zurückgreifen.

Der klassische Yoga Patañjalis

Um die Zeitenwende herum bildete sich der sogenannte klas-
sische Yoga heraus, der im »Leitfaden des Yoga« (Yoga-Sutra) 
dargelegt wurde. Das Yoga-Sutra, das einem Autor namens 
Patañjali zugeschrieben wird, sammelt das Wissen seiner Zeit 
und entfaltet daraus eine Wissenschaft des Yoga, und zwar als 
eine äußerst genaue und zeitlose Analyse der Funktionsweise 
des menschlichen Geistes. Ebenso wie die beiden großen 
Geistesrichtungen der indischen Philosophie und Kultur, der 
Samkhya und der Buddhismus, versteht sich auch der klassi-
sche Yoga als ein nicht-religiöser Weg. Das Wissen, das im 
Yoga-Sutra dargelegt wird, ist so zeitlos und allgemeingültig 
für jeden Menschen in (fast) jeder Kultur, dass es sich in den 
meisten späteren Traditionen wiederfindet. Insofern bildet es 
auch keinen eigenen Traditionsstrang heraus, sondern wird 
zum Bestandteil vieler anderer Traditionen. Sie übernehmen 
viele Leitgedanken des Yoga-Sutra, z. B. den des Umgangs 
mit der Neigung des Geistes, sich zu identifizieren und anzu-
haften bzw. immer wieder die Zerstreuung zu suchen, oder 
den der Voraussetzungen für jede Form von Übungspraxis.
Patañjali entwirft einen »Achtgliedrigen Weg« (Ashtanga-



38

Yoga), der den Übenden Schritt für Schritt darin unterstützt, 
die einengende und verblendende Kraft seines Gewordenseins 
und seines Egos zu erkennen und zu transzendieren, um zu 
dem dahinterliegenden ewigen Wesenskern vorzudringen und 
sich in ihm zu erkennen.
Ebenso wie die Lehren Buddhas wendet sich Patañjalis Yoga-
Sutra an jeden Menschen, also nicht nur an eine kleine Gruppe 
Suchender, die einer bestimmten Gesellschaftsschicht angehö-
ren. Es kann also tatsächlich im Sinne eines »Leitfadens« oder 
»Ratgebers« benutzt werden, denn es vermittelt kein Geheim-
wissen und keine mystische Lehre. Deshalb bedarf es auch 
nicht zwingend der Vermittlung durch einen Lehrer, sondern 
es wird vielmehr davon ausgegangen, dass der Text selber das 
Lehrmedium ist, das beginnt, zu dem Übenden zu sprechen, 
sobald er reif dafür ist, ein solch transformierendes Wissen zu 
empfangen und in seinem Leben umzusetzen.

Tantrismus

Sowohl die Lehren des Vedanta wie auch des Samkhya, des 
Buddhismus und wie des klassischen Yoga versuchten den 
Übenden davon zu überzeugen, dass er nur frei werden und 
seine leidbringenden Verhaltensweisen hinter sich lassen kann, 
wenn er alle Anhaftungen an die Welt löst und sich ganz von 
ihr – innerlich und äußerlich – zurückzieht. Als Gegenpol zu 
diesen weltabgewandten und weltverneinenden Sichtweisen 
entwickelte sich ab dem 6. Jh. n. Chr. vor allem in Kaschmir die 
Weltsicht des Tantrismus. Die Lehren des Tantra gelten als Of-
fenbarungen und damit als göttliches Wissen, sodass sich mit 
dem Tantra nun wieder ein religiös geprägter Übungsweg aus-
zubilden begann. In ihm finden sich viele Einflüsse des älteren 
Vedanta und auch des Buddhismus, aber in einer völlig neuen 
Zusammenschau und eingehend in eine revolutionär veränder



39

te Weltsicht. Tantrische Schüler gehen einen Einweihungsweg 
in enger Beziehung zu ihrem Lehrer, der sie lebenslang in im-
mer feinere Aspekte dieser mystischen Lehre einweiht. Mystik 
heißt im Tantra, sich mit Gott (hier Shiva) zu vereinigen und 
mit ihm als dem Urgrund allen Seins zu verschmelzen. Für 
diese Transformation und Auflösung seiner alten Persönlich-
keitsstrukturen braucht der Übende zwingend einen Lehrer 
(guru) an seiner Seite, der ihm immer gerade so viel von dem 
Wissen vermittelt, wie er verdauen kann, ohne psychisch Scha-
den zu erleiden. Da der Lehrer also im Tantrismus als Begleiter 
und Wegweiser unverzichtbar ist, haben sich in ihm viele un-
terschiedliche Schulen und Traditionen gebildet, die jeweils 
stark geprägt sind von der spirituellen Vita und dem Charisma 
ihres Begründers. Einige dieser Schulen sind bis heute aktiv 
und lebendig. Sie begegnen uns vor allem in den Lehrschriften 
des Tantra, den Tantras (Schriften) und Samhitas (Sammlun-
gen), zu denen auch die wichtigsten Quellentexte der Yoga-
Meditation und des Hatha-Yoga zählen.

Der Hatha-Yoga

Der Hatha-Yoga ist ein tantrischer Übungsweg, der ganz be-
wusst die Erfahrung des eigenen Körpers und den Umgang 
mit den ihm innewohnenden Kräften an den Beginn der 
Übungspraxis stellt. Wie alle Lehren des Tantra gilt auch der 
Übungsweg des Hatha-Yoga als geoffenbart. Es heißt, dass 
Matsyendranath ihn empfing, als er ein Lehrgespräch Shivas 
mit Parvati belauschte, die als seine Gemahlin seinen dynami-
schen, in die Welt wirkenden Aspekt darstellt. Die Ausfor-
mung dieses Weges, der ab dem 10. Jh. n. Chr. in Schriften 
nachzuweisen ist, erfolgt seitdem in der Weitergabe der Leh-
re von Generation zu Generation vom Meister an den Schü-
ler. Die mündliche Belehrung, die Einweihung und spirituelle 



40

Begleitung gelten ganz besonders für die fortgeschrittenen 
Techniken des Hatha-Yoga wie Pranayama, Mudra und die 
vielfältigen Methoden, mit denen der Schüler sein Ego auf
lösen soll. Mehr als in allen anderen Übungswegen, in denen 
die Lehrer-Schüler-Beziehung eine wichtige Rolle spielt, wird 
sie im Hatha-Yoga als unverzichtbar angesehen, wie die 
Quellentexte immer wieder betonen.
Heute wird der Hatha-Yoga in seiner Bedeutung weitgehend 
unterschätzt bzw. falsch eingeschätzt, wenn er auf das bloße 
Ausüben von Yoga-Haltungen (asanas) reduziert wird. Nach 
dem Verständnis der Meister des Hatha-Yoga wird er jedoch 
immer ausdrücklich als ein vollständiger Erlösungsweg be-
schrieben, in dem die Transformation des Übenden ganz im 
Mittelpunkt steht. Auch wenn der eigentliche Sinn und die 
Ausrichtung dieses Weges im Laufe der Jahrhunderte starken 
Wandlungen unterworfen waren, hat sich dennoch die Vor-
stellung bis in die heutige Zeit herübergerettet, dass man Yoga 
bei einem Lehrer, einem Guru oder Meister lernt – und nicht 
im Selbststudium oder aus Büchern.
Schauen wir uns deshalb die Lehrer-Schüler-Beziehung etwas 
genauer an, die so im Zentrum der Yoga-Lehre steht.

Die Schüler-Lehrer-Beziehung

Im Yoga entwickelte sich das Konzept des persönlichen Leh-
rers nach dem Vorbild des persönlichen Gottesbildes (Ishvara) 
im Hinduismus. Im Hinduismus herrscht die Überzeugung 
vor, dass das Göttliche nicht nur der höchste »Ansprechpart-
ner« in allen spirituellen Belangen ist, sondern dass es ein gro-
ßes Interesse hegt, dass die Menschen in den göttlichen Ur-
grund zurückfinden können, der als ihre Quelle angesehen 
wird. Dafür ist es wichtig, dass jeder einzelne Mensch im 
Göttlichen das finden kann, was ihn anspricht und was jetzt, 



41

in diesem Leben und unter diesen Umständen für ihn günstig 
und förderlich ist. Im Hinduismus wurden deshalb im Laufe 
der Zeit fast unüberschaubar viele Gottesbilder entwickelt, 
von denen jedes einen Aspekt der göttlichen Bewusstseins-
kraft widerspiegelt. Aus dieser Vielzahl darf der Gläubige sich 
einen Aspekt auswählen, der für ihn geeignet ist, und ihn zu 
seinem persönlichen Gottesbild (Ishta-Devata oder Ishvara) 
machen. Zwischen dem Gläubigen und seinem Ishvara baut 
sich dann eine Beziehung auf, die sich im Laufe des gesamten 
Lebens vertieft und auf einem immer umfassenderen Vertrau-
en gründet. Das führt dazu, dass sich der Gläubige ganz von 
dieser göttlichen Kraft inspirieren und führen lässt. Sie wird 
zu seinem inneren Wissen, seiner inneren Stimme und damit 
zu seinem inneren Lehrer.
Um den Charakter dieser engen Beziehung zwischen Gott 
und Mensch darzustellen, wurde und wird in der indischen 
Kultur das Göttliche oft in seiner Funktion als Lehrer gesehen. 
Dieser Lehrer weiß alles und ist erhaben über all die Irrtümer 
und Verwechslungen (avidya), in denen sich der menschliche 
Geist in seinem Gewordensein und seiner Bedingtheit immer 
wieder verfängt. Das Göttliche als Lehrer kennt auch die gro-
ße Perspektive, in der sich das Schicksal und Leben jedes ein-
zelnen Menschen einfügt und die seinem Leben Sinn gibt. Der 
Ishvara ist also der höchste Lehrer eines jeden Menschen, aber 
nicht alle finden zu ihrem persönlichen, inneren Gott oder 
sind bereit dafür, auf eine so indirekte und subtile Art unter-
wiesen zu werden.
Damit auch diese Menschen Zugang zum Wissen bekommen 
können, stehen die menschlichen Lehrer zur Verfügung. Jeder 
spirituelle Lehrer auf Erden wird als ein Stellvertreter und das 
Werkzeug des höchsten Lehrers (Gott z. B. in der Form von 
Shiva oder Krishna) angesehen, weshalb sie sich in der indi-
schen Kultur seit jeher höchsten Ansehens und äußerster 
Wertschätzung erfreuen. Oft ist einem Menschen sein Lehrer 



42

wichtiger als seine Eltern, denn es heißt, dass er von ihm  
das eigentliche – nämlich das ihn wandelnde und erlösende – 
Wissen empfangen hat, während die Eltern ihn »nur« in den 
Fertigkeiten unterrichteten, die er braucht, um sein Leben in 
dieser Gesellschaft führen zu können.
Traditionell verließen die Jungen der oberen Kasten bereits im 
Alter von acht bis neun Jahren ihr Elternhaus und zogen ganz 
in das Haus des Gurus, den ihr Vater für sie ausgewählt hatte. 
Sie lebten dort völlig eingebunden in den Alltag des Haus-
halts, in dem ihr Tag sich aufteilte in Lernen, Arbeiten und die 
spirituellen Übungen, die ihr Guru ihnen aufgab.



43

DIE ANFÄNGE DES YOGA  
IN DER ZEIT DER VEDEN

DIE TEXTSAMMLUNGEN DER VEDEN

Die Veden gelten als göttliche Offenbarungen (shruti), die von 
den Sehern (rishis) in der Meditation empfangen wurden. Da 
sie als direkte Form des göttlichen Wissens angesehen werden, 
wird den Worten der Veden in Indien bis heute höchste spiri-
tuelle Autorität zugestanden. Sie gelten als unanfechtbar und 
werden als ewig gültig (sanatana) angesehen. Zur Zeit ihrer 
Entstehung wurden die teilweise äußerst umfangreichen Text-
sammlungen ausschließlich mündlich überliefert, und zwar 
hauptsächlich in Form der sogenannten »Vedischen Gesänge«. 
Ihre schriftliche Fixierung fand größtenteils erst viele Jahrhun
derte nach ihrem Entstehen statt.

Die Veden bestehen in der Hauptsache aus vier großen Samm-
lungen (samhita) von Hymnen an die Götter, von Gedichten, 
Mythen und Opferformeln:
•	 Der Rig-Veda ist der älteste Teil der Veden und wird viel-

fach als Herz dieses geoffenbarten Wissens angesehen. Im 
Rig-Veda finden sich Hymnen auf eine Vielzahl von Göt-
tern, in denen ihr Wirken gepriesen und ihr Schutz herbei-
gefleht wird, sowie einige Schöpfungsmythen.

•	 Der Sama-Veda ist ein Teil des Rig-Veda und umfasst 
hauptsächlich rituelle Gesänge, die die vielfältigen und um-
fänglichen Opferhandlungen begleiteten.

•	 Der Yayur-Veda umfasst die Opfersprüche in Form von 
Mantras. Sie stellen ein Geheimwissen der Priester dar, denn 
es wurde angenommen, dass ein Opfer nur dann wirksam 



44

ist, wenn es von den richtigen rituellen Formeln begleitet 
wurde. Außerdem beschreibt der Yayur-Veda die Anord-
nung und die Form der unterschiedlichen Opferhandlun-
gen.

•	 Der Atharva-Veda entstammt teilweise ebenfalls dem Rig-
Veda, gilt aber als der jüngste Text. Seine ca. 6000 Verse be-
schäftigen sich mit magischen Heilriten, Formeln für die 
Rituale, die das menschliche Leben strukturieren, aber auch 
Versen, die sich mit Exorzismus beschäftigen oder damit, 
wie ein glückliches Leben zu führen sei.

Jeder der vier Veden zeigt eine innere Gliederung in vier auch 
zeitlich geordnete Schichten:
•	 Die Samhitas sind die ältesten Teile des Veda, die die Verse, 

Hymnen und Lieder umfassen.
•	 Die Brahmanas beschäftigen sich mit den Erklärungen der 

Mantras und bilden mit den Ritualtexten das geheime Op-
ferwissen der Priester (Brahmanen).

•	 Die Aranyakas (wörtl. »Waldtexte«) handeln von den Re-
flexionen, Meditationen und mystischen Erfahrungen der 
Waldeinsiedler (vanaprashta) über das Wissen des Veda. 

•	 Und schließlich die Upanishaden als jüngste Schicht. Diese 
Texte enthalten philosophische, poetische und mystische 
Reflexionen auf meditativer Basis über das menschliche 
Sein.1 Sie werden als »Erkenntnisteil« (jnanakanda) be-
zeichnet, denn ihr Ziel ist es, Weisheit zu erlangen. Sie sind 
der universalste Bereich der Veden, während die Hymnen 
und Ritualanweisungen – »Handlungsteil« (karmakanda) 
genannt – nur eingebettet in ihren religiösen und kulturellen 
Kontext zu verstehen sind.

Dennoch finden wir auch in den verschiedenen Teilen der 
Veden eine Vielzahl von universellen Ideen und Konzepten 
begründet, die in einer mehr oder weniger veränderten Form 



45

sich – roten Fäden gleich – durch die gesamte Entwicklung 
des Yoga hindurchziehen. Viele der großen Themen des Yoga 
wurden also bereits zu vedischer Zeit angelegt und haben teil-
weise bis heute kaum an Bedeutung verloren. Auf den folgen-
den Seiten möchte ich daher weniger eine Übersicht über die 
Inhalte der Veden geben, als vielmehr versuchen, eine Über-
sicht über diese zeitlosen Themen herauszuarbeiten, von de-
nen viele uns auch heute noch berühren und auf unserem 
Yoga-Weg begleiten können.

DIE BEGRÜNDUNG  
DER LEHRER-SCHÜLER-BEZIEHUNG

Das Wissen des Veda war zum größten Teil geheim und durf-
te nur innerhalb der Traditionslinien von einem autorisierten 
Lehrer – in der Regel einem Brahmanen – an seine Schüler 
weitergegeben werden. Ein wesentlicher Teil des Geheimnis-
ses bestand darin, dass die Texte in einer doppeldeutigen 
Sprache verfasst wurden, und zwar doppeldeutig in dem  
Sinn, dass vielen Worten – wie z. B. »Sonne« oder »Licht« – 
neben ihrer alltäglichen Bedeutung noch eine symbolische 
und spirituelle Bedeutung zugemessen wurde, die nur ver
mittels der direkten Unterweisung erkannt werden konnte. 
Viele Texte der Veden wirken deshalb auf den heutigen Leser 
unverständlich und erschließen sich ihm nicht, denn sie wa-
ren  von ihrem Grundverständnis her darauf ausgelegt, dass 
sie dem Hörer (dem Schüler) von seinem Lehrer nicht nur 
erklärt wurden, sondern dass man auch gemeinsam über die 
Kernaussagen reflektierte und vor allem meditierte. Das war 
der eigentliche Weg, über den sich die spirituelle Essenz des 
Wissens erschließen sollte. Gleichzeitig sollte die persönliche 
und langjährige Begleitung durch einen Lehrer auch sicher-
stellen, dass es aufgrund des hohen Anteils an rituellen und 



46

magischen Formeln nicht zu persönlichen Zwecken miss-
braucht wurde.

»Unter der vedischen Tradition versteht man eine ununter-
brochene Lehrer-Schüler-Nachfolge (guru parampara), in der 
spirituelles Wissen von Generation zu Generation weiterge-
geben wird und die sich in der direkten Nachfolge der vedi-
schen Rishis (Seher, Weisen) sieht. Die vedische Tradition 
sieht sich damit als einen Fluss des Wissens (veda), der dem 
Schüler spirituelles Wissen wie zum Beispiel den Gebrauch 
von Mantras oder das Wissen um höhere Bewusstseinszustän-
de (samadhi) vermittelt. In diesem Sinne werden die Veden 
nicht als eine Schrift aufgefasst, die statisch ist, sondern eher 
als ein Reservoir an Wissen, das am Ursprung der Schöpfung 
steht und das in verschiedenen Zeitaltern zu verschiedenen 
Ausdrucksformen führt.«2

RISHIS UND MUNIS – ZWEI PROTOTYPEN 
DES YOGIS BILDEN SICH HERAUS

Bereits seit frühester Zeit lässt sich beobachten, dass der Yoga 
sich sowohl vermittels eines Lebensstils erfahren ließ, der der 
Welt zugewandt, als auch eines, der der Welt abgewandt war. 
Dass wirklich beide Ansätze möglich sind, zeigt sich dadurch, 
dass sich die Traditionslinien der Yoga-Meister, die Haushäl-
ter waren und mit ihren Familien und Schülern zusammenleb-
ten, und die der herumwandernden Asketen bis in die heutige 
Zeit erhalten haben. Jeder dieser Lebensstile vermittelte in der 
Begegnung mit dem Yoga unterschiedliche Einsichten und Er-
kenntnisse, die auch in einer jeweils ganz eigenen Weise an die 
Schüler weitergegeben wurden. Sicher erfahren wir heute 
noch den Yoga in einer schier überwältigenden Fülle, weil sich 
diese beiden Zugänge zum Wissen so vollkommen ergänzten 


