
Unverkäufliche Leseprobe

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text  

und Bildern, auch auszugsweise, ist ohne schriftliche  

Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und  

strafbar. Dies gilt insbesondere für die Vervielfältigung,  

Übersetzung oder die Verwendung in elektronischen 

Systemen.





»Unser Leben ist das Produkt unserer Gedanken.«
Mark Aurel

 
Der Sammelband »Lesen gefährdet die Dummheit. Gedanken  
zur Demokratie« enthält die wichtigsten, grundlegenden Texte  
zur Demokratie – ein aktuelles, gesellschaftlich relevantes  
Thema.
Mit klassischen Texten von Platon, Cicero, Immanuel Kant, John 
Stuart Mill und vielen mehr.
Anregende Lektüre und perfektes Geschenk für alle klugen Köpfe.
 
Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de



 
 
LESEN GEFÄHRDET DIE DUMMHEIT

Gedanken zur 

Demokratie

Herausgegeben  
von Anna-Maria Reichardt

FISCHER TASCHENBUCH



Aus Verantwortung für die Umwelt hat sich der S. Fischer Verlag 
zu einer nachhaltigen Buchproduktion verpflichtet. Der bewusste 
Umgang mit unseren Ressourcen, der Schutz unseres Klimas und 
der Natur gehören zu unseren obersten Unternehmenszielen.
Gemeinsam mit unseren Partnern und Lieferanten setzen wir uns 
für eine klimaneutrale Buchproduktion ein, die den Erwerb von Kli-
mazertifikaten zur Kompensation des CO2-Ausstoßes einschließt.
Weitere Informationen finden Sie unter: 
www.klimaneutralerverlag.de

 
Originalausgabe
Erschienen bei FISCHER Taschenbuch
Frankfurt am Main, April 2020

 
© S. Fischer Verlag GmbH,  
Hedderichstr. 114, D-60596 Frankfurt am Main
 
Satz: Dörlemann Satz, Lemförde
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck
Printed in Germany
ISBN 978-3-596-70496-5



INHALT

Platon  Der Staat  7

Aristoteles  Politik  13

Cicero  Über den Staat  17

Augustinus von Hippo  Über den Gottesstaat  22

Thomas von Aquin  Über die Herrschaft der Fürsten  31

Marsilius von Padua  Der Verteidiger des Friedens  44

Niccolò Machiavelli  Mensch und Staat  62

John Locke  Zwei Abhandlungen über die Regierung  66

Montesquieu  Vom Geist der Gesetze  84

Jean-Jacques Rousseau  Der Gesellschaftsvertrag  104

Alexander Hamilton, James Madison, John Jay   
Federalist Papers  108

Immanuel Kant  Zum ewigen Frieden  126



Alexis de Tocqueville  Über die Demokratie in Amerika  135

John Stuart Mill  Betrachtungen über Repräsentativ-
Regierung  163

Jean Louis de Lolme  Die Staatsverfassung von England 
oder Nachricht von der englischen Regierung, worin sie 
mit der republikanischen Form und gelegentlich mit den 
anderen Monarchien in Europa verglichen wird  198

Walt Whitman  Demokratische Ausblicke  235

Quellenverzeichnis  252



Der Staat  7

PLATON

Der Staat

Als 20-Jähriger schloss sich Platon (428/427  –  348/347 v. Chr.) So
krates an, der seine geistige Entwicklung nachdrücklich prägte. 
Nach dessen Tod und aus den Erfahrungen der Athenischen De-
mokratie entwickelte Platon sein Modell eines Idealstaates und da-
mit die erste abendländische Staatstheorie, die bis heute zu den 
wirkungsmächtigsten Texten der Philosophiegeschichte zählt. Der 
Zeitpunkt der Entstehung ist umstritten, man geht allerdings allge-
mein davon aus, dass »Politeia« in Platons mittlere Schaffenspe- 
riode zu positionieren und der Hauptteil damit in den Zeitraum zwi-
schen 390 v. Chr. und ca. 370 v. Chr. zu datieren ist.
Unter der Leitfrage nach der Gerechtigkeit weist Platon traditionelle 
Auffassungen zurück und entwickelt seine Lehre von den drei 
Seelenteilen und den vier Kardinaltugenden. Entsprechend den drei 
Seelenteilen teilt er auch den idealen Staat in drei Teile, die den Be-
dürfnissen der menschlichen Seele entsprechen und, im Gegensatz 
zur individuellen Freiheit der Demokratie, für Gerechtigkeit sorgen.

Und wahrlich, sagte er, bin ich sehr neugierig zu hören, was 
für vier Verfassungen du meintest. – Das solltest du, sprach 
ich, ohne Schwierigkeit. Denn die ich meine, sind die, für wel-
che man auch Namen hat, zuerst diese von so Vielen geprie-
sene kretische und zugleich auch lakonische [die Timokratie], 
die zweite die auch zum zweiten gerühmte sogenannte Olig-
archie, eine Verfassung voll mancherlei Übel, ferner die von 
dieser ganz verschiedene und ihr zunächst entstehende De-



8  Platon

mokratie, und endlich die edle Tyrannei von allen diesen ver-
schieden des Staates vierte und letzte Krankheit.

[…]
So entsteht daher, denke ich, die Demokratie, wenn die Ar-

men den Sieg davon tragen, dann von dem andern Teil Ei-
nige hinrichten, Andere vertreiben, den Übrigen aber gleichen 
Teil geben am Bürgerrecht und an der Verwaltung, so dass 
die Obrigkeiten im Staat großenteils durchs Los bestimmt 
werden. – Dieses, sagte er, ist wohl die Begründung der De-
mokratie, mag sie nun durch die Waffen zu Stande kommen 
oder nachdem der andere Teil aus Furcht sich zurückgezogen 
hat.  – Auf welche Weise, sprach ich, leben nun diese? und 
wie ist wiederum diese Staatsverfassung beschaffen? denn of-
fenbar wird uns auch ein solcher demokratischer Mann zum 
Vorschein kommen. – Offenbar, sagte er. – Und nicht wahr, 
zuerst sind sie frei, und die ganze Stadt voll Freiheit und Zu-
versichtlichkeit, und Erlaubnis hat jeder, darin zu tun was er 
will? – So sagt man ja wenigstens, sprach er. – Wo aber solche 
Erlaubnis ist, da offenbar richtet jeder sich seine Lebensweise 
für sich ein, welche eben jedem gefällt. – Offenbar. – So finden 
sich denn in solcher Verfassung vorzüglich gar vielerlei Men-
schen zusammen. – Wie sollten sie nicht! – Am Ende, sprach 
ich, mag dies die schönste unter allen Verfassungen sein; wie 
ein buntes Kleid dem recht vielerlei Blumen eingewirkt sind, 
so könnte auch diese, in welche allerlei Sitten verwebt sind, 
als die schönste erscheinen. – Warum nicht? sagte er. – Und 
vielleicht, sprach ich, werden auch wohl Viele, die wie Kinder 
und Weiber auf das Bunte sehen, diese für die schönste erklä-
ren. – Gewiss! sagte er. – Und es ist auch gar bequem, sprach 
ich, in ihr eine Verfassung zu suchen. – Wie das? – Weil sie 
vermöge jener Erlaubnis alle Arten von Verfassungen in sich 
schließt; und wenn einer, wie wir es ja eben taten, einen Staat 



Der Staat  9

einrichten will, so scheint es, braucht er nur in eine demokra-
tisch geordnete Stadt zu gehen, und sich dort, welcher Schnitt 
ihm am besten gefällt, den aussuchen, als wenn er sich in einer 
Trödelbude von Staatsverfassungen umsähe, und nun, so wie 
er ausgewählt, seinen Staat einrichten. – Nicht leicht freilich, 
sagte er, möchte es ihm an Mustern fehlen. – Und, fuhr ich 
fort, dass man so gar nicht gezwungen ist am Regiment teilzu-
nehmen in einem solchen Staat, und wenn du auch noch so ge-
schickt dazu bist, noch auch zu gehorchen, wenn du nicht Lust 
hast, und eben so wenig wenn die Andern Krieg führen auch 
mit zu kriegen, oder Frieden zu halten wenn die Andern ihn 
halten, dir aber stände es etwa nicht an; und auf der andern 
Seite, wenn auch ein Gesetz dir verbietet ein Amt zu bekleiden 
oder zu Gericht zu sitzen, du doch nichts desto weniger regie-
ren kannst und Recht sprechen, wenn es nur dir selbst in den 
Sinn kommt, ist solches nicht vornweg eine gar wundervolle 
und anmutige Lebensweise? – Vielleicht, sagte er, so vornweg 
wohl.  – Und wie? Die Milde der Verurteilten, ist die nicht 
manchmal prächtig? Oder hast du noch nicht gesehen, dass an 
einem solchen Staate Menschen, wenn sie zum Tode verurteilt 
oder verwiesen sind, nichts desto weniger bleiben und mit-
ten unter den Andern herumgehen? Und als ob niemand sich 
drum kümmerte oder keiner es sähe, stolziert ein solcher um-
her wie ein Heros. – Gar viele schon, sagte er. – Und die Nach-
sicht dieses Staates, der so gar nichts weiß von irgendeiner 
Kleinigkeitskrämerei, sondern daraus gar nichts macht, was 
wir mit so gewichtigem Ernst vorbrachten, als wir unsre Stadt 
einrichteten, dass, wenn nicht einer eine ganz überschwäng
liche Natur habe, keiner ein tüchtiger Mann wird, wenn nicht 
schon seine Spiele als Knabe eine edle Abzweckung haben, 
und er hernach auch nur dergleichen alles ernstlich treibt, wie 
großmütig über alles dieses hinwegschreitend ein solcher Staat 



10  Platon

nichts danach fragt, von was für Bestrebungen und Geschäf-
ten einer herkomme, der an die Staatsgeschäfte geht, sondern 
ihn schon in Ehren hält, wenn er nur versichert, er meine es 
gut mit dem Volk. – Gar edel, sagte er, ist freilich diese Nach-
sicht. – Dieses also, sagte ich, und anderes dem verwandtes 
hätte die Demokratie, und wäre wie es scheint eine anmutige 
regierungslose buntscheckige Verfassung, welche gleichmäßig 
Gleichen wie Ungleichen eine gewisse Gleichheit austeilt. – 
Sehr kenntlich, sagte er, beschreibst du sie. –

[…]
Und die Demokratie, löst nicht auch diese sich auf durch 

die Unersättlichkeit in dem was sie sich als ihr Gut vorsetzt? – 
Was meinst du aber, dass sie sich vorsetze?  – Die Freiheit, 
antwortete ich. Denn von dieser wirst du immer in einer de-
mokratischen Stadt hören, dass sie das vortrefflichste sei, und 
dass deshalb auch nur in einer solchen leben dürfe, wer von 
Natur frei sei. – Das Wort wird freilich gar oft gesagt. – Ist es 
nun etwa nicht, was ich eben sagen wollte, die Unersättlich-
keit hierin mit Vernachlässigung alles Übrigen, was auch diese 
Verfassung umgestaltet und sie dahin bringt der Tyrannei zu 
bedürfen? – Wie das, sprach er. – Ich meine, wenn einer de-
mokratischen, nach Freiheit durstigen Stadt schlechte Mund-
schenken vorstehen, und sie sich über die Gebühr in ihrem 
starken Wein berauscht: so wird sie ihre Obrigkeiten, wenn 
diese nicht ganz zahm sind und alle Freiheit gewähren, zur 
Strafe ziehen, indem sie ihnen Schuld gibt, bösartig und olig-
archisch zu sein. – Das tun sie wohl, sagte er. – Und die den 
Obrigkeiten gehorchen misshandelt sie als knechtisch gesinnte 
und gar nichts werte; und nur Obrigkeiten, welche sich wie 
Untergebene, und Untergebene, welche sich wie Obrigkeiten 
anstellen, werden wo man unter sich ist und öffentlich gelobt 
und geehrt. Muss nun nicht in solchem Staat die Freiheit sich 



Der Staat  11

notwendig überall hin erstrecken? – Wie sollte sie nicht? – 
Und so, sprach ich, o Freund, wird sie sich auch in die Häu-
ser einschleichen und am Ende so weit gehen, dass auch dem 
Vieh die Ungebundenheit eingepflanzt wird. – Wie, sprach er, 
ist wohl dies gemeint? – Als wenn, sagte ich, ein Vater sich 
gewöhnt dem Knaben ähnlich zu werden und sich also vor 
den erwachsenen Söhnen zu fürchten, uns ein Sohn dem Vater, 
also die Eltern weder zu scheuen noch bange vor ihnen zu sein, 
damit er nämlich recht frei sei; ebenso ein Hintersasse dem 
Bürger und der Bürger dem Hintersassen sich gleich zu stellen, 
und der Fremde ebenso. – Das geschieht freilich, sagte er. – 
Dieses, fuhr ich fort, und noch andere ähnliche Kleinigkeiten. 
Der Lehrer zittert in einem solchen Zustande vor seinen Zu-
hörern und schmeichelt ihnen; die Zuhörer aber machen sich 
nichts aus den Lehrern und so auch aus den Aufsehern. Und 
überhaupt stellen sich die Jüngeren den Älteren gleich und tre-
ten mit ihnen in die Schranken in Worten und Taten; die Alten 
aber setzen sich unter die Jugend und suchen es ihr gleich zu 
tun an Fülle des Witzes und lustiger Einfälle, damit es näm-
lich nicht das Ansehen gewinne, als seien sie mürrisch oder 
herrschsüchtig. – So ist es allerdings, sagte er. – Das äußerste 
aber, o Freund, was an Freiheit der Menge in solchem Staat 
zum Vorschein kommt, ist wohl dieses, wenn die gekauften 
Männer und Frauen nicht minder frei sind, als ihre Käufer. 
Wie groß aber zwischen Frauen und Männern und Männern 
und Frauen die Rechtsgleichheit und Freiheit wird, das hatten 
wir beinahe vergessen zu erwähnen. – Wollen wir aber doch 
nach dem Aischylos nun davon reden, was uns jetzt in den 
Mund kommt? – Gern, sagte ich, und ich meine es so. Wieviel 
freier die dem Menschen unterworfenen Tiere hier sind als 
anderwärts, das glaubt niemand der es nicht erfahren hat. 
Denn die Hunde sind schon offenbar nach dem Sprichwort 



12  Platon

wie junge Fräulein; und Pferde und Esel sind gewöhnt ganz 
frei und vornehm immer geradeaus zu gehen, wenn sie einem 
auf der Straße begegnen, der ihnen nicht aus dem Wege geht, 
und ebenso ist alles andere voll Freiheit. – Recht erzählst du 
mir meinen Traum, sagte er; denn oftmals ergeht es mir so, 
wenn ich aufs Land reise. – Die Summe nun von diesem allen, 
sprach ich, wenn man es zusammenrechnet, merkst du wohl, 
wie zart nämlich dadurch die Seele der Bürger wird, so dass 
wenn ihnen einer auch noch so wenig Zwang auflegen will, sie 
gleich unwillig werden, und es gar nicht vertragen. Und zuletzt 
weißt du ja, dass sie sich auch um die Gesetze gar nichts küm-
mern, mögen es nun geschriebene sein oder ungeschriebene, 
damit auf keine Weise irgendjemand ihr Herr sei. – Ja wohl, 
sagte er, weiß ich das. – Diese treffliche und jugendliche Regie-
rungsweise, o Freund, sprach ich, ist es nun eben, aus welcher, 
wie es mir scheint, die Tyrannei hervorwächst. – Jugendlich 
genug freilich, sagte er, aber wie weiter? – Dieselbe Krank-
heit, sprach ich, an welcher die Oligarchie, wenn sie davon 
betroffen wird, zu Grunde geht, diese, wenn sie sich auch hier 
einstellt, wo sie, weil jedem alles frei steht, noch weit häufiger 
und heftiger wird, verknechtet die Demokratie. Und in der 
Tat das Äußerste tun in irgendetwas, pflegt immer eine große 
Hinneigung zum Gegenteil zu bewirken bei der Witterung, bei 
den Gewächsen, bei den lebendigen Körpern und ebenso auch 
nicht weniger bei den Staaten. – Das lässt sich hören, sagte 
er. – Also, auch die äußerste Freiheit wird wohl dem Einzelnen 
und dem Staat sich in nichts anderes umwandeln als in die 
äußerste Knechtschaft. – Wahrscheinlich freilich. – So kommt 
denn wahrscheinlich die Tyrannei aus keiner andern Staats-
verfassung zu Stande als aus der Demokratie, aus der über-
triebensten Freiheit die strengste und wildeste Knechtschaft.



Politik  13

ARISTOTELES

Politik

Neben Platon und Sokrates gehört Aristoteles (384  –  322 v. Chr.) zu 
den bedeutendsten Staatsphilosophen der Antike. Er wurde von 
Platon unterrichtet, interpretierte dessen Grundideen aber auf 
seine eigene Weise und begründete oder beeinflusste zahlreiche 
Disziplinen, darunter die Naturphilosophie, Logik, Physik, Ethik und 
Staatstheorie.
Die »Politik« ist Aristoteles’ wichtigste staatsphilosophische Schrift. 
Anders als Platon fragte er nicht nach dem idealen Staat, sondern 
unternahm in acht Büchern eine umfassende Analyse von Verfas-
sungen.
Letztendlich bezeichnete Aristoteles die Politie – eine Mischform 
aus Demokratie und Oligarchie – als bestmögliche politische Ord-
nung. Diese Mischverfassung betrachtete er als gemäßigte Demo-
kratie, in der die höchsten politischen Ämter durch Wahl vergeben 
werden, und die Teilnahme an Volksversammlungen nur mit gerin-
gen Einschränkungen versehen ist. Dadurch sollten die Interessen 
von Arm und Reich ausbalanciert werden.

An diese Auseinandersetzungen schließt sich die Betrachtung 
der einzelnen Verfassungen, nach ihrer Zahl und Beschaf-
fenheit und zwar zunächst die der richtigen, da die Über-
schreitungen derselben sich von selbst ergeben, wenn jene 
begrifflich bestimmt worden sind. Da nun Verfassung und 
Regierendes dasselbe bezeichnet und letzteres das in dem 
Staate Herrschende ist, so muss dieses Herrschende entweder 



14  Aristoteles

Einer oder Einige, oder die Menge sein und wenn der Eine, 
oder die Einigen oder die Menge die Herrschaft zu dem all-
gemeinen Besten führen, so müssen dies die richtigen Verfas-
sungen sein; geschieht es aber nur zu dem besonderen Nutzen 
des Einen, oder der Wenigen, oder der Menge, so sind sie 
Ausschreitungen; denn die Teilnehmer an der Gemeinschaft 
kann man entweder nicht Bürger nennen, oder sie müssen an 
dem Nutzen teilnehmen.

Man pflegt nur von den Alleinherrschaften diejenigen, 
welche das gemeine Beste im Auge haben, Königtümer zu 
nennen; die, wo Einige, aber doch mehr, als Einer herrschen, 
heißen Aristokratien, sei es, weil die Besten herrschen, oder 
weil das Beste für den Staat und seine Mitglieder verfolgt 
wird; wenn aber die Menge zum gemeinen Besten herrscht, 
so nennt man dies den Staat, (Freistaat) also mit einem Na-
men, welcher der gemeinsame für alle Verfassungen ist. Es ist 
dies ganz folgerecht; denn dass Einer oder Einige sich durch 
Tugend auszeichnen, kann schon kommen; dass aber Viele 
alle Tugenden streng einhalten, ist schwer; am ehesten ist es 
noch für die kriegerische Tugend möglich, da diese innerhalb 
der Menge sich bildet. Deshalb haben in dieser Verfassung 
die Wehrhaften die oberste Herrschaft und die, welche die 
Waffen tragen, sind in deren Besitz.

Die Ausschreitungen bei diesen genannten Verfassungen 
sind, und zwar bei dem Königtum die Tyrannis, bei der Aris-
tokratie die Oligarchie, bei dem Freistaate die Demokratie. 
Die Tyrannis ist nämlich die Herrschaft eines Einzigen, ledig-
lich zum Besten des Herrschers; die Oligarchie zum Besten 
der Wohlhabenden und die Demokratie zum Besten der Ar-
men; den Nutzen für das Gemeinsame hat aber keine dersel-
ben zum Zweck.

Ich habe jedoch diese einzelnen Verfassungen noch ein 



Politik  15

wenig ausführlicher zu besprechen, da hier sich noch einige 
Bedenken erheben, und es gehört zu der Eigentümlichkeit 
dessen, welcher hier in jeder Weise wissenschaftlich verfah-
ren und nicht auf die bloße Praxis achten will, dass er nichts 
übersieht und nichts unbeachtet lässt, sondern die Wahrheit 
über alles klar darlegt. Die Tyrannis ist nur, wie gesagt, die 
Herrschaft eines Einzigen, welcher über die staatliche Ge-
meinschaft nach Art des Herrn über die Sklaven herrscht; 
die Oligarchie ist dann vorhanden, wenn die Vermögenderen 
Herren des Staates sind; die Demokratie dagegen dann, wenn 
nicht die Vermögenderen, sondern die arme Menge herrscht. 
Das nächste Bedenken betrifft hier die Begriffsbestimmung; 
denn wenn die Menge als die Herren des Staates, wohlha-
bend wäre, und die Demokratie da ist, wo die Menge die 
Herrschaft hat und ebenso, wenn es sich wo träfe, dass die 
Armen an Zahl geringer, als die Wohlhabenden wären, aber 
als die stärkeren die Herren des Staates wären, und wenn die 
Oligarchie da sein soll, wo nur eine geringe Zahl Herr des 
Staates ist, so scheinen die Definitionen dieser Verfassungen 
nicht richtig bestimmt zu sein. Wenn nun auch Jemand mit 
der Wohlhabenheit die geringe Anzahl und mit der Armut 
die Menge verbinden und diese Verfassungen so definieren 
wollte, dass die Oligarchie da sei, wo wenige an Zahl, aber 
Wohlhabende die Herrschaft haben, und die Demokratie da, 
wo die Armen und an Zahl die große Menge bildenden sie ha-
ben, so würde ein anderes Bedenken entstehen. Wie soll man 
nämlich dann die oben erwähnten Verfassungen benennen, 
wo die Wohlhabenden die Vielen oder die Armen die Wenigen 
sind, aber beide doch die Herrschaft im Staate haben, wenn 
neben den früher genannten es keine Verfassungen weiter 
gibt? Jener Grund lehrt also, dass die Wenigen oder die Vie-
len bei der Herrschaft nur etwas Nebensächliches sind, und 



16  Aristoteles

zwar dieses für die Demokratien, jenes für die Oligarchien, 
weil nämlich überall der Wohlhabenden nur wenige, der Ar-
men aber viele sind. Deshalb kommt es auch nicht vor, dass 
die erwähnten Umstände Grund zu unterschiedenen Verfas-
sungen gegeben haben; vielmehr ist das, wodurch die Demo-
kratie und die Oligarchie sich unterscheiden, die Armut und 
der Reichtum, und notwendig ist da eine Oligarchie, wo die 
Herrschaft auf dem Reichtum beruht, mögen es wenige oder 
viele sein, und wo die Armen herrschen, ist eine Demokratie 
vorhanden. Allerdings trifft es sich nebenbei, dass, wie gesagt, 
dort ihrer nur wenige, hier ihrer viele sind; denn nur wenige 
sind wohlhabend, aber an der Freiheit nehmen alle Teil und 
auf diese Gründe gestützt, machen beide Anspruch auf die 
Regierung.



Über den Staat  17

CICERO

Über den Staat

Cicero (106  –  43 v. Chr.) war einer der vielseitigsten Köpfe in der rö-
mischen Antike, wobei seine Bedeutung in der Philosophie in erster 
Linie in der Verbreitung griechischer Gedanken liegt.
Der Sohn eines römischen Ritters erhielt auf seinen Reisen durch 
Griechenland und Asien (79 bis 77 v. Chr.) entscheidende rhetori-
sche und philosophische Anregungen. Als Konsul erwarb er sich 
63 v. Chr. durch die Aufdeckung und Unterdrückung von Catilinas 
Verschwörung ein großes Verdienst, das ihm den Ehrennahmen 
Vater des Vaterlandes eintrug. Während der Bürgerkriege und der 
Diktatur Cäsars trat Cicero immer wieder für eine Rückkehr zur re-
publikanischen Verfassungsform ein.
Mit seiner Schrift »Über den Staat«, die er in den Jahren 54  –  51 v. Chr. 
verfasste, lieferte Cicero einen wegweisenden Beitrag zur Staatsthe-
orie. In Anlehnung an Platons Politik legte er in Dialogform die Vor- 
und Nachteile der unterschiedlichen Staatsformen dar. In den ersten 
beiden Büchern behandelte Cicero staatstheoretische Fragen und 
nahm Stellung zu den drei Verfassungsformen Monarchie, Aristokra-
tie und Demokratie, um letztlich eine Mischform aller positiven Ele-
mente der drei Verfassungen zu preisen, die sich in der römischen 
Republik widerspiegelte. In den übrigen Büchern ging er auf die 
Gerechtigkeit, die Gesetzgebung und den besten Staatsmann ein.

Jedes Volk also, welches ein solcher Verein einer Menge ist, 
wie ich ihn beschrieben habe, jeder Bürgerverein, der die 
Grundlage eines Volkes ist, jedes Gemeinwesen, das, wie ge-
sagt, Volkssache ist, muss durch vernünftige Beratung geleitet 



18  Cicero

werden, um dauerhaft sein zu können. Diese muss sich aber 
jedes Mal eben auf die Grundursache beziehen, welche zur 
Gründung des Staates Veranlassung gegeben hat. Dann muss 
das, [was hierbei zu tun ist,] entweder einem übertragen sein, 
oder einer Anzahl von Auserlesenen, oder die Menge und die 
Gesamtheit muss es übernehmen. Ist die Hauptleitung des 
Ganzen in der Hand eines Einzigen, so nennen wir diesen Ei-
nen König, und die Verfassung eines solchen Staates, König-
tum. Ist sie in den Händen Auserlesener, dann sagt man, ein 
solcher Staat werde aristokratisch regiert. Ein demokratischer 
Staat aber (denn so nennt man ihn) ist der, wo die höchste Ge-
walt auf dem Volke ruht. Von allen diesen drei Arten ist jede, 
wenn sie jenes Band fest hält, das zuerst die Menschen zur 
Verbindung zu einem Gemeinwesen veranlasst hat, zwar nicht 
vollkommen (und nach meiner Ansicht die beste), aber es lässt 
sich doch unter derselben leben; nur ist die eine allenfalls bes-
ser als die andere. Denn je nachdem entweder der König un-
parteiisch und weise; oder die Ausgewählten und Vornehmen 
es sind; oder das Volk selbst (wiewohl darauf am wenigsten 
zu rechnen ist) – doch wenn sich nicht Aufhebung der Rechts-
gleichheit oder Leidenschaftlichkeit einmischt; so kann der 
Staat immerhin auf einem ziemlich festen Fuße stehen.

Allein so wie in einem Königreiche alle Staatsbürger Gleich-
heit der Rechte und Teilnahme an der Beratung entbehren, 
und, wo die Vornehmen herrschen, der Menge kaum noch ein 
Anteil von Freiheit bleiben kann, da sie weder das Gemein-
wohl mit beraten darf, noch die vollziehende Gewalt besitzt, 
so ist auch, wo das Volk die ganze Regierung des Staates in 
Händen hat, sei es auch gerecht und gemäßigt, in diesem Falle 
selbst die Gleichheit ungleich, da gar keine Abstufung der 
Würdigkeit beachtet wird.

[…]



Über den Staat  19

Was ich hier sage, gilt von jenen drei Arten von Staatsver
fassungen in ihrer Reinheit, ohne Mischung betrachtet, son-
dern ganz in ihrem Bestande. Diese Arten haben erstlich jede 
an sich die eben vorhin gerügten Fehler; und dann liegt in 
ihnen die Richtung zu noch andern höchst verderblichen 
Mängeln: denn es gibt keine unter den genannten Staatsver-
fassungen, welche nicht gar rasch und leicht zu einer ihr ganz 
nahe liegenden Ausartung abgleitete.

[…]
Und darum muss ich denn eine vierte Art von Verfassung 

eines Staates für die allerbeste erklären, nämlich eine aus den 
drei angegebenen ursprünglichen gemischte und [dadurch] 
gemäßigte. Ich weiß, fiel Laelius ein, dass dies deine Lieb-
lingsidee ist, mein Africanus. Denn ich habe dich schon oft 
in diesem Sinne sprechen hören. Doch möchte ich, wenn du 
es nicht zu ungerne tust, von dir eine Erklärung vernehmen, 
welche von den genannten drei Verfassungen du für die beste 
hältst.

[…]
Und so ist eben jeder Staat, wie entweder der Charakter 

oder der Wille Desjenigen, der wirklich regiert. Darum hat 
die Freiheit in keinem andern Staate ihre Heimat, als wo das 
Volk der Souverän ist. Sie ist für den Menschen der süßeste 
aller Genüsse; aber sie verdient diesen Namen nicht, wenn 
sie nicht mit Gleichheit [der Rechte] verbunden ist. Wie kann 
aber Gleichheit stattfinden, ich will nicht sagen, in einer Mo-
narchie, wo die Sklaverei nicht einmal verschleiert oder zwei-
felhaft ist, sondern in solchen Staaten, in welchen zwar dem 
Worte nach alle frei sind, denn sie stimmen ab, übertragen 
Befehlshaberstellen und Ämter; man bewirbt sich bei ihnen 
und befragt sie um ihre Ansicht; allein sie geben eigentlich 
nur, was sie geben müssen, auch wenn sie nicht wollen, und 



20  Cicero

sind im Grunde nicht einmal im Besitz dessen, um was sie 
gebeten werden: Denn sie sind ausgeschlossen von Befehlsha-
berstellen, von Sitz und Stimme im Senat, von Gerichtsstellen, 
wozu Richter gewählt werden; denn dazu gelangen nur sol-
che, die durch das Alter ihrer Familien oder durch Geld ein 
Übergewicht haben.

[…]
Verstehen aber die Völker ihr Recht zu behaupten, da er-

klären sie sich in ihrem Selbstgefühl für die edelsten, freiesten 
und beglücktesten: da ja von ihrem Willen Gesetze, Gerichte, 
Krieg, Frieden, Bündnisse, Leben und Gut eines jeden abhän-
gen. Dann allein erklären sie, verdiene ein Staat den Namen 
eines Gemeinwesens [res publica], das heißt einer Volkssa-
che [res populi]. Daher sage man, ein Volk erkämpfe sich 
die Freiheit, wenn es sie von Königsherrschaft und Aristo-
kratengewalt losmache; nie aber trachten freie Völker dar-
nach, Könige zu bekommen oder mächtige und einflussreiche 
aristokratische Häupter. Zudem erklären sie, wenn auch ein 
zügelloses Volk Missgriffe tue, so müsse man darum nicht die 
freie Verfassung der Völker an sich verwerflich finden. Nichts 
sei unerschütterlicher, nichts fester, als ein Volk, das zusam-
menhalte und dessen einziges Interesse seine Unverletztheit 
und seine Freiheit sei. Eintracht aber erhalte sich am leichtes-
ten in demjenigen Staate, in welchem allen dasselbe Vorteil 
bringe, während ein geteiltes Interesse, wo dies diesem, je-
nes jenem fromme, die Quelle der Zwietracht sei. Darum sei 
auch, wann immer die Patrizier die ganze Macht in Händen 
gehabt hätten, der Staat nie auf festen Füßen gestanden. Noch 
weit weniger sei Dies aber in Monarchien der Fall, »wo ein 
Herrscher mit Königsgewalt keinen Nebenbuhler duldet, kein 
Teilnehmer an der Oberherrschaft vor dem andern sicher ist«, 
wie Ennius sagt. Darum, weil das Gesetz das Band ist, das 



Über den Staat  21

die bürgerliche Gesellschaft zusammenhält, das Recht aber, 
das jeder durch das Gesetz hat, allen gleich gilt, wie kann die 
bürgerliche Gesellschaft durch das Recht zusammengehalten 
werden, wenn die Bürger nicht alle gleiche Befugnis haben? 
Denn mag man auch keine Vermögensgleichheit einführen 
wollen, mögen die Talente unmöglich bei allen gleich sein 
können; so müssen doch wenigstens die gegenseitigen Rechte 
derjenigen gleich sein, die Bürger in einem und demselben 
Staate sind? Denn was ist ein Staat, als ein Verein [zum Ge-
nuss] gleicher Rechte?



Quellenverzeichnis  253

Quellenverzeichnis

Quellenverzeichnis

Aristoteles: Politik. Übersetzt von J. H. von Kirchmann. Leipzig: 
Verlag der Dürr’schen Buchhandlung, 1880.

Augustinus von Hippo: De Civitate Dei. in: Aurelius Augustinus’ 
Werke, Bd. 3. Herausgegeben von Carl Johann Perl. Paderborn et 
al.: Ferdinand Schöningh, 1979.

Cicero, Marcus Tullius: De re publica, in: Marcus Tullius Cicero’s 
Werke. Dritte Abteilung, Vom Staat. Übersetzt von Dr. Georg 
Heinrich Moser, herausgegeben von G. L. F. Tafel / C. N. Osian-
der / G. Schwab. Stuttgart: J. B. Metzler, 1828.

Hamilton, Alexander / Madison, James / Jay, John: Die Federalist  
Papers. Übersetzt von Barbara Zehnpfennig. München: Beck, 2007.

Kant, Immanuel: Zum ewigen Frieden, in: Ders., Zum ewigen Frie-
den und andere Schriften. Frankfurt: S. Fischer, 2008.

Locke, John: Zwei Abhandlungen über die Regierung. Übersetzt von 
Hilmar Wilmanns. Halle a. d. Saale: Max Niemeyer Verlag, 1906.

Lolme, Jean Louis de: Die Staatsverfassung von England oder Nach-
richt von der englischen Regierung, worin sie mit der republika-
nischen Form und gelegentlich mit den anderen Monarchien in 
Europa verglichen wird. Leipzig: Johann Friedrich Junius, 1776.

Machiavelli, Niccolò: Mensch und Staat. Übersetzt von Johannes 
Ziegler. Leipzig: Insel-Verlag, 1832.

Marsilius von Padua: Der Verteidiger des Friedens, Bd. 1. Übersetzt 
von Walter Kunzmann, herausgegeben von Ernst Engelberg und 
Horst Kusch. Berlin: Rütten & Loening, 1958.

Mill, John Stuart: Betrachtungen über Repräsentativ-Regierung. 
Autorisierte Übersetzung unter Redaktion von Prof. Dr. Theoder 
Gampertz. Leipzig: Fues-Verlag, 1873.



254  Quellenverzeichnis

Montesquieu, Charles Louis de Secondat de: Des Herrn von Mon-
tesquieu Werk vom Geist der Gesetze. Altenburg: Richter, 1782.

Platon: Der Staat. Aus: Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, 
Platons Werke, Dritter Teil: Der Staat. Berlin: Akademie Verlag, 
1817  –  1826.

Rousseau, Jean-Jaques: Der Gesellschaftsvertrag. Übersetzt von 
H. Denhardt. Reclam Verlag, 1928.

Thomas von Aquin: Über die Herrschaft der Fürsten. Übersetzt von 
Friedrich Schreyvogl. Stuttgart: Reclam, 1971.

Tocqueville, Alexis de: Über die Demokratie in Amerika. Übersetzt 
von F. U. Rüder. Leipzig: Eduard Kummer, 1836.

Whitman, Walt: Demokratische Ausblicke. Aus dem Englischen von 
Martin Nissen. Freiburg i. B.: Derk Janßen Verlag, 2005.

(Die Orthographie der Texte wurde behutsam modernisiert. Eindeu-
tige Druck- und Satzfehler wurden stillschweigend korrigiert.)


