Unverkiufliche Leseprobe

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text

und Bildern, auch auszugsweise, ist ohne schriftliche
Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und
strafbar. Dies gilt insbesondere fiir die Vervielfiltigung,
Ubersetzung oder die Verwendung in elektronischen
Systemen.






»Unser Leben ist das Produkt unserer Gedanken.«
MARK AUREL

Der Sammelband »Lesen gefihrdet die Dummbheit. Gedanken

zur Demokratie« enthilt die wichtigsten, grundlegenden Texte
zur Demokratie — ein aktuelles, gesellschaftlich relevantes

Thema.

Mit klassischen Texten von Platon, Cicero, Immanuel Kant, John
Stuart Mill und vielen mehr.

Anregende Lektiire und perfektes Geschenk fur alle klugen Kopfe.

Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de



LESEN GEFAHRDET DIE DUMMHEIT

Gedanken zur

Demokratie

Herausgegeben
von Anna-Maria Reichardt

FISCHER TASCHENBUCH



Aus Verantwortung fur die Umwelt hat sich der S.Fischer Verlag
zu einer nachhaltigen Buchproduktion verpflichtet. Der bewusste
Umgang mit unseren Ressourcen, der Schutz unseres Klimas und
der Natur gehdren zu unseren obersten Unternehmenszielen.
Gemeinsam mit unseren Partnern und Lieferanten setzen wir uns
fur eine klimaneutrale Buchproduktion ein, die den Erwerb von Kii-
mazertifikaten zur Kompensation des CO,-AusstoBes einschlieBt.
Weitere Informationen finden Sie unter:
www.klimaneutralerverlag.de

MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ewlscmg FSC® C014496

Originalausgabe
Erschienen bei FISCHER Taschenbuch
Frankfurt am Main, April 2020

© S. Fischer Verlag GmbH,
Hedderichstr. 114, D-60596 Frankfurt am Main

Satz: Dérlemann Satz, Lemférde

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, P6Bneck
Printed in Germany

ISBN 978-3-596-70496-5



INHALT

Platon Der Staat 7

Aristoteles Politik 13

Cicero Uber den Staat 17

Augustinus von Hippo Uber den Gottesstaat 22
Thomas von Aquin Uber die Herrschaft der Fiirsten 31
Marsilius von Padua Der Verteidiger des Friedens 44
Niccolo Machiavelli Mensch und Staat 62

John Locke Zwei Abhandlungen tiber die Regierung 66
Montesquien Vom Geist der Gesetze 84

Jean-Jacques Rousseau Der Gesellschaftsvertrag 1o4

Alexander Hamilton, James Madison, John Jay
Federalist Papers 108

Immanuel Kant Zum ewigen Frieden 126



Alexis de Tocqueville Uber die Demokratie in Amerika 135

John Stuart Mill Betrachtungen tiber Reprisentativ-
Regierung 163

Jean Louis de Lolme Die Staatsverfassung von England
oder Nachricht von der englischen Regierung, worin sie
mit der republikanischen Form und gelegentlich mit den

anderen Monarchien in Europa verglichen wird 198

Walt Whitman Demokratische Ausblicke 235

Quellenverzeichnis 252



PLATON

Der Staat

Als 20-Jahriger schloss sich Platon (428/427-348/347 v. Chr.) So-
krates an, der seine geistige Entwicklung nachdrlcklich pragte.
Nach dessen Tod und aus den Erfahrungen der Athenischen De-
mokratie entwickelte Platon sein Modell eines Idealstaates und da-
mit die erste abendléndische Staatstheorie, die bis heute zu den
wirkungsmachtigsten Texten der Philosophiegeschichte zahlt. Der
Zeitpunkt der Entstehung ist umstritten, man geht allerdings allge-
mein davon aus, dass »Politeia« in Platons mittlere Schaffenspe-
riode zu positionieren und der Hauptteil damit in den Zeitraum zwi-
schen 390 v. Chr. und ca. 370 v. Chr. zu datieren ist.

Unter der Leitfrage nach der Gerechtigkeit weist Platon traditionelle
Auffassungen zurlick und entwickelt seine Lehre von den drei
Seelenteilen und den vier Kardinaltugenden. Entsprechend den drei
Seelenteilen teilt er auch den idealen Staat in drei Teile, die den Be-
dlrfnissen der menschlichen Seele entsprechen und, im Gegensatz
zur individuellen Freiheit der Demokratie, flr Gerechtigkeit sorgen.

Und wahrlich, sagte er, bin ich sehr neugierig zu horen, was
fiir vier Verfassungen du meintest. — Das solltest du, sprach
ich, ohne Schwierigkeit. Denn die ich meine, sind die, fiir wel-
che man auch Namen hat, zuerst diese von so Vielen geprie-
sene kretische und zugleich auch lakonische [die Timokratie],
die zweite die auch zum zweiten gerihmte sogenannte Olig-
archie, eine Verfassung voll mancherlei Ubel, ferner die von
dieser ganz verschiedene und ihr zunichst entstehende De-

Der Staat 7



mokratie, und endlich die edle Tyrannei von allen diesen ver-
schieden des Staates vierte und letzte Krankheit.

[...]

So entsteht daher, denke ich, die Demokratie, wenn die Ar-
men den Sieg davon tragen, dann von dem andern Teil Ei-
nige hinrichten, Andere vertreiben, den Ubrigen aber gleichen
Teil geben am Birgerrecht und an der Verwaltung, so dass
die Obrigkeiten im Staat grofSenteils durchs Los bestimmt
werden. — Dieses, sagte er, ist wohl die Begriindung der De-
mokratie, mag sie nun durch die Waffen zu Stande kommen
oder nachdem der andere Teil aus Furcht sich zuriickgezogen
hat. — Auf welche Weise, sprach ich, leben nun diese? und
wie ist wiederum diese Staatsverfassung beschaffen? denn of-
fenbar wird uns auch ein solcher demokratischer Mann zum
Vorschein kommen. — Offenbar, sagte er. — Und nicht wahr,
zuerst sind sie frei, und die ganze Stadt voll Freiheit und Zu-
versichtlichkeit, und Erlaubnis hat jeder, darin zu tun was er
will? — So sagt man ja wenigstens, sprach er. — Wo aber solche
Erlaubnis ist, da offenbar richtet jeder sich seine Lebensweise
fiir sich ein, welche eben jedem gefallt. — Offenbar. — So finden
sich denn in solcher Verfassung vorzuglich gar vielerlei Men-
schen zusammen. — Wie sollten sie nicht! — Am Ende, sprach
ich, mag dies die schonste unter allen Verfassungen sein; wie
ein buntes Kleid dem recht vielerlei Blumen eingewirkt sind,
so konnte auch diese, in welche allerlei Sitten verwebt sind,
als die schonste erscheinen. — Warum nicht? sagte er. — Und
vielleicht, sprach ich, werden auch wohl Viele, die wie Kinder
und Weiber auf das Bunte sehen, diese fiir die schonste erkli-
ren. — Gewiss! sagte er. — Und es ist auch gar bequem, sprach
ich, in ihr eine Verfassung zu suchen. — Wie das? — Weil sie
vermoge jener Erlaubnis alle Arten von Verfassungen in sich
schliefSt; und wenn einer, wie wir es ja eben taten, einen Staat

8 Platon



einrichten will, so scheint es, braucht er nur in eine demokra-
tisch geordnete Stadt zu gehen, und sich dort, welcher Schnitt
ihm am besten gefillt, den aussuchen, als wenn er sich in einer
Trodelbude von Staatsverfassungen umsihe, und nun, so wie
er ausgewahlt, seinen Staat einrichten. — Nicht leicht freilich,
sagte er, mochte es ihm an Mustern fehlen. — Und, fuhr ich
fort, dass man so gar nicht gezwungen ist am Regiment teilzu-
nehmen in einem solchen Staat, und wenn du auch noch so ge-
schickt dazu bist, noch auch zu gehorchen, wenn du nicht Lust
hast, und eben so wenig wenn die Andern Krieg fuhren auch
mit zu kriegen, oder Frieden zu halten wenn die Andern ihn
halten, dir aber stinde es etwa nicht an; und auf der andern
Seite, wenn auch ein Gesetz dir verbietet ein Amt zu bekleiden
oder zu Gericht zu sitzen, du doch nichts desto weniger regie-
ren kannst und Recht sprechen, wenn es nur dir selbst in den
Sinn kommt, ist solches nicht vornweg eine gar wundervolle
und anmutige Lebensweise? — Vielleicht, sagte er, so vornweg
wohl. — Und wie? Die Milde der Verurteilten, ist die nicht
manchmal prichtig? Oder hast du noch nicht gesehen, dass an
einem solchen Staate Menschen, wenn sie zum Tode verurteilt
oder verwiesen sind, nichts desto weniger bleiben und mit-
ten unter den Andern herumgehen? Und als ob niemand sich
drum kiimmerte oder keiner es sahe, stolziert ein solcher um-
her wie ein Heros. — Gar viele schon, sagte er. — Und die Nach-
sicht dieses Staates, der so gar nichts weif§ von irgendeiner
Kleinigkeitskramerei, sondern daraus gar nichts macht, was
wir mit so gewichtigem Ernst vorbrachten, als wir unsre Stadt
einrichteten, dass, wenn nicht einer eine ganz tberschwing-
liche Natur habe, keiner ein tiichtiger Mann wird, wenn nicht
schon seine Spiele als Knabe eine edle Abzweckung haben,
und er hernach auch nur dergleichen alles ernstlich treibt, wie
grofmiitig tiber alles dieses hinwegschreitend ein solcher Staat

Der Staat 9



nichts danach fragt, von was fiir Bestrebungen und Geschaf-
ten einer herkomme, der an die Staatsgeschafte geht, sondern
ihn schon in Ehren hilt, wenn er nur versichert, er meine es
gut mit dem Volk. — Gar edel, sagte er, ist freilich diese Nach-
sicht. — Dieses also, sagte ich, und anderes dem verwandtes
hitte die Demokratie, und wire wie es scheint eine anmutige
regierungslose buntscheckige Verfassung, welche gleichmafSig
Gleichen wie Ungleichen eine gewisse Gleichheit austeilt. —
Sehr kenntlich, sagte er, beschreibst du sie. —

[...]

Und die Demokratie, 16st nicht auch diese sich auf durch
die Unersattlichkeit in dem was sie sich als ihr Gut vorsetzt? —
Was meinst du aber, dass sie sich vorsetze? — Die Freiheit,
antwortete ich. Denn von dieser wirst du immer in einer de-
mokratischen Stadt horen, dass sie das vortrefflichste sei, und
dass deshalb auch nur in einer solchen leben diirfe, wer von
Natur frei sei. — Das Wort wird freilich gar oft gesagt. — Ist es
nun etwa nicht, was ich eben sagen wollte, die Unersittlich-
keit hierin mit Vernachlissigung alles Ubrigen, was auch diese
Verfassung umgestaltet und sie dahin bringt der Tyrannei zu
bediirfen? — Wie das, sprach er. — Ich meine, wenn einer de-
mokratischen, nach Freiheit durstigen Stadt schlechte Mund-
schenken vorstehen, und sie sich iiber die Gebiihr in ihrem
starken Wein berauscht: so wird sie ihre Obrigkeiten, wenn
diese nicht ganz zahm sind und alle Freiheit gewdhren, zur
Strafe ziehen, indem sie ihnen Schuld gibt, bosartig und olig-
archisch zu sein. — Das tun sie wohl, sagte er. — Und die den
Obrigkeiten gehorchen misshandelt sie als knechtisch gesinnte
und gar nichts werte; und nur Obrigkeiten, welche sich wie
Untergebene, und Untergebene, welche sich wie Obrigkeiten
anstellen, werden wo man unter sich ist und 6ffentlich gelobt
und geehrt. Muss nun nicht in solchem Staat die Freiheit sich

10 Platon



notwendig tiberall hin erstrecken? — Wie sollte sie nicht? —
Und so, sprach ich, o Freund, wird sie sich auch in die Hau-
ser einschleichen und am Ende so weit gehen, dass auch dem
Vieh die Ungebundenheit eingepflanzt wird. — Wie, sprach er,
ist wohl dies gemeint? — Als wenn, sagte ich, ein Vater sich
gewohnt dem Knaben dhnlich zu werden und sich also vor
den erwachsenen Sohnen zu fiirchten, uns ein Sohn dem Vater,
also die Eltern weder zu scheuen noch bange vor ihnen zu sein,
damit er namlich recht frei sei; ebenso ein Hintersasse dem
Biirger und der Burger dem Hintersassen sich gleich zu stellen,
und der Fremde ebenso. — Das geschieht freilich, sagte er. —
Dieses, fuhr ich fort, und noch andere dhnliche Kleinigkeiten.
Der Lehrer zittert in einem solchen Zustande vor seinen Zu-
horern und schmeichelt ihnen; die Zuhorer aber machen sich
nichts aus den Lehrern und so auch aus den Aufsehern. Und
{iberhaupt stellen sich die Jiingeren den Alteren gleich und tre-
ten mit ihnen in die Schranken in Worten und Taten; die Alten
aber setzen sich unter die Jugend und suchen es ihr gleich zu
tun an Fiille des Witzes und lustiger Einfille, damit es nam-
lich nicht das Ansehen gewinne, als seien sie mirrisch oder
herrschsiichtig. — So ist es allerdings, sagte er. — Das dufSerste
aber, o Freund, was an Freiheit der Menge in solchem Staat
zum Vorschein kommt, ist wohl dieses, wenn die gekauften
Minner und Frauen nicht minder frei sind, als ihre Kiufer.
Wie grofs aber zwischen Frauen und Minnern und Miannern
und Frauen die Rechtsgleichheit und Freiheit wird, das hatten
wir beinahe vergessen zu erwiahnen. — Wollen wir aber doch
nach dem Aischylos nun davon reden, was uns jetzt in den
Mund kommt? — Gern, sagte ich, und ich meine es so. Wieviel
freier die dem Menschen unterworfenen Tiere hier sind als
anderwirts, das glaubt niemand der es nicht erfahren hat.
Denn die Hunde sind schon offenbar nach dem Sprichwort

Der Staat 11



wie junge Friulein; und Pferde und Esel sind gewohnt ganz
frei und vornehm immer geradeaus zu gehen, wenn sie einem
auf der Strafse begegnen, der ihnen nicht aus dem Wege geht,
und ebenso ist alles andere voll Freiheit. — Recht erzahlst du
mir meinen Traum, sagte er; denn oftmals ergeht es mir so,
wenn ich aufs Land reise. — Die Summe nun von diesem allen,
sprach ich, wenn man es zusammenrechnet, merkst du wohl,
wie zart namlich dadurch die Seele der Biirger wird, so dass
wenn ihnen einer auch noch so wenig Zwang auflegen will, sie
gleich unwillig werden, und es gar nicht vertragen. Und zuletzt
weifSt du ja, dass sie sich auch um die Gesetze gar nichts kiim-
mern, mogen es nun geschriebene sein oder ungeschriebene,
damit auf keine Weise irgendjemand ihr Herr sei. — Ja wohl,
sagte er, weilf$ ich das. — Diese treffliche und jugendliche Regie-
rungsweise, o Freund, sprach ich, ist es nun eben, aus welcher,
wie es mir scheint, die Tyrannei hervorwiachst. — Jugendlich
genug freilich, sagte er, aber wie weiter? — Dieselbe Krank-
heit, sprach ich, an welcher die Oligarchie, wenn sie davon
betroffen wird, zu Grunde geht, diese, wenn sie sich auch hier
einstellt, wo sie, weil jedem alles frei steht, noch weit haufiger
und heftiger wird, verknechtet die Demokratie. Und in der
Tat das Auflerste tun in irgendetwas, pflegt immer eine grof3e
Hinneigung zum Gegenteil zu bewirken bei der Witterung, bei
den Gewichsen, bei den lebendigen Korpern und ebenso auch
nicht weniger bei den Staaten. — Das ldsst sich horen, sagte
er. — Also, auch die dufSerste Freiheit wird wohl dem Einzelnen
und dem Staat sich in nichts anderes umwandeln als in die
aufserste Knechtschaft. — Wahrscheinlich freilich. — So kommt
denn wahrscheinlich die Tyrannei aus keiner andern Staats-
verfassung zu Stande als aus der Demokratie, aus der tber-
triebensten Freiheit die strengste und wildeste Knechtschaft.

12 Platon



ARISTOTELES

Politik

Neben Platon und Sokrates gehort Aristoteles (384—322 v. Chr.) zu
den bedeutendsten Staatsphilosophen der Antike. Er wurde von
Platon unterrichtet, interpretierte dessen Grundideen aber auf
seine eigene Weise und begriindete oder beeinflusste zahlreiche
Disziplinen, darunter die Naturphilosophie, Logik, Physik, Ethik und
Staatstheorie.

Die »Politik« ist Aristoteles’ wichtigste staatsphilosophische Schrift.
Anders als Platon fragte er nicht nach dem idealen Staat, sondern
unternahm in acht Blichern eine umfassende Analyse von Verfas-
sungen.

Letztendlich bezeichnete Aristoteles die Politie — eine Mischform
aus Demokratie und Oligarchie — als bestmdgliche politische Ord-
nung. Diese Mischverfassung betrachtete er als gemaBigte Demo-
kratie, in der die héchsten politischen Amter durch Wahl vergeben
werden, und die Teilnahme an Volksversammlungen nur mit gerin-
gen Einschrénkungen versehen ist. Dadurch sollten die Interessen
von Arm und Reich ausbalanciert werden.

An diese Auseinandersetzungen schliefst sich die Betrachtung
der einzelnen Verfassungen, nach ihrer Zahl und Beschaf-
fenheit und zwar zunichst die der richtigen, da die Uber-
schreitungen derselben sich von selbst ergeben, wenn jene
begrifflich bestimmt worden sind. Da nun Verfassung und
Regierendes dasselbe bezeichnet und letzteres das in dem
Staate Herrschende ist, so muss dieses Herrschende entweder

Politik 13



Einer oder Finige, oder die Menge sein und wenn der Eine,
oder die Einigen oder die Menge die Herrschaft zu dem all-
gemeinen Besten fiihren, so miissen dies die richtigen Verfas-
sungen sein; geschieht es aber nur zu dem besonderen Nutzen
des Einen, oder der Wenigen, oder der Menge, so sind sie
Ausschreitungen; denn die Teilnehmer an der Gemeinschaft
kann man entweder nicht Biirger nennen, oder sie miissen an
dem Nutzen teilnehmen.

Man pflegt nur von den Alleinherrschaften diejenigen,
welche das gemeine Beste im Auge haben, Konigtimer zu
nennen; die, wo Einige, aber doch mehr, als Einer herrschen,
heifSen Aristokratien, sei es, weil die Besten herrschen, oder
weil das Beste fur den Staat und seine Mitglieder verfolgt
wird; wenn aber die Menge zum gemeinen Besten herrscht,
so nennt man dies den Staat, (Freistaat) also mit einem Na-
men, welcher der gemeinsame fiir alle Verfassungen ist. Es ist
dies ganz folgerecht; denn dass Einer oder Einige sich durch
Tugend auszeichnen, kann schon kommen; dass aber Viele
alle Tugenden streng einhalten, ist schwer; am ehesten ist es
noch fir die kriegerische Tugend moglich, da diese innerhalb
der Menge sich bildet. Deshalb haben in dieser Verfassung
die Wehrhaften die oberste Herrschaft und die, welche die
Waffen tragen, sind in deren Besitz.

Die Ausschreitungen bei diesen genannten Verfassungen
sind, und zwar bei dem Konigtum die Tyrannis, bei der Aris-
tokratie die Oligarchie, bei dem Freistaate die Demokratie.
Die Tyrannis ist namlich die Herrschaft eines Einzigen, ledig-
lich zum Besten des Herrschers; die Oligarchie zum Besten
der Wohlhabenden und die Demokratie zum Besten der Ar-
men; den Nutzen fur das Gemeinsame hat aber keine dersel-
ben zum Zweck.

Ich habe jedoch diese einzelnen Verfassungen noch ein

14 Avristoteles



wenig ausfuhrlicher zu besprechen, da hier sich noch einige
Bedenken erheben, und es gehort zu der Eigentiimlichkeit
dessen, welcher hier in jeder Weise wissenschaftlich verfah-
ren und nicht auf die blofle Praxis achten will, dass er nichts
tibersieht und nichts unbeachtet lisst, sondern die Wahrheit
uber alles klar darlegt. Die Tyrannis ist nur, wie gesagt, die
Herrschaft eines Einzigen, welcher tiber die staatliche Ge-
meinschaft nach Art des Herrn iiber die Sklaven herrscht;
die Oligarchie ist dann vorhanden, wenn die Vermégenderen
Herren des Staates sind; die Demokratie dagegen dann, wenn
nicht die Vermogenderen, sondern die arme Menge herrscht.
Das nichste Bedenken betrifft hier die Begriffsbestimmung;
denn wenn die Menge als die Herren des Staates, wohlha-
bend wire, und die Demokratie da ist, wo die Menge die
Herrschaft hat und ebenso, wenn es sich wo trife, dass die
Armen an Zahl geringer, als die Wohlhabenden wiren, aber
als die starkeren die Herren des Staates wiren, und wenn die
Oligarchie da sein soll, wo nur eine geringe Zahl Herr des
Staates ist, so scheinen die Definitionen dieser Verfassungen
nicht richtig bestimmt zu sein. Wenn nun auch Jemand mit
der Wohlhabenheit die geringe Anzahl und mit der Armut
die Menge verbinden und diese Verfassungen so definieren
wollte, dass die Oligarchie da sei, wo wenige an Zahl, aber
Wohlhabende die Herrschaft haben, und die Demokratie da,
wo die Armen und an Zahl die grofle Menge bildenden sie ha-
ben, so wiirde ein anderes Bedenken entstehen. Wie soll man
namlich dann die oben erwihnten Verfassungen benennen,
wo die Wohlhabenden die Vielen oder die Armen die Wenigen
sind, aber beide doch die Herrschaft im Staate haben, wenn
neben den fruher genannten es keine Verfassungen weiter
gibt? Jener Grund lehrt also, dass die Wenigen oder die Vie-
len bei der Herrschaft nur etwas Nebensichliches sind, und

Politik 15



zwar dieses fiir die Demokratien, jenes fiur die Oligarchien,
weil namlich tberall der Wohlhabenden nur wenige, der Ar-
men aber viele sind. Deshalb kommt es auch nicht vor, dass
die erwihnten Umstinde Grund zu unterschiedenen Verfas-
sungen gegeben haben; vielmehr ist das, wodurch die Demo-
kratie und die Oligarchie sich unterscheiden, die Armut und
der Reichtum, und notwendig ist da eine Oligarchie, wo die
Herrschaft auf dem Reichtum beruht, mogen es wenige oder
viele sein, und wo die Armen herrschen, ist eine Demokratie
vorhanden. Allerdings trifft es sich nebenbei, dass, wie gesagt,
dort ihrer nur wenige, hier ihrer viele sind; denn nur wenige
sind wohlhabend, aber an der Freiheit nehmen alle Teil und
auf diese Griinde gestiitzt, machen beide Anspruch auf die
Regierung.

16 Aristoteles



CICERO

Uber den Staat

Cicero (106—-43 v. Chr.) war einer der vielseitigsten Képfe in der ro-
mischen Antike, wobei seine Bedeutung in der Philosophie in erster
Linie in der Verbreitung griechischer Gedanken liegt.

Der Sohn eines rémischen Ritters erhielt auf seinen Reisen durch
Griechenland und Asien (79 bis 77 v. Chr.) entscheidende rhetori-
sche und philosophische Anregungen. Als Konsul erwarb er sich
63 v. Chr. durch die Aufdeckung und Unterdriickung von Catilinas
Verschworung ein groBes Verdienst, das ihm den Ehrennahmen
Vater des Vaterlandes eintrug. Wahrend der Blrgerkriege und der
Diktatur Casars trat Cicero immer wieder fir eine Ruckkehr zur re-
publikanischen Verfassungsform ein.

Mit seiner Schrift »Uber den Staat, die er in den Jahren 54-51 v. Chr.
verfasste, lieferte Cicero einen wegweisenden Beitrag zur Staatsthe-
orie. In Anlehnung an Platons Politik legte er in Dialogform die Vor-
und Nachteile der unterschiedlichen Staatsformen dar. In den ersten
beiden Biichern behandelte Cicero staatstheoretische Fragen und
nahm Stellung zu den drei Verfassungsformen Monarchie, Aristokra-
tie und Demokratie, um letztlich eine Mischform aller positiven Ele-
mente der drei Verfassungen zu preisen, die sich in der rémischen
Republik widerspiegelte. In den Ubrigen Blchern ging er auf die
Gerechtigkeit, die Gesetzgebung und den besten Staatsmann ein.

Jedes Volk also, welches ein solcher Verein einer Menge ist,
wie ich ihn beschrieben habe, jeder Biirgerverein, der die
Grundlage eines Volkes ist, jedes Gemeinwesen, das, wie ge-
sagt, Volkssache ist, muss durch verniinftige Beratung geleitet

Uber den Staat 17



werden, um dauerhaft sein zu konnen. Diese muss sich aber
jedes Mal eben auf die Grundursache beziehen, welche zur
Griindung des Staates Veranlassung gegeben hat. Dann muss
das, [was hierbei zu tun ist,] entweder einem tibertragen sein,
oder einer Anzahl von Auserlesenen, oder die Menge und die
Gesamtheit muss es Uibernehmen. Ist die Hauptleitung des
Ganzen in der Hand eines Einzigen, so nennen wir diesen Ei-
nen Konig, und die Verfassung eines solchen Staates, Konig-
tum. Ist sie in den Hinden Auserlesener, dann sagt man, ein
solcher Staat werde aristokratisch regiert. Ein demokratischer
Staat aber (denn so nennt man ihn) ist der, wo die hochste Ge-
walt auf dem Volke ruht. Von allen diesen drei Arten ist jede,
wenn sie jenes Band fest hilt, das zuerst die Menschen zur
Verbindung zu einem Gemeinwesen veranlasst hat, zwar nicht
vollkommen (und nach meiner Ansicht die beste), aber es lasst
sich doch unter derselben leben; nur ist die eine allenfalls bes-
ser als die andere. Denn je nachdem entweder der Konig un-
parteiisch und weise; oder die Ausgewahlten und Vornehmen
es sind; oder das Volk selbst (wiewohl darauf am wenigsten
zu rechnen ist) — doch wenn sich nicht Aufhebung der Rechts-
gleichheit oder Leidenschaftlichkeit einmischt; so kann der
Staat immerhin auf einem ziemlich festen FufSe stehen.

Allein so wie in einem Konigreiche alle Staatsbiirger Gleich-
heit der Rechte und Teilnahme an der Beratung entbehren,
und, wo die Vornehmen herrschen, der Menge kaum noch ein
Anteil von Freiheit bleiben kann, da sie weder das Gemein-
wohl mit beraten darf, noch die vollziehende Gewalt besitzt,
so ist auch, wo das Volk die ganze Regierung des Staates in
Hinden hat, sei es auch gerecht und gemafSigt, in diesem Falle
selbst die Gleichheit ungleich, da gar keine Abstufung der
Wiirdigkeit beachtet wird.

[...]

18 Cicero



Was ich hier sage, gilt von jenen drei Arten von Staatsver-
fassungen in ihrer Reinheit, ohne Mischung betrachtet, son-
dern ganz in ihrem Bestande. Diese Arten haben erstlich jede
an sich die eben vorhin gertigten Fehler; und dann liegt in
ihnen die Richtung zu noch andern hochst verderblichen
Mingeln: denn es gibt keine unter den genannten Staatsver-
fassungen, welche nicht gar rasch und leicht zu einer ihr ganz
nahe liegenden Ausartung abgleitete.

[...]

Und darum muss ich denn eine vierte Art von Verfassung
eines Staates fur die allerbeste erklaren, namlich eine aus den
drei angegebenen urspriinglichen gemischte und [dadurch]
gemifligte. Ich weifd, fiel Laelius ein, dass dies deine Lieb-
lingsidee ist, mein Africanus. Denn ich habe dich schon oft
in diesem Sinne sprechen horen. Doch mochte ich, wenn du
es nicht zu ungerne tust, von dir eine Erklirung vernehmen,
welche von den genannten drei Verfassungen du fiir die beste
haltst.

[...]

Und so ist eben jeder Staat, wie entweder der Charakter
oder der Wille Desjenigen, der wirklich regiert. Darum hat
die Freiheit in keinem andern Staate ihre Heimat, als wo das
Volk der Souveridn ist. Sie ist fiir den Menschen der stifSeste
aller Geniisse; aber sie verdient diesen Namen nicht, wenn
sie nicht mit Gleichheit [der Rechte] verbunden ist. Wie kann
aber Gleichheit stattfinden, ich will nicht sagen, in einer Mo-
narchie, wo die Sklaverei nicht einmal verschleiert oder zwei-
felhaft ist, sondern in solchen Staaten, in welchen zwar dem
Worte nach alle frei sind, denn sie stimmen ab, ubertragen
Befehlshaberstellen und Amter; man bewirbt sich bei ihnen
und befragt sie um ihre Ansicht; allein sie geben eigentlich
nur, was sie geben miissen, auch wenn sie nicht wollen, und

Uber den Staat 19



sind im Grunde nicht einmal im Besitz dessen, um was sie
gebeten werden: Denn sie sind ausgeschlossen von Befehlsha-
berstellen, von Sitz und Stimme im Senat, von Gerichtsstellen,
wozu Richter gewihlt werden; denn dazu gelangen nur sol-
che, die durch das Alter ihrer Familien oder durch Geld ein
Ubergewicht haben.

[...]

Verstehen aber die Volker ihr Recht zu behaupten, da er-
kldren sie sich in ihrem Selbstgefiihl fur die edelsten, freiesten
und beglucktesten: da ja von ihrem Willen Gesetze, Gerichte,
Krieg, Frieden, Bundnisse, Leben und Gut eines jeden abhin-
gen. Dann allein erklidren sie, verdiene ein Staat den Namen
eines Gemeinwesens [res publica], das heifSt einer Volkssa-
che [res populi]. Daher sage man, ein Volk erkimpfe sich
die Freiheit, wenn es sie von Konigsherrschaft und Aristo-
kratengewalt losmache; nie aber trachten freie Volker dar-
nach, Konige zu bekommen oder miachtige und einflussreiche
aristokratische Haupter. Zudem erkliren sie, wenn auch ein
ziigelloses Volk Missgriffe tue, so miisse man darum nicht die
freie Verfassung der Volker an sich verwerflich finden. Nichts
sei unerschiitterlicher, nichts fester, als ein Volk, das zusam-
menhalte und dessen einziges Interesse seine Unverletztheit
und seine Freiheit sei. Eintracht aber erhalte sich am leichtes-
ten in demjenigen Staate, in welchem allen dasselbe Vorteil
bringe, wihrend ein geteiltes Interesse, wo dies diesem, je-
nes jenem fromme, die Quelle der Zwietracht sei. Darum sei
auch, wann immer die Patrizier die ganze Macht in Hinden
gehabt hitten, der Staat nie auf festen Fiiflen gestanden. Noch
weit weniger sei Dies aber in Monarchien der Fall, »wo ein
Herrscher mit Konigsgewalt keinen Nebenbuhler duldet, kein
Teilnehmer an der Oberherrschaft vor dem andern sicher ist«,
wie Ennius sagt. Darum, weil das Gesetz das Band ist, das

20 Cicero



die biirgerliche Gesellschaft zusammenhalt, das Recht aber,
das jeder durch das Gesetz hat, allen gleich gilt, wie kann die
buirgerliche Gesellschaft durch das Recht zusammengehalten
werden, wenn die Burger nicht alle gleiche Befugnis haben?
Denn mag man auch keine Vermogensgleichheit einfithren
wollen, mogen die Talente unmoglich bei allen gleich sein
konnen; so miissen doch wenigstens die gegenseitigen Rechte
derjenigen gleich sein, die Biirger in einem und demselben
Staate sind? Denn was ist ein Staat, als ein Verein [zum Ge-
nuss| gleicher Rechte?

Uber den Staat 21



Quellenverzeichnis

Aristoteles: Politik. Ubersetzt von J.H. von Kirchmann. Leipzig:
Verlag der Diirr’schen Buchhandlung, 188o.

Augustinus von Hippo: De Civitate Dei. in: Aurelius Augustinus’
Werke, Bd. 3. Herausgegeben von Carl Johann Perl. Paderborn et
al.: Ferdinand Schoningh, 1979.

Cicero, Marcus Tullius: De re publica, in: Marcus Tullius Cicero’s
Werke. Dritte Abteilung, Vom Staat. Ubersetzt von Dr. Georg
Heinrich Moser, herausgegeben von G.L.F Tafel/C.N. Osian-
der/G. Schwab. Stuttgart: J. B. Metzler, 1828.

Hamilton, Alexander/Madison, James/]Jay, Jobhn: Die Federalist
Papers. Ubersetzt von Barbara Zehnpfennig. Miinchen: Beck, 2007.

Kant, Immanuel: Zum ewigen Frieden, in: Ders., Zum ewigen Frie-
den und andere Schriften. Frankfurt: S. Fischer, 2008.

Locke, Jobn: Zwei Abhandlungen iiber die Regierung. Ubersetzt von
Hilmar Wilmanns. Halle a. d. Saale: Max Niemeyer Verlag, 1906.

Lolme, Jean Louis de: Die Staatsverfassung von England oder Nach-
richt von der englischen Regierung, worin sie mit der republika-
nischen Form und gelegentlich mit den anderen Monarchien in
Europa verglichen wird. Leipzig: Johann Friedrich Junius, 1776.

Machiavelli, Niccolo: Mensch und Staat. Ubersetzt von Johannes
Ziegler. Leipzig: Insel-Verlag, 1832.

Marsilius von Padua: Der Verteidiger des Friedens, Bd. 1. Ubersetzt
von Walter Kunzmann, herausgegeben von Ernst Engelberg und
Horst Kusch. Berlin: Riitten & Loening, 1958.

Mill, Jobn Stuart: Betrachtungen iiber Reprisentativ-Regierung.
Autorisierte Ubersetzung unter Redaktion von Prof. Dr. Theoder
Gampertz. Leipzig: Fues-Verlag, 1873.

Quellenverzeichnis 253



Montesquieu, Charles Louis de Secondat de: Des Herrn von Mon-
tesquieu Werk vom Geist der Gesetze. Altenburg: Richter, 1782.

Platon: Der Staat. Aus: Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher,
Platons Werke, Dritter Teil: Der Staat. Berlin: Akademie Verlag,
1817-1826.

Rousseau, Jean-Jaques: Der Gesellschaftsvertrag. Ubersetzt von
H. Denhardt. Reclam Verlag, 1928.

Thomas von Aquin: Uber die Herrschaft der Fiirsten. Ubersetzt von
Friedrich Schreyvogl. Stuttgart: Reclam, 1971.

Tocqueville, Alexis de: Uber die Demokratie in Amerika. Ubersetzt
von E U.Rider. Leipzig: Eduard Kummer, 1836.

Whitman, Walt: Demokratische Ausblicke. Aus dem Englischen von
Martin Nissen. Freiburg i. B.: Derk JanfSen Verlag, 2005.

(Die Orthographie der Texte wurde behutsam modernisiert. Eindeu-
tige Druck- und Satzfehler wurden stillschweigend korrigiert.)

254  Quellenverzeichnis



