
Gahlings (48802) / p. 3 / 8.3.

Ute Gahlings

Phänomenologie der weiblichen Leiberfahrungen



Gahlings (48802) / p. 4 / 8.3.

Neue Phänomenologie

Herausgegeben von der
Gesellschaft für Neue Phänomenologie

Band 7



Gahlings (48802) / p. 5 / 8.3.

Ute Gahlings

Phänomenologie
der weiblichen
Leiberfahrungen

Verlag Karl Alber Freiburg /München



Gahlings (48802) / p. 6 / 8.3.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

2., um ein Nachwort erweiterte Auflage 2016

Alle Rechte vorbehalten – Printed in Germany
© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg/München 2006–2016
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Umschlagmotiv: © Annegret Soltau, »Selbst«, 10, 1975,
Fotoübernähung, Vorder- und Rückseite

Satz: SatzWeise GmbH, Trier
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48802-7



Gahlings (48802) / p. 7 / 8.3.

Gliederung

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Teil I: Methodologisch-systematische Grundlagen

1. Leib und Geschlecht in der Phänomenologie . . . . . . . . . 19
2. Sex, Gender und der geschlechtliche Leib . . . . . . . . . . . 93
3. Genetische Phänomenologie des Leibes . . . . . . . . . . . 111

Teil II: Topographie des weiblichen Leibes

4. Die Leibesinseln des weiblichen Geschlechtsleibes . . . . . . 143
5. Ergänzende Systematik der Erfahrungsmodi . . . . . . . . . 204

Teil III: Weibliche Leiberfahrungen in Einzelanalysen

6. Einführende Übersicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243
7. Thelarche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247
8. Menarche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284
9. Menstruationen und Menstruationszyklen . . . . . . . . . . 314

10. Defloration . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 359
11. Vergewaltigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386
12. Gravidität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 424
13. Geburt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496
14. Puerperium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 548
15. Laktation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558
16. Klimakterium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 586
17. Sexualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 608
18. Der kranke weibliche Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . 636

Schluss: Die Sorge um den weiblichen Leib . . . . . . . . . . . . 652

7



Gahlings (48802) / p. 8 / 8.3.



Gahlings (48802) / p. 9 / 8.3.

Inhaltsverzeichnis

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

Teil I:
Methodologisch-systematische Grundlagen . . . . . 19

1. Leib und Geschlecht in der Phänomenologie . . . . . . . . . 19

1.1 Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

1.2 Edith Stein als Pionierin der Leibphänomenologie und der
Geschlechter-Theorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
1.2.1 Körper und Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
1.2.2 Zur Theorie der geschlechtlichen Differenzierung . . 43

1.3 Impulse aus Frankreich . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
1.3.1 Sartre und Merleau-Ponty . . . . . . . . . . . . . . 58
1.3.2 Simone de Beauvoir . . . . . . . . . . . . . . . . . 61
1.3.2.1 Die Ambiguität der Existenz . . . . . . . . . . . . 61
1.3.2.2 Geschlechtlichkeit und die Kategorie des Anderen . . 63

1.4 Die neuere Phänomenologie des Leibes . . . . . . . . . . . 67
1.4.1 Alphabet und Topographie des Leibes

(Hermann Schmitz) . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
1.4.2 Der Leib als die Natur, die wie selbst sind

(Gernot Böhme) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71
1.4.2.1 Leibsein als Aufgabe . . . . . . . . . . . . . . . . 71
1.4.2.2 Geschlechtlichkeit als Thema radikaler Betroffenheit . 73
1.4.3 Leibliches Responsorium (Bernhard Waldenfels) . . . 78
1.4.3.1 Der Leib als Gesichtspunkt aller Gesichtspunkte . . . 78
1.4.3.2 Der Polymorphismus des Geschlechtsleibes . . . . . 79

9



Gahlings (48802) / p. 10 / 8.3.

1.5 Phänomenologie und Feminismus . . . . . . . . . . . . . . 80
1.5.1 Der generische und der geschlechtliche Leib . . . . . 80
1.5.2 Historisches zum Verhältnis von Phänomenologie und

Feminismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
1.5.3 Feministische Kritik an der Phänomenologie . . . . 85
1.5.4 Auf dem Weg zu einer Phänomenologie geschlecht-

licher Leiberfahrungen . . . . . . . . . . . . . . . 88

2. Sex, Gender und der geschlechtliche Leib . . . . . . . . . . . 93

2.1 Zur Theorie von sex und gender . . . . . . . . . . . . . . . 93
2.1.1 Judith Butler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94
2.1.2 Gesa Lindemann . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
2.1.3 Die Krise der Kategorie gender . . . . . . . . . . . 100

2.2 Geschlechtskörper, Geschlechtsleib und Geschlechtsidentität . 103
2.2.1 Der geschlechtliche Körper (sex) . . . . . . . . . . . 103
2.2.2 Der geschlechtliche Leib . . . . . . . . . . . . . . 105
2.2.3 Die Geschlechtsidentität (gender) . . . . . . . . . . 107

3. Genetische Phänomenologie des Leibes . . . . . . . . . . . 111

3.1 Elementare Leiblichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

3.2 Natalität, Mortalität und die Lebensalter . . . . . . . . . . . 115

3.3 Leibliches Lot, leibliche Integrität und Habitus . . . . . . . . 116

3.4 Situativität und Kontextualität . . . . . . . . . . . . . . . . 122

3.5 Quellen zu weiblichen Leiberfahrungen . . . . . . . . . . . 127

Teil II:
Topographie des weiblichen Leibes . . . . . . . . . . 143

4. Die Leibesinseln des weiblichen Geschlechtsleibes . . . . . . 143

4.1 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

4.2 Die Brust . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
4.2.1 Die Brüste als Paar . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
4.2.2 Die linke und die rechte Brust . . . . . . . . . . . 155
4.2.3 Die Brustwarzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158

10

Inhaltsverzeichnis



Gahlings (48802) / p. 11 / 8.3.

4.3 Die genitale Zone . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
4.3.1 Die genitale Zone als Einheit . . . . . . . . . . . . 164
4.3.2 Die Binnenstruktur des Genitals . . . . . . . . . . 168
4.3.2.1 Schamlippen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168
4.3.2.2 Harnausgang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 171
4.3.2.3 Klitoris . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
4.3.2.4 Scheidenöffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176
4.3.2.5 Vagina . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

4.4 Der Unterleib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187
4.4.1 Ovarien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
4.4.2 Uterus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
4.4.3 Der zum Bauch expandierende Uterus . . . . . . . . 194

4.5 Die Wechselbezüglichkeit der Leibesinseln Brust, Genital und
Unterleib . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199

5. Ergänzende Systematik der Erfahrungsmodi . . . . . . . . . 204

5.1 Vorbemerkungen zur Perspektive . . . . . . . . . . . . . . 204

5.2 Die Erfahrung des Flüssigen . . . . . . . . . . . . . . . . . 207
5.2.1 Der blutende Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
5.2.2 Der sekretierende Leib (Sexualsekrete) . . . . . . . . 215
5.2.3 Der gebärende Leib (Fruchtwasser) . . . . . . . . . 219
5.2.4 Der ernährende Leib . . . . . . . . . . . . . . . . 220

5.3 Die Erfahrung des Festen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224
5.3.1 Der penetrierte Leib . . . . . . . . . . . . . . . . 225
5.3.2 Der gravide Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
5.3.3 Der gebärende Leib (Säugling) . . . . . . . . . . . 228
5.3.4 Der gebärende Leib (Plazenta) . . . . . . . . . . . 229
5.3.5 Der ernährende Leib . . . . . . . . . . . . . . . . 230

5.4 Die Erfahrung der Fülle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232
5.4.1 Das gefüllte Genital . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
5.4.2 Der gefüllte Bauch . . . . . . . . . . . . . . . . . 235
5.4.3 Die gefüllten Brüste . . . . . . . . . . . . . . . . . 237

5.5 Schmerz, Angst, Scham und Lust . . . . . . . . . . . . . . 239

11

Inhaltsverzeichnis



Gahlings (48802) / p. 12 / 8.3.

Teil III:
Weibliche Leiberfahrungen in Einzelanalysen . . . . 243

6. Einführende Übersicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

7. Thelarche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247

7.1 Geschlechtertypisches Wachstum . . . . . . . . . . . . . . 247

7.2 Spürbare Veränderungen durch die Thelarche . . . . . . . . 249

7.3 Die Thelarche als Anlass zu Irritationen . . . . . . . . . . . 254

7.4 Reaktionen auf die Wirkung der Brüste . . . . . . . . . . . 263

7.5 Zur Objektivierung weiblicher Brüste . . . . . . . . . . . . 270

8. Menarche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284

8.1 Das erste genitale Bluten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284

8.2 Die Menarche als rite de passage . . . . . . . . . . . . . . . 288

8.3 Der hygienische Imperativ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297

8.4 Die Bedeutungsmatrix der Menarche . . . . . . . . . . . . 303

9. Menstruationen und Menstruationszyklen . . . . . . . . . . 314

9.1 Zum Diskurs um die Menses . . . . . . . . . . . . . . . . 314

9.2 Der menstruierende Leib: ein Erfahrungskonglomerat . . . . 317

9.3 Die Menstruationssubstitution . . . . . . . . . . . . . . . . 341

9.4 Menstruation und sexuelle Praxis . . . . . . . . . . . . . . 346

9.5 Abschließende Deutungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 352

10. Defloration . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 359

10.1 Defloration im engeren und weiteren Sinne . . . . . . . . . 359

10.2 Basale Erfahrungen in der Deflorationssituation . . . . . . . 366

11. Vergewaltigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386

11.1 Angst als weibliche Grundbefindlichkeit . . . . . . . . . . 388

12

Inhaltsverzeichnis



Gahlings (48802) / p. 13 / 8.3.

11.2 Viktimologie der Vergewaltigung . . . . . . . . . . . . . 398

11.3 Das gestörte Körpergefühl / Verlust der leiblichen Integrität . 404

12. Gravidität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 424

12.1 Kinder- und Schwangerschaftswunsch . . . . . . . . . . . 424

12.2 Befruchtung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 441

12.3 Erste leibliche Sensationen . . . . . . . . . . . . . . . . . 448

12.4 Ausbleiben der Menstruation . . . . . . . . . . . . . . . 460

12.5 Allgemeinbefindlichkeiten und Stimmungslagen . . . . . . 464

12.6 Medizinisches Wissen und die Hör- und Sichtbarkeit des
Fötus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 471

12.7 Das Spüren und In-Erscheinung-Treten des schwangeren
Leibes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 480

12.8 Kindsbewegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 483

12.9 Fortschreitende und ausklingende Schwangerschaft . . . . 489

13. Geburt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496

13.1 Eröffnung des Geburtsvorgangs . . . . . . . . . . . . . . 499

13.2 Die ersten Wehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 501

13.3 Fortgesetzte Wehentätigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . 504

13.4 Ende der Eröffnungsphase . . . . . . . . . . . . . . . . . 511

13.5 Das Platzen der Fruchtblase . . . . . . . . . . . . . . . . 516

13.6 Presswehen und Austreibung des Kindes . . . . . . . . . . 518

13.7 Das Trennen der Körper . . . . . . . . . . . . . . . . . . 530

13.8 Austreibung der Plazenta . . . . . . . . . . . . . . . . . 531

13.9 Unmittelbar nach der Geburt: Leere, Erschöpfung und
Erleichterung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 536

13.10 Erster Kontakt mit dem Kind . . . . . . . . . . . . . . . 544

14. Puerperium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 548

13

Inhaltsverzeichnis



Gahlings (48802) / p. 14 / 8.3.

15. Laktation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 558

15.1 Erstes Anlegen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 559

15.2 Milcheintritt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 562

15.3 Die Stillbeziehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 564

15.4 Aspekte der sozialen Situiertheit des Stillens . . . . . . . . 573

15.5 Das Abstillen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 579

16. Klimakterium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 586

16.1 Die körperlichen Veränderungen . . . . . . . . . . . . . 587

16.2 Zur Repräsentanz und Thematisierung des Klimakteriums . 599

17. Sexualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 608

17.1 Kindheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 610

17.2 Jugendalter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 612

17.3 Verlieben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 615

17.4 Leibeskontakt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 618

17.5 Sexuelle Realitäten und die fehlende Theorie der weiblichen
Sexualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 624

18. Der kranke weibliche Leib . . . . . . . . . . . . . . . . . 636

18.1 Zur Pathologisierung des Frauenkörpers . . . . . . . . . . 638

18.2 Geschlechtervergleiche in der Gesundheitswissenschaft . . . 643

Schluss: Die Sorge um den weiblichen Leib . . . . . . . . . . . . 652

Nachwort zur zweiten Auflage . . . . . . . . . . . . . . . . . . 667

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 687

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 703

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 709

14

Inhaltsverzeichnis



Gahlings (48802) / p. 15 / 8.3.

Vorwort

Der Leib wurde in der Philosophie als eigenständiges Themengebiet im
Unterschied zum Körper erst im 20. Jahrhundert systematisch erforscht.
Wirkliche Durchbrüche wurden hier von der Phänomenologie erzielt,
wie sie von Merleau-Ponty und heute von Schmitz oder Waldenfels ver-
treten wird. Erst mit diesen Autoren kann von einer Leibphänomenologie
im strengen Sinn gesprochen werden, denn erst mit ihren methodischen
Verfahren der Sichtung, Beschreibung und begrifflichen Erfassung des Lei-
bes mit seinen Dispositionen, Prozessen, Strukturen und Topographien
wurde eine wissenschaftliche Basis zur Verfügung gestellt, die es heute er-
möglicht, sich verstärkt unter Gesichtspunkten der Geschlechter-Proble-
matik mit leiblichen Phänomenen zu befassen.

Konkrete menschliche Körper sind sicht-, tast-, hör- und riechbar von-
einander unterschieden; sie sind von unter einem halben bis über zwei
Meter groß, verschiedener Haar- und Hautfarbe, dick und dünn, jung
und alt etc. Sie sind – mit einigen Ausnahmen – in zwei großen Gruppen,
männlich und weiblich, präsent, mit je eigenen, aber von der anderen
Gruppe verschiedenen körperlichen Merkmalen. Die Differenz ist unab-
weisbar, sie variiert sowohl hinsichtlich der Geschlechtergruppen als auch
innerhalb ihrer in den verschiedenen Lebensphasen und -situationen. Den
damit verbundenen Leiberfahrungen soll mit Schwerpunkt auf das Spüren
nachgegangen werden.

Die Geburt des geschlechtlichen Selbst bzw. der Geschlechtsidentität
findet in der Kindheit statt und entfaltet sich sowohl an leiblich spürbaren
und tastbaren Phänomenen als auch an den jeweils bereit gestellten kultu-
rellen Praxen geschlechtlicher Existenz. Geschlechter-Realitäten, also das,
was Männer und Frauen als ihre Wirklichkeit, ihre leibliche Existenz als
Geschlechtswesen erleben, werden durch Körper und Leiberfahrungen so-
wie durch kulturelle Einschreibungen habitualisiert. Natur und Kultur
prägen das Geschlechtswesen, sowohl unverfügbar im Sinne der Faktizität
als auch verfügbar im Sinne des Entwurfs. Was das geschlechtliche Sub-
jekt, bedingt durch die Ansprüche und Gegebenheiten von Natur und
Kultur, leiblich erfährt bzw. was ihm widerfährt, kann in Topographien

15



Gahlings (48802) / p. 16 / 8.3.

des Leibes und Prozessen seiner Biographie analysiert werden. Eine Phä-
nomenologie der geschlechtlichen Leiberfahrungen sucht diese Erfahrun-
gen in restrealistischer Verallgemeinerbarkeit verständlich zu machen.

Ausgehend von dem philosophiehistorischen und methodologisch-sys-
tematischen Problem, dass es zwar eine breit entwickelte Leibphänomeno-
logie gibt, in ihr aber die Geschlechter- und Lebensalterdifferenz kaum
eine Rolle spielt, soll mit vorliegender Arbeit eine dringend benötigte Er-
gänzung vorgenommen werden, indem verstärkt weibliche Perspektiven
Einlass in die Diskussion um den Leib finden. Deshalb stehen im ersten
Teil die Kategorien Leib und Geschlecht im Vordergrund. Dabei werden
sowohl Forschungsdefizite als auch Lösungsvorschläge zur Frage nach
einer Theorie der geschlechtlichen Differenzierung thematisiert. Als ge-
winnbringend zeichnet sich der schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts bei
Edith Stein beginnende Dialog zwischen Feminismus und Phänomenolo-
gie sowie eine intra- und interdisziplinäre Perspektive ab, wie sie in der
zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts insbesondere in der feministischen
Theorie zum Tragen kam. In einer Heranführung leibphänomenologi-
scher und feministischer Positionen wird die Kategorie Geschlecht refor-
muliert und die Geschlechtsidentität als personale Identität und leibliche
Integrität an den Achsen von Körper, Leib, Biographie und Diskurs gene-
riert. Während die klassische Sex-Gender-Dichotomie, wie Judith Butler
zu Recht bemerkt, eine ›cartesische‹ Spaltung in das Subjekt einführt, wird
mit dem Begriff des Geschlechtsleibes ein Instrument erarbeitet, mit dem
biologistische oder sozialkonstruktivistische Determinismen entzerrt wer-
den können. Methodisch ist hierfür die Perspektive einer genetischen Phä-
nomenologie des Leibes relevant. Diese eignet sich für die Analyse ge-
schlechtlicher Leiberfahrungen in besonderer Weise, da sie von einem
Gefüge ineinander greifender Konstitutionsbedingungen ausgeht.

Der zweite Teil befasst sich mit der Topographie des weiblichen Leibes.
In phänomenologischen Deskriptionen wird das Spektrum leiblicher Re-
gungen an den Merkmalen und Erfahrungsweisen des weiblichen Ge-
schlechtsleibes evaluiert. Es wird deutlich, dass der Frauenkörper nicht nur
an der genitalen Zone von spezifischen, anderen als männlichen Leiberfah-
rungen betroffen ist, sondern dass sich dem weiblichen Subjekt auch Brüs-
te und Unterleib, und zwar in z.T. recht dramatischen Erfahrungen von
Lust und Schmerz dominierend aufdrängen können. In einer ergänzenden
Systematik werden bestimmte Erfahrungen des Flüssigen, des Festen und
der Fülle als charakteristisch für den weiblichen Geschlechtsleib heraus-
gestellt. Das geschieht methodisch zunächst durch allgemeine Deskription
der Erlebnisspektren, mit dem Ziel, überhaupt einmal grundlegend Erfah-

16

Vorwort



Gahlings (48802) / p. 17 / 8.3.

rungen am weiblichen Geschlechtsleib zu analysieren, vor allem auch hin-
sichtlich ihrer körperlichen Referenten.

Der dritte Teil, der weibliche Leiberfahrungen in Einzelanalysen und
unter Berücksichtigung eines reichhaltigen Konglomerats von Zeugnissen
subjektiver Betroffenheit aufnimmt, pointiert und ergänzt diese Perspekti-
ve mit Blick auf konkrete Situationen. Dabei ist es ein besonderes Anliegen
dieser Forschungsarbeit, weibliche Leiberfahrungen in ihrem biographi-
schen Kontext und in der Genese weiblicher Subjektivität sowohl im Ein-
zelnen als auch in ihrem Spektrum systematisch aufzugreifen. Die Ausführ-
lichkeit, mit der einzelne Leiberfahrungen im Sinne einer deskriptiven
genetischen Phänomenologie ›nachbuchstabiert‹ werden, ist durch die Tat-
sache bedingt, dass konkrete Leiberfahrungen zwar durch ein Gefüge leib-
licher Dispositionen vorgezeichnet, aber individuell sehr unterschiedlich
sind. Gleichwohl lassen sich verallgemeinerbare Topoi weiblicher Leib-
erfahrungen ausweisen, die für jede ausgewählte Erfahrung analysiert wer-
den. So verfolgt der dritte Hauptteil die Biographie des Leibes von der
Thelarche, dem Brustwachstum, über basale Erfahrungen wie Menarche,
Defloration, Sexualität, Schwangerschaft, Geburt, Laktation etc. bis hin
zum Klimakterium. In diesen Erfahrungen ist das weibliche Subjekt bereits
vom Beginn des zweiten Lebensjahrzehnts bis zu seinen Reifejahren in fun-
damentaler Weise von seinem Leib als Geschlechtsleib betroffen. Dass damit
weitreichende Konsequenzen für die leibliche Integrität und das weibliche
Selbstverständnis verbunden sind, soll in dieser Arbeit deutlich gemacht
und herausgearbeitet werden.

17

Vorwort



Gahlings (48802) / p. 18 / 8.3.



Gahlings (48802) / p. 19 / 8.3.

Teil I:

Methodologisch-systematische Grundlagen

1.

Leib und Geschlecht in der Phänomenologie

1.1 Einführung

Es ist eine Eigentümlichkeit der deutschen Sprache, dass für den mensch-
lichen Körper zwei Wörter zur Verfügung stehen: Körper und Leib. Der
Begriff »Leib« ist dem Menschen von heute jedoch nicht mehr geläufig.
Für den Duden (1996) ist »Leib« gleich »Körper« und es wird allenfalls
noch die veraltete Bezeichnung für »Leben« angeführt; der Brockhaus
(2001) hat keinen Eintrag zum Stichwort »Leib«. Was den Gebrauch der
Wörter Körper und Leib in der Alltagssprache angeht, so ist davon aus-
zugehen, dass die Überfremdung durch Anglizismen im Bedeutungsfeld
von »body« allmählich sogar den Begriff »Körper« verblassen lässt. Vom
»Leib« redet man praktisch kaum noch. Das häufigste Vorkommen dieses
Begriffs ist in theologischen bzw. kirchlich-rituellen Kontexten und in aus-
gewählten Bezeichnungen für »Körperliches«, vorwiegend als Komposita,
etwa »Leibschmerzen«, »Unterleib«, »Mutterleib«, »Leibesfülle«, »Leibes-
übung«, »nach Leibeskräften« bzw. in Wendungen wie »Leibgarde« oder
»Leibgericht« auszumachen. Die in den letzten Jahrzehnten entfaltete
»Philosophie der Leibes« hat jedoch den Leib zu einem wissenschaftlichen
Topos erhoben.

Wenn Hermann Schmitz (1998b, 5) darauf verweist, dass der Mensch
»nicht nur seinen eigenen Körper mit Hilfe der Augen, Hände u. dergl.
sinnlich wahrnimmt, sondern in der Gegend dieses Körpers auch unmit-
telbar, ohne Sinneswerkzeuge zu gebrauchen, etwas von sich spürt«, so
wird auf Körperliches als Sinnlich-Wahrgenommenes und Leibliches als

19



Gahlings (48802) / p. 20 / 8.3.

Gespürtes und Empfundenes Bezug genommen. Wenngleich qua Defini-
tion, wie Schmitz (ebd., 7) sagt, nichts »der Möglichkeit im Wege« steht,
dass »etwas zugleich leiblich und körperlich sei«, haben er und eine Reihe
anderer Phänomenologen diese Unterscheidung genutzt, um bei Analysen
zur Subjektivität den Leib als das Gespürte ins Zentrum zu stellen. Um
diese Perspektive zu verdeutlichen, verwenden anderssprachige Philoso-
phen häufig Ergänzungen der jeweiligen Bezeichnungen für »Körper«,
z.B. living body oder corps vécu.

Wenn sich deutsche Phänomenologen auf die Doppelheit Körper/Leib
kaprizieren, so basieren daran anknüpfende Definitionen auf Vorzeich-
nungen von Begriffsfeldern, die etymologisch verankert sind. Die Ge-
schichte des Wortes »Leib« gibt Aufschluss über »geistesgeschichtliches
Geschehen« und »die geänderte Auffassung von Kernbegriffen« sowie über
Verschiebungen »der Rangordnung ganzer Felder, ganzer Bereiche
menschlichen Denkens« (Adolph, 1937, 6).

Die Etymologie des Wortes »Leib« führt in das 11. Jahrhundert. Im
althochdeutschen Sprachgebrauch heißt lîp »durchweg Leben (bzw. Per-
son) und corpus wird mit lîchame (lîch) wiedergegeben« (ebd., 13), was in
unser Wort »Leichnam« eingeht; erst ab Mitte des 11. Jahrhunderts findet
sich im oberdeutschen Sprachgebiet die Bezeichnung lîp für Leib. Das
Wort lîp ist zwar in althochdeutscher Zeit bekannt, aber »unfest«, weil lîp
hochdeutsch ursprünglich Neutrum war. Als das hochdeutsche lîp die Be-
deutung von Leib annahm, hat es einen »Wandel zum Maskulinum voll-
zogen« (ebd.). Dieser »Geschlechtswandel« betraf parallel auch die Be-
zeichnung corpus, die ebenfalls lange Zeit Neutrum blieb, ehe sie
›vermaskuliniert‹ wurde, insbesondere in Analogie zu dem Maskulinum
»Tod«.

Hatte lîp im 11. Jahrhundert die Bedeutung Leben, so vollzieht sich
mit der Maskulinisierung die Verschiebung zu lîp gleich Leib. Allerdings
gab es auch in der sprachlichen Umgebung von lîp gleich Leben bereits
Differenzierungen: lîch(n)ame war die weltliche Bedeutung von corpus, in
weltlich eingeschränktem Sinne gab es die Bedeutung corpus mortuum, in
sakraler Hinsicht corpus domini und in halbsakraler Bedeutung der »Leib
eines Heiligen, der Jungfrau oder des Erlösers« (ebd., 18). Für das Mittel-
hochdeutsche zeigt Adolph (ebd., 23 f.), dass »lîchame Restpositionen be-
wahrt und vielfach vor lîp zurückweicht«, insofern persona und lîp gleicher-
maßen den Körper als teuren Besitz des Menschen bezeichneten, während
corpo den Körper ohne gefühlsmäßige Beziehung zur Seele meinte. Wäh-
rend sich für lîp gleich Leib die Bedeutung gerade im Gegensatz zu
lîch(n)ame entfaltete, hat sich botah, cadaver, corpus mortuum unter dem

20

I Methodologisch-systematische Grundlagen



Gahlings (48802) / p. 21 / 8.3.

Eindruck von Kriegen als eine Bezeichnung für den Leib im Allgemeinen
durchgesetzt, was auch der mittelenglische Sprachvollzug zu body verdeut-
licht (ebd., 24). Mit der Bezeichnung bûch bzw. botah setzte sich die Mar-
kierung bestimmter Körperteile (z. B. der Rumpf ) durch, während lîp
gleich Leben klar davon unterschieden wurde und außerdem in der Bedeu-
tung »Mutterleib« mit botah konkurrierte. Jedenfalls bezeichnete lîp ur-
sprünglich vorwiegend sowohl Leben als auch Person und wurde lîp (le-
bender Leib) von lîch und lîchame (toter Leib) im Mittelhochdeutschen
unterschieden.

Im 13. Jahrhundert wurde diese Unterscheidung aufgeweicht, als der
vitalistische Charakter von »Leben« Bedeutung gewann (lîp = lat. vita; Le-
bensdauer; ewiges Leben), doch wurde lîp einem eher reduktionistischen
Verständnis anheim gestellt. Obwohl lîp und sêle lange Zeit synonym ver-
wendet wurden, weil sie mit dem Lebensprinzip in Verbindung gebracht
wurden, scheint lîp »von Anfang an die Möglichkeit gehabt zu haben, sich
nach zwei Richtungen hin zu differenzieren, entsprechend den zwei Re-
densarten lîp haben« und »lîp leiten« (ebd., 34). Für »Lebenskraft« wurden
zunächst die Begriffe ferah und sêla verwendet. Als ferah »veraltete und sêla
die rein jenseitige Bedeutung annahm«, rückte »lîb auf den freigewordenen
Posten« nach und wurde wie ferch und das vitalistische sêle als »körperlich
gebundene Lebenskraft« verstanden, so dass der Übergang zu lîp gleich
Leib leicht gegeben war. Auch die Bedeutung lîp gleich Mutterleib und
das tautologische sêle unde lîb (neben der kirchlichen Formel sêle unde
lîchamo) boten Ansatzpunkte für Bedeutungsverschiebungen, die Adolph
(ebd., 35) vor allem auf das »Prävalieren des so definierten Lebensbegriffs«
bezieht. Sie betont, »daß in einem früheren Begriffsfeld Seele, Lebenskraft,
Leben, Leib eng beieinander lagen und daß lîp = Leib die Spur dieses heid-
nischen Lebensbegriffs noch ›am Leibe‹ trägt« (ebd.). Jedoch wurde der
»heidnische« Begriff Leib auch durch mönchisch-kirchliche Weltanschau-
ung mitgeprägt. Es kommt zu einer »Halbierung und Spaltung von lîb in
eine diesseitige und eine jenseitige Hälfte«, darüber hinaus »verflüchtigt
und vergeistigt sich die Idee der körperlich bedingten Lebenskraft zur Idee
der bloßen Lebensdauer« (ebd., 40). Die Rede von lîp und sêle wandelte
sich in einer Zwischenstufe zu der Formel »Leben und Seligkeit«, bevor lîp
in einem Prozess der Belebung und Verdinglichung die Bedeutung Leib
und Person erhielt.

Für das spätere Mittelalter ist das Aufkommen des Begriffs »Körper«
bezeichnend, der aus der früheren Formel lîch(n)ame hergeleitet wurde,
aber zunehmend auf die Bedeutung von lîp übergriff bzw. diese verdräng-
te. Corper wird zum »Rechtsnachfolger« von lîch(n)ame und bezeichnet

21

Leib und Geschlecht in der Phänomenologie



Gahlings (48802) / p. 22 / 8.3.

jetzt zwar den toten wie den lebendigen menschlichen Körper, steht aber
noch in starkem Gegensatz zu lîp gleich Leib. Eine grundlegende sprach-
liche Wandlung hatte sich jedoch schon um die Mitte des 13. Jahrhun-
derts vollzogen, worin Sprachforscher den Wandel zum geistigen Klima
der Neuzeit sehen (Adolph, 1937, 74 f.):

»Nicht nur in der Politik sollte der Partikularismus und Realismus den hochmittel-
alterlichen Universalismus und Idealismus ablösen; auch die Zwei-Einheit Leib und
Seele wird aufgehoben; fortan geht der Körper, geht die Seele (Geist) jedes den
eigenen Weg – er den Gesetzen der Materie untertan, sie schon im Diesseits zur
vollen Entfaltung berufen, und beide gewillt, ohne Rücksicht auf den Partner für
sich den Titel vollen Menschentums in Anspruch zu nehmen.« (ebd., 75)

Nach der »totalen Umgliederung des Begriffsfeldes Leib/Seele, innerhalb
dessen Körper, die neue Bezeichnung, eine wesentlich andere Stellung ein-
nimmt«, kommt es zum Zurückweichen von lîp, das sogar durch Formen
von lîchame ersetzt wird, was früher unvereinbar gewesen wäre, jetzt aber
den Gegensatz zu Seele und Geist hervorhebt. Parallelentwicklungen in
anderen Sprachen gleichen stark derjenigen von lîch(n)ame zu Körper
(ebd., 77 ff.). Das Englische entfaltete sich wie das Französische eingleisig,
insofern body und corps konkurrenzlos sind, das Deutsche dagegen mehr-
gleisig, wobei das germanische Wort Leib eine Neuerung darstellt, denn
lîchame und Körper sind ebenso bedeutungsverwandt wie body und corps.1

Die Einbürgerung von Bezeichnungen für corpus verlief durch zahlrei-
che Integrations- und Abstraktionsprozesse. Obwohl corpus zunächst keine
ausschließliche Gegenstandsbezeichnung war, lag der Ausgangspunkt für
die Begriffsfelder vielfach »im Realen, im handgreiflich Gegebenen« (ebd.,
86). So ist hier an die Körperteile zu denken, die integrierende Funktion
hatten: Leib im engeren Sinne (Rumpf ) und die Haut als Körperoberflä-
che. Während in die Kategorie »Leib, Rumpf, Brust, Bauch« Ausdrücke
fallen, deren Etymon eine Wurzel der Bedeutung »gewölbt, geschwellt«
oder »hohl« bildet, hat der »Weg von Haut zu Körper« möglicherweise
über den Begriff »Fleisch« geführt (ebd.). Das Wort »Fleisch« ist in einem
differenzierten Bedeutungsfeld für Körper und Leib angesiedelt. All-

22

I Methodologisch-systematische Grundlagen

1 »Für den lebenden Körper allein gibt es Körper und Leib, bzw. lichaam und lijf; kropp, lif
und lekame, bzw. legeme, krop und lîf. Für den toten Körper besteht, der Zweiheit von body und
corpse entsprechend, überall lík (und seine Abkömmlinge) neben der für Totes und Lebendes
(z.B. Körper) geltenden Bezeichnung. Das Hochdeutsche hat auch hier einen besonderen
Reichtum des Ausdrucks entfaltet, indem es Leichnam und Leiche unterscheidet. … Leiche ist
der anonyme Corpus, Leichnam derjenige, an dem noch die Erinnerung an den einstigen Trä-
ger haften blieb; toter Körper mit oder ohne Spur von Persönlichkeit.« (Adolph, 1937, 82)



Gahlings (48802) / p. 23 / 8.3.

gemein verbreitet war zwar die Unterscheidung von menschlichem Fleisch
gleich Körper und Fleisch als Nahrungsmittel (engl. flesh und meat, frz.
chair und viande), der Substanzbegriff Fleisch für den menschlichen Kör-
per hat sich aber gegenüber den Konkurrenten im Bedeutungsfeld von
Leben und Leib nicht durchgesetzt.

Das Aufeinander-beziehen von corpus und funus zeigt schließlich »die
volle Ausbildung des Dingbegriffs an, in dem Lebendes und Totes um-
schlossen liegen« (ebd., 89). So wird durch gr. soma, lat. corpus, frz. corps,
dt. Körper, engl. body etc. »nicht mehr bloß der menschliche Leib, sondern
die ganze Dingwelt bezeichnet« (ebd.). Die Bedeutungswandlung von cor-
pus gibt mit der »Reihe lík – líkhamo – lîp – Körper, deren ursprünglicher
Sinn annähernd mit Gestalt – Fleischkleid – Leben – toter Körper wieder-
zugeben ist, darüber Auskunft, daß hier geistige Umwälzungen stattgefun-
den haben« (ebd., 102). In dieser Entwicklung wurde der menschliche
Körper, »erst nur als Mächtigkeit gewertet«, »zum Ding unter den Dingen«
(ebd., 103). Sie führt bis an den Rand der Neuzeit, in der die Ausdehnung
des Begriffs »Körper« auf die physikalische Welt üblich wurde. In der
Zwei-Substanzen-Lehre des Descartes kommt der Körper als ›nur‹ noch
ausgedehnte Sache, als res extensa, im Unterschied zur res cogitans in den
Blick, und das cartesische Bild von der Gliedermaschine korrespondiert
mit der neuzeitlichen Auffassung von der Natur als eines mechanistisch
beschreibbaren Zusammenhangs. Die Entfaltung der Anatomie als Wis-
senschaft vom menschlichen Körper und die damit einhergehende Ent-
zauberung, Eroberung und bildliche Schematisierung seines ›Innenlebens‹
hat mit vielen anderen historischen Entwicklungen dazu beigetragen, dass
sich die materialistische Vorstellung vom Körper als Objekt unter Objek-
ten durchsetzte.

Mit dem 19. Jahrhundert beginnt dann die »philosophische Ent-
deckung des Leibes« (Grätzel, 1989). Nach einer Jahrhunderte langen Ver-
drängung, ja Tabuisierung wird der Leib mit den sprachgeschichtlichen
Bedeutungskonnotationen Leib=Leben, Leib=Person, Leib=lebender Kör-
per als philosophischer Forschungsgegenstand etabliert.2

Bereits Hegel (1975, 327) wirft in Bezug auf den Körper neue Fra-
gestellungen auf. Das »System des innern Empfindens in seiner sich ver-
leiblichenden Besonderung« wäre würdig, »in einer eigentümlichen Wis-
senschaft, einer psychischen Physiologie, ausgeführt und abgehandelt zu
werden.« Eingeweide und Organe, von der Physiologie »als Momente nur

23

Leib und Geschlecht in der Phänomenologie

2 Zur Geschichte der Verdeckung und Entdeckung des Leibes vgl. u. a. Schmitz, 1998b,
365ff.; Böhme, 1985, 113ff.; Rappe, 1995, 35–272.



Gahlings (48802) / p. 24 / 8.3.

des animalischen Organismus betrachtet«, »bilden zugleich ein System der
Verleiblichung des Geistigen und erhalten hierdurch noch eine ganz ande-
re Deutung«.3 Ein »System der Verleiblichung« wird später von Schmitz
als Topographie des Leibes ausgearbeitet und unter das Postulat der Idee
einer »neuen Wissenschaft« gestellt (Schmitz, 1998b, 283).

Hegels Kontrahent Schopenhauer und Nietzsche sind zu Vorläufern
der Leibphänomenologie im engeren Sinne zu zählen. Für Schopenhauer,
der zu den Wegbereitern der Lebensphilosophie gehört, steht der Leib im
Zentrum seiner Lehre vom Willen. Der Leib ist »den Gesetzen der Objekte
unterworfen, obwohl er unmittelbares Objekt ist« (Schopenhauer, 1977,
Bd. I, 31). Auf »zwei ganz verschiedene Weisen gegeben«, als Objekt unter
Objekten und zugleich »als jenes Jedem unmittelbar Bekannte, welches das
Wort Wille bezeichnet« (ebd., 143), ist der Leib »das einzige Objekt«, »von
dem ich nicht bloß die eine Seite, die der Vorstellung, kenne, sondern auch
die zweite, welche Wille heißt.« (ebd., 172 f.) Der ganze Leib sei nichts
anderes, »als der objektivirte, d. h. zur Vorstellung gewordene Wille« (ebd.,
143). Den Zusammenhang, ja die Identität von Wille und Leib beschreibt
Schopenhauer als »philosophische Wahrheit« (ebd., 146).4 Gegen Erklä-
rungsmodelle der Physiologie behauptet er, der Wille habe »seinen Sitz
nicht im Gehirn« (ebd., Bd. II, 287), noch auch sei er in Funktionen und
Organen auszumachen; er sei vielmehr »im ganzen Leibe überall gleich-
mäßig gegenwärtig« (ebd., 292).

Die Erkenntnis von meinem Leib als einem »Ausgedehnten, Raumfül-
lenden und Beweglichen« ist nur »ein Bild in meinem Gehirn, welches
mittelst Sinne und Verstand zu Stande kommt« (ebd., Bd. II, 317), kein
unmittelbares Spüren. »Unmittelbar gegeben ist mir der Leib allein in der
Muskelaktion und im Schmerz oder Behagen, welche Beide zunächst und
unmittelbar dem Willen angehören.« (ebd.) Den Leib als Objektivierung
des Willens zu betrachten, bedeutet auch, seine Teile als Manifestationen
und sichtbaren Ausdruck des Willens zu begreifen. So seien »Zähne,
Schlund und Darmkanal« »der objektivirte Hunger«, die Genitalien der
»objektivirte Geschlechtstrieb« (ebd., Bd. I, 153). Der Leib sei »der objek-
tivirte Wille zum Leben selbst«, und der Mensch, als »vollkommenste Ob-
jektivation jenes Willens«, »das bedürftigste unter allen Wesen« (ebd.,

24

I Methodologisch-systematische Grundlagen

3 Vgl. hierzu auch Rappe, 1995, 23, 25, 28.
4 Vgl. Schopenhauer (1977, Bd. I, 146): »mein Leib und mein Wille sind Eines; – oder was
ich als anschauliche Vorstellung meinen Leib nenne, nenne ich, sofern ich desselben auf eine
ganz verschiedene, keiner andern zu vergleichenden Weise mir bewusst bin, meinen Willen; –
oder, mein Leib ist die Objektivität meines Willens; – oder, abgesehen davon, daß mein Leib
meine Vorstellung ist, ist er nur noch mein Wille«.



Gahlings (48802) / p. 25 / 8.3.

Bd. I, 390 f.). Sein Leben habe stets auf diese Bedürftigkeit zu reagieren,
denn der Mensch sei ständig bedroht von »verschiedenartigsten Gefah-
ren«; »es giebt für ihn keine Sicherheit« (ebd., Bd. I, 391).

Mit dem Topos vom Willen als Willen zum Leben rückt der ›Daseins-
durst‹ in den Vordergrund. Da dieser im Leib verankert und als Wille zum
Leben unersättlich ist, zielt Schopenhauers Denken auf eine Abkehr von
dem die Welt immer wieder neu schaffenden Willen durch Willens- und
d.h. Leibverneinung. Wenngleich seine Willensmetaphysik eine phäno-
menologisch adäquate Erfassung leiblicher Gegebenheitsweisen verhin-
dert, sieht Schopenhauer im leiblichen Spüren einen wesentlichen Zugang
zu Erfahrungen außerhalb der auf Interpretationskonstrukten basierenden
Welt der Vorstellung, die er in Vorwegnahme moderner neurophysiologi-
scher Ansätze als ›Gehirnphänomen‹ charakterisiert.5

An Schopenhauer anschließend, aber ohne die erkenntnistheoretischen
Finessen zu übernehmen, und ohne klaren, vom naturwissenschaftlich
konstruierten ›Körpermodell‹ abgegrenzten Leibbegriff kritisiert Nietzsche
die in Philosophie, Wissenschaft und Religion tradierte Verachtung des
Leibes und sucht mit dem emphatischen Aufruf »bleibt der Erde treu« den
Leib zu rehabilitieren:

»Einst blickte die Seele verächtlich auf den Leib: und damals war diese Verachtung
das Höchste: – sie wollte ihn mager, gräßlich, verhungert. So dachte sie ihm und
der Erde zu entschlüpfen.« (Nietzsche, 1983, Bd. 1, 294)

Der Erwachte dagegen weiß: »Leib bin ich ganz und gar, und nichts außer-
dem; und Seele ist nur ein Wort für ein Etwas am Leibe.« (ebd., 314) Der
Leib ist für Nietzsche die »große Vernunft«, der Geist lediglich eine »kleine
Vernunft«, ein Werkzeug des Leibes, ein »kleines Spiel- und Werkzeug« der
großen Vernunft (ebd.). Es stehe dem Philosophen nicht frei, zwischen
Seele und Leib, noch weniger, zwischen Seele und Geist zu trennen. Denn:
»Wir sind keine denkenden Frösche, keine Objektivir- und Registrir-Ap-
parate mit kalt gestellten Eingeweiden«; vielmehr müssten wir »beständig
unsre Gedanken aus unsrem Schmerz gebären und mütterlich ihnen alles
mitgeben, was wir von Blut, Herz, Feuer, Lust, Leidenschaft, Qual, Gewis-
sen, Schicksal, Verhängnis in uns haben.« (ebd., Bd. 4, 10)

Obwohl Nietzsche den Begriff des Leibes nicht systematisch ausarbei-
tet, hat gerade er, wie Guido Rappe (2000, 149) ausführt, »mit seiner Be-
trachtung der Philosophie als transformierter Leiblichkeit, mit seiner The-
se von den leiblichen Untergründen philosophischer Spekulation sowie

25

Leib und Geschlecht in der Phänomenologie

5 Zum Willen als metaphysisches Konzept bei Schopenhauer vgl. Rappe, 2005.



Gahlings (48802) / p. 26 / 8.3.

mit seiner Kritik am überkommenen Leibbegriff und an den zu abgehobe-
nen Konstruktionen metaphysischer Geist- und Bewusstseinsvorstellun-
gen« die Besinnung auf den Leib vorangetrieben und auf die zu heilende
»Wunde der verdrängten Leiblichkeit« hingewiesen. Nietzsche hat im An-
schluss an Schopenhauer radikal mit herkömmlichen Auffassungen vom
Leib gebrochen.6 Für ihn verblasst aber die Leibthematik zugunsten seines
metaphysisch problematischen Ansatzes vom Willen zur Macht und einer
entsprechend interpretierten Lebenslehre. In anderen philosophischen
Richtungen dieser Zeit ringt man sich erst allmählich dazu durch, Leib-
lichkeit als Ausgangspunkt philosophischer Erkenntnis ernst zu nehmen.
Dies ändert sich mit Beginn der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts.

Heute ist die Phänomenologie des Leibes vielerorts monographisch
aufgearbeitet und hat sich durch eine breite Anschlussfähigkeit im inter-
disziplinären Diskurs bewährt.7 Die Retrospektive ist in weiten Teilen ge-
leistet. Im Folgenden soll jedoch gezeigt werden, dass Edith Stein als eine
wichtige Vertreterin der Leibphilosophie so gut wie gar nicht beachtet
wurde. Stein hat den Leib nicht nur in seiner Bedeutung für die Anthro-
pologie erkannt, sondern mit ihrer Theorie der geschlechtlichen Differen-
zierung auch ein bis heute vernachlässigtes Grundthema der Leiblichkeit,
die Geschlechtlichkeit, aufgegriffen. Die Beschäftigung mit Stein steht da-
her am Anfang dieses evaluativen Kapitels, das die Leibphänomenologien
u. a. mit der Frage nach dem Geschlecht konfrontiert. Einen zweiten
Schwerpunkt bilden die in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts aus
Frankreich stammenden Leibkonzepte, in deren Kontext einzig Simone
de Beauvoir Analysen zur Bedeutung der Geschlechterdifferenz vorlegt.
Der dritte Schwerpunkt befasst sich mit der neueren Leibphänomenolo-
gie, die partiell auf die Thematisierung des Geschlechts im feministischen
Diskurs reagiert.

Wenn man an die verschiedenen Konzeptionen zum Leib die Frage
richtet, inwiefern darin das Geschlecht einen Ausgangspunkt der Aus-
einandersetzung bildet, so stößt man auf ein Desiderat, das nicht nur die
Phänomenologie betrifft, sondern das gesamte Fach Philosophie. Zur Ab-
wesenheit der Kategorie Geschlecht in der Geschichte der Philosophie bis
weit in das 20. Jahrhundert hinein schreibt Cornelia Klinger (1999,
1239):

26

I Methodologisch-systematische Grundlagen

6 Vgl. dazu auch Grätzel, 1989, 117 ff. und, mit kritischem Blick auf Grätzels Interpretation
der Leibkonzeption bei Nietzsche, Rappe, 2000, 135–150.
7 Vgl. Waldenfels, 1985, 2000 u. a.; Petzold, 1985; Böhme, 1985, 113–138, 1992, 77–93,
2003, 7–72; Thomas, 1996; Fuchs, 2000; Gugutzer, 2002.


