
Stephan Egger

Der Rahmen und die Bilder

Motive einer kollektiven Psychologie
bei Maurice Halbwachs

Wenn die Geschichte der »Wissenschaften vom Menschen«
ihre Unschuld spätestens verlor, als man begann, ihre prakti-
sche Geschichte zu schreiben, eine Geschichte der zuletzt frag-
würdigen Machtergreifung des Wissens über seine Gegenstän-
de, dann steht doch neben dieser negativen »Ordnung der Din-
ge«, neben ihren »Genealogien« noch eine andere, eine Ge-
schichte der Weigerung ihrer einzelnen Fächer, die eigene »Le-
gende« einer gemeinsamen Lesart ihres Gegenstandsbereichs
zu opfern – den »Wissenschaften vom Menschen«, deren epi-
stemologische Entschleierung nun einen ihren letzten episte-
mischen Zufluchtsorte zu bezeichnen scheint, fehlt bis heute
das Erbe einer positiven Vergangenheit. Welche Bruchstücke
jener »verlorenen Form«, die sich bei der Suche nach einer sol-
chen Vergangenheit finden müßten, wären wohl in der Lage,
dem unvergleichlichen Reichtum dieses Wissens seine Her-
kunft, seine Ausmaße und ein Selbstverständnis zu vermitteln,
das daraus erwachsen könnte?

Maurice Halbwachs, fast vergessener »Klassiker« einer Zeit,
in der sich ihre schon weit verzweigten Fächer, miteinander
und gegeneinander, letzte Deutungsrechte zu erstreiten ver-
suchten, in der sich ihre Wege kreuzten, um schließlich der ei-
genen Zukunft zu folgen, Halbwachs hat ein Werk hinterlas-
sen, das immer wieder Spuren dieser Begegnung zeigt, das aber
selbst und von Beginn an den weiten Fragekreis dieser »Wis-
senschaften vom Menschen« durchmißt und dabei eine Ge-
schlossenheit besitzt, an der die unausgeschöpften Möglich-
keiten einer gemeinsamen Lesart ihrer Gegenstände sinnfällig
werden: von der Politischen Ökonomie zur Psychologie, von
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 79



der Demographie zur sozialen Morphologie erstreckt sich bei
Halbwachs das Gebiet, dessen radikale Heterogenität gegen-
über allen anderen Wissenschaften gleichzeitig seine epistemi-
sche Homogenität, eine Fragestellung fordert. Und wenn
Halbwachs sich dieses unerforschte Land erschließt, von den
Klassen zum Gedächtnis und von dort in die Großstadt auf-
macht, dann nimmt er diese eine Frage mit, der Durkheim sei-
ne Schule zueignete: durch die vielen Gegenstände des Werks
bricht immer jener eine Zusammenhang durch, den die »kol-
lektive Psychologie« Durkheims benennt – er bildet die Mitte
der Soziologie, meint ihren Gegenstand schlechthin. Wo liegen
die Ursprünge dieser Frage, wie hat Maurice Halbwachs sie
verstanden, wie hat er sie festgehalten und entwickelt?

Die Mitte der Soziologie – Durkheim, Halbwachs 
und die Erfindung einer »kollektiven Psychologie«

Als Maurice Halbwachs um die Jahrhundertwende mit Durk-
heims école sociologique in Berührung kommt, war das »Zeital-
ter der Wissenschaft« längst angebrochen, die abendländische
Geisteslandschaft, lange schon in ihren Grundfesten erschüt-
tert, lag nun völlig verändert da: von den Deutungsansprüchen
der Philosophie, unter deren Dach sich noch ein Jahrhundert
zuvor sämtliche Fragen des Menschen über die Natur und ihn
selbst versammelten, waren nach dem Aufstieg der »Geschich-
te«, vor allem aber den stürmischen Eroberungen der Natur-
wissenschaften nur Reste geblieben, und das schnelle Wachs-
tum der Erkenntnisse und die Verselbständigung ganzer Stoff-
gebiete auch in den »Wissenschaften vom Menschen« hatten
schließlich diesen großen Wandel besiegelt – wohin dieses wis-
senschaftliche Gründungsfieber drang, schien das Ende aller
Metaphysik gekommen, das Ende der Schöpfungsgeschichte,
des Glaubens und der cogito. Daß die Entwicklung einer empi-
rischen »Psychologie«, einer Erforschung des »Geistes« und
der »Seele«, die bis in den letzten Winkel und damit gleichzei-
tig in die Mitte des Bewußtseins der Philosophie als einer Phi-
losophie des Bewußtseins vorstieß, gehört geradezu zwangs-
80 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



läufig in die »Genealogie« dieser mächtigen Umwälzungen: die
Elemente der Psychophysik Fechners begründen eine experi-
mentelle Wissenschaft vom »Geist«, Wilhelm Wundt lehrt nur
wenig später die »Psychologie aus Sicht der Naturwissenschaf-
ten«, ein Jahrzehnt darauf veröffentlicht er seine Grundzüge
der Physiologischen Psychologie, und die Ausstrahlung dieses
Paradigmas ist ungeheuer, die experimentelle »Seelenkunde«
wird nun zur Mitte einer neuen Wissenschaft.1 Und auch in
Frankreich kommt diese Botschaft an: Théodule Ribot, lange
vertraut mit den Entwicklungen der englischen und gerade
auch der deutschen psychologischen Schule, wird zu ihrem
dortigen Gründer, Inhaber eines eigens geschaffenen Lehr-
stuhls für experimentelle und vergleichende Psychologie am
Collège de France und Herausgeber jener Revue philosophique,
in der Maurice Halbwachs viele Jahre danach zum ersten Mal
Durkheims Sicht der Dinge darstellen wird2 – die Psychologie
und der »Psychologismus« gehörten zu den großen geistigen
Herausforderungen der Zeit.

Doch das Ende der »rationalen« Psychologie, der philoso-
phischen »Seelenschau«, des spekulativen Spiritualismus und
der Aufstieg einer experimentellen Wissenschaft vom Men-
schen, gestützt von einem positivistischen Erkenntnisglauben,
den später der Behaviorismus kanonisierte, diese völlige Um-
kehrung der »Vernunft« hatte weder die epstemologische noch
eine praktische Einheit der Psychologie erzwingen können: als
»Technik«, deren wissenschaftliche Gültigkeit doch ganz of-

1 Auch wenn sich das »psychologische Paradigma« vor der Jahrhundertwende aus
verschiedenen Quellen speist, die deutsche Psychologie bei Fechner und Wundt
aus philosophischen Fragen herauswächst, während in England und Amerika vor
allem der darwinsche Evolutionismus einen überragenden Einfluß ausübt, so
bringt doch gerade die experimentelle Praxis den entscheidenden Durchbruch im
Hinblick auf seine institutionelle Verankerung, eine »Politik des Laboratoriums«,
die vor allem in der neuen Welt höchst erfolgreich betrieben wird. Für einen kur-
zen und klugen epistemologischen Überblick immer noch Michel Bernards Bei-
trag in der von François Châtelet herausgegebenen Geschichte der Philosophie,
Band 7, Frankfurt, Berlin und Wien 1975, S. 15–101.

2 Dazu Laurent Mucchielli, Aux origines de la psychologie universitaire en France
(1870–1900): enjeux intellectuels, contexte politique, réseaux et stratégies d’alli-
ance autour de la Revue philosophique de Théodule Ribot, Annals of Science 55,
1998, S. 263–289.
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 81



fensichtlich auf einer anderen, naturwissenschaftlichen Pro-
blematik beruhte, mit einem apriorischen Begriff von Objekti-
vität, der wesentlich in einer Methode aufzugehen schien, war
der experimentellen Psychologie die Einzigartigkeit ihres Ge-
genstandes, das »Subjekt« abhanden gekommen, einer Wissen-
schaft vom Menschen der Mensch selbst. Und in den »prakti-
schen« Bereichen des Fachs standen eigene Fragen, eigene
»Dispositive« im Vordergrund: die »humanistische«, die klini-
sche Psychologie bewegte sich im epistemischen Bannkreis
vom »Normalen« und »Pathologischen«, aus dem und in den
immer wieder, eng verschwistert, medizinische und kriminolo-
gische Motive treten, ein Dualismus von Vererbung und »Mi-
lieu«, der sich im Krankenhaus, in den Anstalten und Gefäng-
nissen und von dort ins Bewußtsein der Gesellschaft seinen
Weg bahnt. Und dennoch, vielleicht auch deshalb, blieb die
Psychologie eine Herausforderung: als ein naturwissenschaftli-
ches Paradigma für die »Wissenschaften vom Menschen«, als
Anspruch überhaupt, diesen Menschen »beschreiben« zu kön-
nen, als Frage nach ihrem Gegenstandsbereich dieser Wissen-
schaften, schließlich auch als ein neuer Gegenstand der sozia-
len Phantasie.

Es ist nun zuerst Durkheim, der diesen eng gezogenen epi-
stemologischen Knoten auf radikale Weise zu zerschlagen ver-
sucht, und er wird dabei zum Schöpfer eines neuen Paradig-
mas: seine »Soziologie«, die sich als die letzte der »Wissen-
schaften vom Menschen« ihren Platz an der Sonne zu erkämp-
fen aufmacht und dabei nicht nur gegen die alte rationalistische
Philosophie, sondern gegen alle Gebietsansprüche des Biolo-
gismus und naturalistischen Psychologismus in den »neuen«
Wissenschaften vom Menschen Einspruch erhob, auch gegen
jede konkretistische Versuchung eines common sense über die
»Gesetze des Sozialen«, der damals bis tief in die Literatur
reichte, eben diese Soziologie Durkheims schreibt die Lesarten
des Gegenstandes völlig um – ihr Gebiet sind die »kollektiven
Vorstellungen«, wird das »kollektive Bewußtsein«. Durkheim
löst hier mit einem Handstreich gleich mehrere Widersprüche
auf, die sich zwischen rationalistischer Philosophie und natu-
82 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



ralistischer Psychologie fast zwangsläufig einstellten, den Sub-
jektivismus der philosophischen »Seelenschau« und den Ob-
jektivismus einer Psychologie, deren Gegenstand nun jede
menschliche Eigenart verloren hatte: wenn schon Auguste
Comte in seinen Cours de philosophie positive scharf zwischen
»Biologie« und »Soziologie« scheiden wollte, den »positiven«
Wissenschaften, die auch eine Psychologie als letzten Zu-
fluchtsort der Metaphysik hinter sich lassen, zwischen einer
positiven Wissenschaft vom Leben und einer der »Seele«, die
daneben keine »Wissenschaft vom Subjekt« zuließen, dann
entwerfen die Regeln der soziologischen Methode diese comte-
sche »Seelenkunde« als eine positive Wissenschaft von den
»kollektiven Vorstellungen«, als einen homogenen Bereich, der
restlos in den sozialen »Kategorien« des menschlichen Welt-
verhältnisses aufgeht. Der gleichzeitig antinaturalistische und
antiobjektivistische Zug dieses beispiellosen Entwurfs, gegen
eine »Natur« des menschlichen Denkens und Handelns, über-
haupt gegen jede Art seiner Verdinglichung, läuft epistemolo-
gisch auf eine grundsätzliche Trennung zweier »Psychologien«
hinaus: eine der Gattung, eine Physiologie, und die soziale Psy-
chologie gesellschaftlicher Gruppen, die psychologie collective –
die Wirklichkeitsbereiche dieser beiden Wissenschaften blei-
ben radikal heterogen und nichts liegt zwischen ihnen. Tat-
sächlich weist Durkheim hier in einer durchaus »rationalisti-
schen« tour de force, den Naturwissenschaft und einer »Wis-
senschaft vom Menschen« klar ihre Aufgaben zu, und das Er-
gebnis ist eindeutig: die »Natur«, auch sie eine Vorstellung des
menschlichen Geistes, kann über »soziale Tatsachen« keine
Aussagen treffen, die Fragestellung der Naturwissenschaften
ist eine andere, ihr epistemologischer Anspruch zerbricht al-
lein schon an der ungeheuren Vielfalt der sozialen Erscheinun-
gen, und wenn die Natur der Gattung diese Erscheinungen
nicht erreicht, dann eben deshalb, weil sie von etwas anderem
Zeugnis ablegen – soziale »Kategorien«, »soziale Tatsachen«
tragen Bedeutung und werden dadurch Gegenstand einer »Wis-
senschaft vom Menschen«. Und der ebenso folgenreiche
»Umkehrschluß«, diese Tatsachen »wie Dinge« behandeln zu
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 83



müssen, wenn zuletzt eine Wissenschaft entstehen soll, heißt
nur dies eine: daß ihre Bedeutung selbst nicht der Maßstab ih-
rer Deutung werden kann, sondern die Unmittelbarkeit ihres
Inhalts und die Vermitteltheit ihrer Formen das Verhältnis be-
schreibt, um dessen Erkundung es der »Soziologie« geht – bis
hinein in eine »soziale Morphologie«, in der menschliches
Wahrnehmen, Denken und Handeln Gestalt annehmen. Mit
diesem »transzendentalen« Entwurf einer »kollektiven Psy-
chologie« kehrt Durkheim jeden Objektivismus im Sozialen
gründlich aus.3

Maurice Halbwachs, der kurz nach der Jahrhundertwende
zu Durkheims école sociologique stößt und bald eines ihrer her-
vorragenden Mitglieder wird, Halbwachs ist schließlich derje-
nige, mit dessen Werk sich die Wiederaufnahme, die Auslegung
und Vertiefung der durkheimschen Soziologie untrennbar ver-
bindet, der ihr gedanklich tief verpflichtet bleibt und dennoch
den großen Entwurf in seiner höchst eigenwilligen Art weiter-
verfolgt, der antritt, ihr Erbe zu bewahren und zu bereichern.
Schon früh, in den Anmerkungen zur Klassenfrage in der Sozio-
logie, dringt Halbwachs geradewegs zur Mitte dieses Entwur-
fes vor, in die Mitte einer Soziologie, die von den »kollektiven
Repräsentationen« handelt, und er verfolgt seit damals unbe-
irrt »sein« Werk einer empirisch gefestigten und kritisch über-
legten Entwicklung dieses Denkens, das sich aller wesentlichen
Bereiche des hinterlassenen Erbes annimmt: von seinen Cadres
sociaux de la mémoire und den Origines du sentiment religieux

3 Daß diese Art der Beschreibung des durkheimschen Projektes, dessen wesentli-
che Züge Halbwachs kurz nach dem Tod des »Lehrers« nachgezeichnet hatte, bis
heute vor allem auch gegen die deutsche Wahrnehmung des »Positivisten« steht,
ist ganz offensichtlich: schon der Umweg des Werks über die Vereinigten Staaten,
seine frühe Vereinnahmung für eine positivistische Soziologie hat diese Wahrneh-
mung gründlich beschädigt, und diese Einordnung trifft sich mit dem erstaunli-
chen Widerwillen des »deutschen Geistes« gegenüber einer »Wirklichkeitswissen-
schaft« vom Menschen überhaupt: spätestens seit sich Theodor Adorno ange-
strengt hat, die »Verfallenheit« seines Denkens an denselben »Verkennungszu-
sammenhang« aufzuweisen, der den »falschen« Objektivismus einem Gegenstand
gleich macht, welchen nur der »richtige« zu deuten fähig ist, hat die deutsche
Sozialphilosophie geglaubt, dieses Urteil über Durkheim immer wieder aufs
Neue verhängen zu müssen, vgl. Adornos »kritisches« Vorwort in Durkheim,
Soziologie und Philosophie, Frankfurt 1970, S. 7–44.
84 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



d’apres Durkheim zu den Causes du suicide bis zur Morphologie
sociale spannt Halbwachs den Bogen über ein riesiges Gebiet,
in dem die kollektive Psychologie, fest verankert im »Leben«
der gesellschaftlichen Gruppen, von ihm geprägt und es ihrer-
seits prägend, sich in den materiellen Dingen Ausdruck ver-
leiht, in ihnen Gestalt, zu einem Rahmen wird, dessen Ord-
nung von Zeit und Raum den Bildern der »Seele« Halt verleiht
– das unentrinnbare Reich der »totalen« gesellschaftlichen Tat-
sachen, von denen Marcel Mauss gesprochen hatte. In seinem
langen Aufsatz über die Lehre Emile Durkheims, nach dem
Krieg, nach dem Tod des Erblassers erschienen, versucht Halb-
wachs zum ersten Mal, eben diesen »Sinn« der durkheimschen
Soziologie herauszuarbeiten, mit ihr die Fülle eines gesell-
schaftlichen Lebens zu verdeutlichen, dessen Mitte sich in ge-
teilten Vorstellungen, Denkweisen, Bedürfnissen und Gefüh-
len zusammenfindet und schließlich in kollektiven Praktiken
offenbart – die »kollektive Psychologie« erzählt eine solche
Geschichte, und Halbwachs wird sie immer wieder eindrück-
lich und über Jahrzehnte hinweg versuchen zu vermitteln.

Doch dieses Erbe bleibt nicht unangefochten, die pensée so-
ciologique mit ihren oft als skandalös empfundenen Prätentio-
nen hatte von Beginn an nicht nur heftigsten Widerspruch
hervorgerufen, sondern war spätestens in der Zwischenkriegs-
zeit auch zum Gegenstand einer abgrenzenden Vereinnah-
mung geworden, durch die jene Fächer, von denen man da-
mals als sciences humaines zu sprechen begann, ihr neues
Recht dem »alten« Geist gegenüber bis dorthin geltend ma-
chen konnten, wo das proprium der eigenen Zunft berührt
schien: im selben Maße, wie die Schule der Annales das sozio-
logische Denken in ein »sozialgeschichtliches« umzugießen
unternahm, um ihm dann seine »historischen« Grenzen auf-
zuzeigen, wie sich eine »neue« Psychologie der Soziologie ver-
sicherte, um zuletzt ihre »Eigenart« wieder fassen zu können,
wurde der »Durkheimianismus« Mitstreiter und Gegner in ei-
nem und Halbwachs der anregende und zugleich verbissene
Verteidiger einer Hinterlassenschaft, die damals mit ihrem
»Imperialismus« und »Pansoziologismus« die Deutungsvor-
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 85



behalte der angestammten »Wissenschaften vom Menschen«
in Frage stellte.4 Halbwachs, der mit Lucien Febvre und Marc
Bloch in Straßburg Tür an Tür arbeitet, mit der »neuen« Ge-
schichte in regem gedanklichen Austausch steht, der nach
dem Krieg zusammen mit Charles Blondel dort eingetroffen
war, um die beiden Lehrstühle für Psychologie und Soziologie
zu übernehmen, Halbwachs bleibt trotz allem der »Durkhei-
mianer«: sein Urteil über die scheinbare methodologische Ei-
genart der Geschichte fügt sich, ungeachtet vieler Gemein-
samkeiten, nicht in die von Bloch und Febvre veranstalteten
Neubestimmung des Fachs,5 und Blondels »kollektive Psy-
chologie« bedeutete, selbst wenn damals eine fast »offizielle«
Zusammenarbeit der Glaubensgemeinschaften entsteht und
ihr Streit immer wieder geschlichtet wird,6 die psychologische
Vereinnahmung der Mitte eines durkheimschen Programms,
dem man die entscheidende epistemologische Spitze genom-
men hatte. Als Halbwachs dann Ende der zwanziger Jahre ver-
sucht, mit seiner Besprechung der »kollektiven Psychologie«
Blondels die Dinge klarzustellen, zieht er den vorläufigen
Schlußstrich unter eine Auseinandersetzung, die spätestens
mit den Cadres sociaux de la mémoire beginnt.

4 Völlig ungebrochen ist diese »wissenschaftshistorische« Einschätzung bei John
Craig, Die Durkheim-Schule und die Annales, in Wolf Lepenies (Hrsg.),
Geschichte der Soziologie, Frankfurt 1981, Bd.3, S. 298–328 und Craig, Sociology
and related disciplines between the wars: Maurice Halbwachs and the imperialism
of the Durkheimians, in Philippe Besnard (ed.), The Sociological Domain. The
Durkeimians and the Founding of French Sociology, Cambridge und Paris, S. 263–
289, weniger voreingenommen beschreibt Victor Karady die eher bescheidenen
Erfolge dieses »Imperialismus«, in Durkheim, les sciences sociales et l’Université:
bilan d’un semi-échec, in Revue française de sociologie 17, 1976, S. 267–312.

5 Vgl. über das Verhältnis von Soziologie und Geschichte stellvertretend für die
Schule eine Auswahl methodologischer Schriften von François Simiand, Méthode
historique et sciences sociales, Paris 1987, von Halbwachs selbst La méthodologie
de François Simiand. Un empirisme rationaliste, zuletzt Le point de vue du socio-
logue, beide in Halbwachs, Classes sociales et morphologie, Paris 1972, S. 349–389
und 390–408.

6 Vgl. erneut Mucchielli, Psychologie et sociologie en France, l’appel à un territoire
commun: vers la psychologie collective (1890–1940), Revue de synthèse 3–4,
1994, S. 445–483, und Pour une psychologie collective: l’héritage durkeimien
d’Halbwachs et sa rivalité avec Blondel durant l’entre-deux-guerres, Revue
d’histoire des sciences humaines 1, 1999, S. 103–141.
86 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Gedächtnis, Sprache, Freitod – Erkundungen
eines Paradigmas

Maurice Halbwachs, der als Lehrstuhlinhaber für Soziologie in
Straßburg seine durch den Krieg unterbrochene Arbeit wieder
aufnimmt, tut dies mit einem in jeder Hinsicht außergewöhn-
lichen und sicher auch bewußten Versuch, die »kollektive Psy-
chologie« Durkheims auf einem paradigmatisch »vorbelaste-
ten« Gebiet zu erkunden: von seiner »kollektiven Psycholo-
gie« der Arbeiterklasse, die Halbwachs in La classe ouvrière et
les niveaux de vie über ein Jahrzehnt zuvor so anschaulich dar-
gestellt hatte, führt der Weg nun bis in die Tiefen des mensch-
lichen Geistes selbst – die Cadres sociaux de la mémoire, jenes
Buch, das damals schon breite Aufmerksamkeit findet und
später den Nachruhm des »Klassikers« begründet, zielt mitten
in den Bereich, hinter dessen Grenzen die Fragen um das Ver-
hältnis von Individuum und Gesellschaft, Biologie und Sozio-
logie, von Normalem und Pathologischem längst dem Deu-
tungsvorbehalt eines »Faches«, der Psychologie gewichen wa-
ren.7 Dieser disziplinären Machtergreifung der Psychologie
über das menschliche »Verhalten«, die sonst den Soziologen
hätte als hoffnungslosen »Laien« zurücklassen müssen, ent-
zieht Halbwachs mit den sozialen »Rahmen« des Gedächtnis-
ses ihr epistemisches »Bild«, seine langsam und beharrlich ent-
wickelte, immer wieder aber grundsätzlich gewendete Frage
nach der Eigenart der menschlichen Geistestätigkeiten kommt
zu dem bis heute unerhörten Schluß einer Wissenschaft ohne
»Subjekt«: was am Menschen Biologie bleibt, kann »Individu-
elles« nicht erklären, und was an ihm individuell scheint, trägt
alle Spuren des Sozialen. In den Cadres sociaux de la mémoire
nimmt er Phänomene des »Gedächtnisses« zum Anlaß, alle
psychologischen Konkretismen auszuhebeln: vom Traum zu
den Erinnerungsbildern, »individuellen« Bewußtseinstätigkei-

7 Les Cadres sociaux de la mémoire, Paris 1925, Neudruck 1952, zweite Auflage
1994 (Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, Berlin und Neuwied 1966
und Frankfurt 1985).
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 87



ten schlechthin, dann zu den Sprachstörungen und Geistes-
krankheiten als »biologischen« Tatbeständen der experimen-
tellen Psychologie weist Halbwachs »negativ« die Homogenität
individueller und sozialer Bewußtseinsinhalte und ihre Hetero-
genität gegenüber den Tatbeständen der Physiologie auf, um
schließlich eine »positive« Sicht der »kollektiven Psychologie«
des Gedächtnisses zu gewinnen.

Der Traum – eine Reise in die Vergangenheit? Halbwachs zö-
gert keinen Augenblick, diese alltägliche Vorstellung, der sich of-
fenbar auch Durkheim nicht entziehen konnte, ganz grundsätz-
lich anzuzweifeln: sehr viel radikaler als der frühere Lehrer be-
greift Halbwachs den Traum als eine Art »Experiment« der Tren-
nung des Individuums von der Gesellschaft – Traum und Wirk-
lichkeit sind zwei völlig heterogene Zustände der menschlichen
Geistestätigkeit, im Traum entstehen eben nicht jene vollständi-
gen und zusammenhängenden Bilder, die wir »Erinnerung« nen-
nen, nicht einmal »Fragmente« von Erinnerungen, sondern wir-
re, sinnlose »Klischees«, in denen sich Vergangenheit und Gegen-
wart ständig und richtungslos mischen.8 Halbwachs stößt hier
schnell zum Wesen dieses Unterschieds vor: dem Traum fehlt
eine »realistische Sukzession« der Erinnerungsbilder, ein Zu-
stand ist entweder eine Erinnerung oder etwas anderes, ein ganz
anderer Tatsachenbereich, der Rahmen des wachen Denkens
stimmt nicht mit dem des Traumes überein, zwischen dem
Traumdenken und dem Denken im Wachen »besteht tatsächlich
der fundamentale Unterschied, daß sie sich nicht im gleichen Be-
zugsrahmen entwickeln« – jeder »Realismus« eines Hineinrei-
chens der Wirklichkeit in das Traumleben ist ebenso trügerisch
wie der Symbolismus, mit dem Freud die »Zeichen« des Traums
als Wirklichkeit »geheimer Regungen« begreift.9 Und wenn
Bergson, der andere große Lehrer, »erwöhnte« und »Bilderinne-
rung«, souvenir-habitude und souvenir-image deutlich unter-
schieden hatte, die eine im festen Griff gesellschaftlicher Praxis,
die andere unerreichbares Phänomen der jedem Einzelnen in ih-

8 Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, S. 25 und 42.
9 Das Gedächtnis, S. 44f. 
88 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



rer ganzen besonderen Färbung und Fülle »eingegebenen« Ver-
gangenheit, dann sieht Halbwachs auch hier ein Unmittelbar-
keitsdenken am Werk, das im Gedächtnis das real Vergangene, ei-
nen essentiellen Tatbestand des je »Erlebten« vermutet. Doch
diese Vergangenheit bleibt Rekonstruktion, ist nicht eine »Wie-
derverlebendigung« des Gewesenen, nicht der unmittelbare
Rückruf des einst Erlebten in seine »Existenz«, kein »Ding«, das
man »wiederfindet«, das in unserem Geiste schlummert, bis wir
erneut von ihm Besitz ergreifen, sondern eine Vorstellung: jede
noch so »eigene« Erinnerung, auch von Ereignissen, deren Zeuge
nur wir selbst waren, auch der verschwiegensten Gedanken und
Gefühle, steht zu einer Totalität von Begriffen und Vorstellun-
gen im Verhältnis, die wir mit anderen teilen, mit bestimmten
Menschen, Gruppen, Orten, Zeiten, mit Worten und Sprache,
mit Gedanken und Gedankengebilden, mit dem gesamten mate-
riellen und geistigen Leben der Gruppen, denen wir angehören
oder angehört haben10 – der Traum gehorcht nur sich selbst, die
Erinnerung aber folgt sozialen Gesetzen.

Diese Heterogenität der Tatbestände, die gerade das Alltags-
denken in eins zu mischen sich bemüht, Traum und Wachen,
Vergangenheit und Wirklichkeit, versucht Halbwachs – gegen
die Vorstellung von einem Substrat der Vorstellungen, das sich
in der träumenden Fortführung des Erlebens oder im Erlebten
selbst erschöpfe, eine Art reale Substanz, von der Traum und
Erinnerung zehrten – nun dort zu verdeutlichen, wo gleichzei-
tig die kollektive Dimension des »Verstehens« und substantia-
listische Lehren des Bewußtseins notwendig in Streit geraten
müssen: am Verhältnis von Sprache und Körper. Dem damals
schon fest verankerten und bis heute gültigen »Lokalismus« in
der Neurobiologie und physiologischen Psychologie entzieht
Halbwachs hier mit letzter Folgerichtigkeit den Boden: die
Sprache ist kein eigentlich physiologisches Phänomen – selbst
wenn der naive Traum, eines Tages werde die Physiologie, wie
in einer Art Lexikon, jedem Wort seinen physischen Ort zuwei-
sen können, in Erfüllung ginge, wäre sie unfähig, die Sprache als

10 Ebd., S. 71.
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 89



solche zu beschreiben und die Bedeutungen, die sie trägt. Wir
wissen nichts über den physischen Mechanismus der Sprache,
»aber wir fühlen beim Sprechen, daß wir den Wörtern und Sät-
zen eine Bedeutung zuerteilen«, wir verstehen die anderen und
wissen, daß auch sie uns verstehen: »das Sprachvermögen be-
steht aus einer gewissen Einstellung des Geistes«, welche »nur
im Innern einer Gesellschaft, sei sie nun fiktiv oder real, denk-
bar ist«, die Sprache ist das kollektive Werkzeug des Denkens
par excellence, und sie ist nicht in die Sprache der Physiologie
übersetzbar. Die epistemologische »Spitze« des durkheimschen
Programms ist hier wieder aufgesteckt: »Psychische Tatsachen
lassen sich nur aus psychischen Tatsachen erklären.11

Und ebenso verfährt Halbwachs dann mit allen Unmittel-
barkeitsvorstellungen der Erinnerungstätigkeit, wenn der
»normale« Mensch in den Blick genommen wird. Bergson hatte
in Materie und Gedächtnis zwar jenem konkretistischen Bild
des Gedächtnisses als einem »Sack« von Erinnerungen wider-
sprochen, in dem der freie Wille nach den »richtigen« stöbert,
hatte von »Sprüngen«, »Anhaltestellen« des Gedächtnisses ge-
redet, und auch Halbwachs widerspricht dem Gedanken, es
gebe hier ein Nebeneinander von Eindrücken, die, abgestuft
nach ihrem »Alter«, unser Gedächtnis zusammenfügen, wie
»mehrere gleichschwere Steine, von denen die zuerst ins Wasser
geworfenen unten bleiben sollten, und die anderen hochstei-
gen.«12 Er wendet sich nun aber auch gegen die Vorstellung
Bergsons, das Gedächtnis »schleppe« seine Bilder gleichsam
»hinter sich her«, sei als Ganzes immer vorhanden, und der

11 Das Gedächtnis, S. 107ff. Wie entschieden Halbwachs den physiologischen Sub-
stantialismus zurückweist, wird gerade an seiner eigenwilligen Behandlung der
Aphasie deutlich. Schon die oft erstaunliche Gleichartigkeit von Sprachstörungen
hirngeschädigter und gesunder Menschen nimmt Halbwachs als Hinweis auf eine
ihrem Charakter nach soziale »Läsion« – zumindest fehlt in eben diesem Fall der
spezifische Erklärungswert physiologischer Beobachtungen – und führt dann
anhand mehrerer Beispiele, deren physische »Logik« offenbar nicht über eine Auf-
zählung hinauskommt, den Gedanken an eine Stelle, wo es nicht mehr um einen
körperlichen »Substanzverlust« geht, sondern um den Verlust eines Schemas, von
»symbolischen Vorstellungsformen«, um eine Verschiebung, ein Zerbrechen der
Rahmen des Gedächtnisses: sie allein sind die »Substanz«, deren Beschädigung und
Verlust den Sinn der Störungen durchsichtig macht, vgl. ebd., S. 73–124.

12 Das Gedächtnis, S. 134.
90 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Körper bilde den Rahmen, öffne den »Spalt«, durch den dann
die Erinnerungen ins Bewußtsein »schlüpfen«: weder ist es der
Körper selbst, der die Erinnerungen »macht«, noch sind es die
zufälligen, sensomotorischen Veränderungen, die ihnen den
Durchgang ermöglichen – nicht der Körper ist das Hindernis,
sondern das »Gesamt der Vorstellungen, die gegenwärtig unser
Bewußtsein besetzt halten.«13 Erinnerungen lassen sich nicht
»aus dem Körper herausziehen«, es ist kein »Wiederfinden« ei-
ner »Sache«, das hier vor sich geht, sondern das Gedächtnis
schöpft aus einer Ordnung, besitzt »Rahmen«, in denen jene
Bilder erst ihren Platz finden, die sonst nur Eindrücke, »Frag-
ment« bleiben: es sind kollektive Repräsentationen, die aus sol-
chen »Eindrücken« echte Erinnerungen schmieden und das
Vergessen beginnt dort, wo der einstige Rahmen zerbrochen
ist. Halbwachs läßt hier keinerlei Zweifel: weil wir unsere »Ein-
drücke« innerhalb sozialer Rahmen empfangen, die sie erst dazu
machen, die unserem Verhältnis zur »Welt« Bedeutung verlei-
hen, die Wahrnehmung, Denken und Fühlen, die Raum und
Zeit für uns ordnen und in uns ihre Ordnung verwirklichen,
weil die gesellschaftliche Praxis das »unvordenkliche« Substrat
ihrer selbst ist, weil wir nicht anders können, als uns ihr auszu-
liefern, bleibt die Erinnerung, immer und überall, sozialer Na-
tur. Bergson, der hier zwischen mémoire pure und mémoire ha-
bitude unterschieden hatte, einem unmittelbaren, bildhaften
und gefühlsreichen Gedächtnis des je einzelnen Menschen, je
besonders in seiner Färbung, seinem Inhalt, und der »einge-
wohnten« Erinnerung, dem, was die Teilhabe an der Gesell-
schaft an Konventionen und Praktiken in uns hinterläßt, auch
er kann das epistemologische Knäuel von Körper und Geist,
von Einzelnem und Gesellschaft nicht entwirren. Halbwachs
stattdessen faßt das in Frage stehende Phänomen als nur eines
zusammen: denn entweder gibt es zwischen dem Rahmen und
den »Ereignissen« Berührungen, »aber beide wären nicht von
gleicher Seinsweise, ebenso wie der Rahmen eines Bildes und
die Leinwand darinnen«. Oder aber es besteht zwischen ihnen

13 Ebd., S. 135.
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 91



eine wesensmäßige Identität, es sind die Ereignisse Erinnerun-
gen, ihr Rahmen aber gleichursprünglich aus Erinnerungen ge-
fügt14 – die scheinbare Faktizität des »unmittelbaren« Gesche-
hens geht in ihrer gesellschaftlichen Bedeutung ebenso auf wie
sich diese Bedeutung in ihr rekonstruktiv erfüllt. Wieder kehrt
Halbwachs zu seiner epistemologischen Ausgangslage zurück:
jeder Versuch, hinter der sinnhaften Verfassung des gelebten Le-
bens etwas ihm nicht Zugehöriges entdecken zu wollen, den
Einzelnen aus der Gesellschaft »herauszuschneiden« und das
Wahrnehmen und Denken, Fühlen und Handeln in die Sinnlo-
sigkeit des Körpers zu tauchen, wirft alle Kategorien durchein-
ander, Kategorien, die allein eine Soziologie der Kategorien, eine
»kollektive Psychologie« zur Verfügung stellen kann.15

14 Das Gedächtnis, S. 144.
15 Daß Blondel, der Psychologe, diesen Entwurf eines »kollektiven Gedächtnisses«

trotz aller Bewunderung für die Klarheit der dort entwickelten Gedanken nicht
ohne Weiteres hinnehmen konnte, ist angesichts des damals immer wieder aufbre-
chenden Streits um die Grenzen der Fächer innerhalb der »Wissenschaften vom
Menschen« mehr als naheliegend: Blondel sieht bei Halbwachs jede »individuelle
Dimension« völlig verschwinden, die Soziologie versuche hier die Psychologie zu
schlucken, ein »Imperialismus« und »Pansoziologismus«, der nicht mehr vertretbar
sei, vgl. dazu Revue Philosophique 101, 1926, S. 290–298. Auf welch verlorenem
Posten allerdings dieser »Imperialismus« damals schon stand, wird spätestens deut-
lich, als Blondel, dessen Abriß einer »Individualpsychologie« seinen Gegenstand
nicht finden kann, dem Gegenüber schlicht die »pathologische Kompetenz«
abspricht – obwohl dieser doch sämtliche bedeutenden klinischen Studien dieser
Zeit besprochen hatte. Umgekehrt schlägt Halbwachs in seiner langen Besprechung
von Blondels Einführung in die Kollektivpsychologie in Revue philosophique 107,
1928, S. 444–456, einen eher versöhnlichen Ton an, spricht von zwei verschiedenen
Methoden, die sich aufeinander zu bewegen. Und tatsächlich geht es bei Halbwachs
niemals um eine Hypostasierung von »Strukturen«: der Aufweis, daß einer »Indivi-
dualpsychologie« der epistemologische Gegenstand fehlt, bedeutet nicht die Til-
gung des »Individuums« – die Fragen des Verhältnisses von Individuum und Gesell-
schaft hängen »nicht nur voneinander ab, sondern sind identisch. Man kann eben-
sogut sagen, daß das Individuum sich erinnert, indem es sich auf den Standpunkt
der Gruppe stellt, und daß das Gedächtnis der Gruppe sich verwirklicht und offen-
bart in den individuellen Gedächtnissen«, Das Gedächtnis, S. 23. Es ist also schon
hier kaum nachvollziehbar, daß Gérard Namer, von dem die bisher einzige Mono-
graphie zum »kollektiven Gedächtnis« stammt, in La Mémoire collective, dem post-
hum veröffentlichten Fragment, das Ende einer sich zunehmend von Durkheims
»Soziologismus« absetzenden Entwicklung gesehen hat, die das »Individuelle« stär-
ker betone – dieser Versuch, Halbwachs vor Durkheim »zu retten«, ist ein weiterer
Beleg für das geradezu zwanghaft gestörte Verhältnis der Humanwissenschaften zu
einem ihrer geistigen Väter, vgl. Namer, Mémoire et société, Paris 1987, zur Kritik
des »Durkheimianismus« bei Halbwachs schon Marc Bloch, Mémoire collective,
tradition et coutume, Revue de Synthèse Historique 40, 1925, S. 78–83.
92 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



In einem letzten großen Anlauf hat es Halbwachs schließ-
lich unternommen, seine »kollektive Psychologie« an einem
Gegenstand zu veranschaulichen, den Durkheim drei Jahr-
zehnte zuvor in einem berühmten Buch behandelt hatte – es
geht um den Selbstmord. Schon Durkheim wählt dies Phäno-
men aus »strategischen« Gründen: an einer Schnittstelle der
zeitgenössischen Episteme, dem Gegensatz von Individuellem
und Sozialem, und von Normalem und Pathologischem ver-
sucht Durkheim den Nachweis zu erbringen, daß dieser unge-
heure Verstoß gegen den menschlichen Lebenswillen weder
der individuellen Eingebung noch einer pathologischen Entar-
tung gehorcht, sondern sozialen Gesetzen. Halbwachs, der
über dreißig Jahre später mit Les causes du suicide ein großes,
längst vergessenes Werk hinterläßt, nimmt diese Vorlage auf,
bearbeitet sie aber auf eigene Weise. Die »pathologische« Lehre
von den »Anlagen« zum Selbstmord entbehrt auch bei Halb-
wachs jeder einsichtigen Grundlage, ist eine Vorstellung, die
weder das allgegenwärtige physiologische Substrat zu ihren
Gunsten ins Feld führen kann, noch ein klinisches Erschei-
nungsbild, das in seiner Konsistenz auch nur annähernd jene
erstaunlichen sozialen Regelmäßigkeiten erreichte, wie sie
Durkheim in seiner frühen Arbeit aufgewiesen hatte.16 Und
Halbwachs zweifelt erneut am Sinn des epistemischen Gegen-
satzes »biologischer« und »sozialer« Ursachen des Selbst-
mords: wenn die damalige klinische Psychologie durchaus be-
reit war, »soziale Ursachen« des Phänomens anzuerkennen,
solange sich hinter diesem Etikett des »Sozialen« scheinbar in-
dividuelle »Ereignisse« verbargen, unerwiderte Leidenschaft,
Tod eines geliebten Menschen, Verlust von Hab und Gut, dann
stellt Halbwachs auch diese Sicht der Dinge in Frage, auch sie
bleiben Einflüsterungen des sens commun. Halbwachs nimmt
stattdessen wiederum eine folgenreiche gedankliche Wendung
vor, stellt das Verhältnis des Normalen zum Pathologischen
auf den Kopf: wer Hand an sich legt, ist in sozialer Hinsicht

16 Vgl. Les Causes du suicide, Paris 1930, S. 403–449, zuvor schon als Le suicide et
les maladies mentales, Revue philosophique 108, 1929, S. 321–360.
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 93



gleichzeitig völlig pathologisch und völlig normal – der »nor-
male« Mensch bleibt normal, wenn sich die soziale Umgebung,
das soziale Umfeld ändert, die seinem Leben Halt gegeben hat-
ten, wenn der Rahmen »pathologisch« wird, wenn das kollek-
tive Gleichgewicht von Individuum und Gesellschaft, Mensch
und Gruppe aus den Fugen springt. Der Selbstmord ist keine
kopflose, unwillkürliche Tat, es geht ihm ein Mindestmaß an
Reflexion voraus, die auf eine soziale Isolation antwortet, den
Einbruch der »sozialen Leere« erkennt.17 Die positive Seite die-
ses Entwurfs, die festen Rahmen der sozialen Integration, in
denen der Mensch der »Melancholie« widersteht, hat Halb-
wachs dann in seiner umfangreichen Arbeit ausführlich darge-
legt: er zieht die durkheimsche Linie über Durkheim hinaus,
über die familiären und konfessionellen Bindungen hinweg bis
zu den je eigentümlichen façons de vivre, unter deren Dach sich
Arbeit und Alltag, Haus und Hof, Raum und Zeit, Vergangen-
heit und Gegenwart aufs engste zusammenfügen, eine eigene
»Kultur« bestimmen, an deren Grenzen sich diese Bindungen
aufzulösen beginnen. Über alle Unterschiede hinweg ist es das
Maß sozialer Integration, das den Selbstmord »aufhält« und der
Bruch dieses Rahmens, der ihn ermöglicht – Halbwachs faßt
auch hier das durkheimsche Paradigma weiter, allgemeiner und
erfüllt es dennoch mit konkretem Leben.

17 Auch zu dieser Frage bleibt die Antwort Blondels nicht aus: in seinem wenige
Jahre später erschienenen Buch Le suicide, Strasbourg 1933, sieht er bei Halb-
wachs den alten Streit zwischen Individuum und Gesellschaft wiederbelebt, den
Burgfrieden von Psychologie und Soziologie gebrochen. Und ein weiteres Mal
läuft sein Gegenentwurf auf einen Spruch ex cathedra hinaus: Störungen des
sozialen »Rahmens« seien eine notwendige, keine hinreichende Bedingung des
Selbstmords, sondern immer müssen »Anlagen« dazu vorhanden sein. Statt aber
eine überzeugende »pathologische« Sicht dieser »melancholischen Krankheit« zu
entwickeln, wird das Gespräch unterbrochen: Halbwachs verstehe offensichtlich
nichts von Psychopathologie. Die Entgegnung des »Laien« fällt weniger scharf
aus, ohne allerdings die Unvereinbarkeit der Sichtweisen verschweigen zu wollen,
vgl. Revue philosophique 116, 1933, S. 473–475.
94 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Phänomenologie des Geistes und Topographie der
Gefühle – Von der kollektiven Psychologie zur

sozialen Morphologie und zurück

Welches ist nun das Gebiet der »kollektiven Psychologie«? Mit
seinen beiden großen Untersuchungen über das Gedächtnis
und den Selbstmord war Halbwachs in tiefste Bereiche des
Seelenlebens vorgedrungen, um dort die sozialen »Rahmen«
unserer Wahrnehmung, des menschlichen Denkens und Füh-
lens und damit auch die Stellung eines paradigmatischen Ent-
wurfs kenntlich zu machen: es sind soziale Tatbestände, von
denen hier die Rede ist, sie lassen sich deshalb nur durch sozia-
le Tatbestände erklären, und die Wissenschaft dieser Tatbestän-
de, die Soziologie, geht vollständig in der »kollektiven Psycho-
logie« auf. Gegen jede Verdinglichung im Sozialen sind es die
Wahrnehmungen und Vorstellungen, das Denken und Fühlen,
in dem die Menschen gemeinsam der Welt entgegentreten, sich
über sie verständigen, sie sich aneignen, und wird die Soziolo-
gie eine »reine« und dabei kollektive »Geisteswissenschaft« – es
gibt keine Wirklichkeit außer jener, deren Bilder wir vor uns
haben, und die Soziologie ist eine »transzendentale« Wissen-
schaft dieser Bilder und der Rahmen, von denen sie eingefaßt
sind.18 Der epistemologische Hintergrund dieses Entwurfs
drängt sich bei Halbwachs ganz unmißverständlich ins Blick-
feld: es gibt keine »Wissenschaft vom Menschen«, die sich au-
ßerhalb ihres »Sinns« bewegt, die aus dem völlig heterogenen

18 Und ganz selbstverständlich entwirft Halbwachs wie Durkheim diese Wissenschaft
als eine positive: denn der »Positivismus« Durkheims besagt ja nicht mehr und nicht
weniger als daß die »kollektive Psychologie« eine Wirklichkeit der Vorstellungen über
die Wirklichkeit zum Gegenstand hat, eine Wirklichkeit, die sich messen und wägen
läßt wie Dinge, ohne aber doch zu behaupten, wir hätten hier tatsächliche »Dinge«
vor uns. Schon ein kurzer Blick ins Register der berühmten Regeln der soziologischen
Methode zeigt, daß Durkheims »positivistische« Hypostasierung der sozialen Welt
wohl eher in der Wahrnehmung der Nachgeborenen stattfindet – zum »Dingcharak-
ter des Sozialen« finden sich im Vorwort René Königs doppelt so viel Einträge wie in
Durkheims »Pamphlet« selbst, und wenn man dort die einschlägigen Seiten liest,
bleibt kaum mehr etwas von einem soziologischen »Realismus« übrig. Stattdessen
ist der epistemologische Bruch, den dieses Vorgehen gegenüber den »praenotiones«
des Alltagsverständnisses vollzieht, bis heute eine der wesentlichen Voraussetzungen
für den wissenschaftlichen Anspruch des Fachs.
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 95



Bereich »natürlicher« Tatbestände den Sinn sozialer Tatbestän-
de erhellen könnte, und es gibt auch keine Wissenschaft vom
einzelnen Menschen – die Verallgemeinerung des Besonderen
kann ihre Widersprüche nur im Vertrauen auf einen common
sense behaupten, der selbst die »kollektiven Repräsentationen«
auf seine Gewährleistung verpflichtet. Wenn Halbwachs
schließlich seine Sicht der Dinge in einigen wenigen Arbeiten
zur »kollektiven Psychologie« ausführt, wird immer wieder
der allgemeine Zug dieses Entwurfs deutlich: von den Höhen
des erkennenden Geistes, der »reinen« Vernunft, bis in die Tie-
fen der menschlichen Gefühlswelt sind es allein die Menschen
als gesellschaftliche Wesen, die ihre Wirklichkeit derart unmit-
telbar teilen, daß wir sie in uns beschlossen glauben.

Halbwachs nimmt dabei Charles Blondels Introduction à la
psychologie collective zum Anlaß, erneut das Gebiet seiner
»kollektiven Psychologie« abzustecken: denn bei aller Ge-
meinsamkeit der beiden Entwürfe bleibt doch der entschei-
dende Unterschied, daß der Psychologe zwischen die Physio-
logie und eine soziologische »Seelenkunde« die »eigentliche«
Psychologie als »Wissenschaft des Individuums« eingefügt se-
hen wollte. Halbwachs stellt dies grundsätzlich in Frage: in sei-
ner Besprechung La psychologie collective d’après Charles Blon-
del und dann nochmals ein Jahrzehnt später, zu Beginn seines
Beitrags Individual consciousness and collective mind, der im
American Journal of Sociology erscheint, bestreitet er fast
gleichlautend schon die epistemologische Berechtigung dieses
Gedankens – es gibt keine Wissenschaft vom »Besonderen«.
Umgekehrt besteht zwischen dem epistemologischen Bereich
einer empirischen Psychologie des Körpers und dem Bereich
der »Seele« keinerlei Beziehung, sie bleiben völlig heterogen:
jene allgemeinen physischen Eigenheiten des Zusammenhangs
von Leib und Seele, die Verfassung des Gattungswesens Mensch
machen uns den Tieren gemein – desto unbedingter man den
Leib als Quelle der menschlichen Daseinsgestalt zu erkennen
glaubte, umso weiter entzogen sich alle »höheren« Ausprägun-
gen des Geisteslebens dem wissenschaftlichen Verständnis. Es
ist einzig die »kollektive Psychologie«, der diese Tatbestände
96 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



zugänglich werden, Tatbestände, in denen sämtliche Erschei-
nungen der menschlichen »Kultur« aufgehen, Glaube, Sitte,
Sprache, Kunst und Wissenschaft, es sind genau diese kollektiv
»apriorischen«, praktisch »transzendentalen« Formen, inner-
halb derer allein der Mensch die Welt wissen kann.

Halbwachs, der von hier aus, von den kollektiven Repräsen-
tationen den Weg zur sozialen Morphologie weist, dorthin, wo
menschliches Handeln, das selbst nur durch eine »kollektive
Psychologie« erklärbar ist, feste Gestalt annimmt, wo es sich
der Zeit und des Raumes bemächtigt, im Materiellen, in der
stofflichen Welt seine Spuren hinterläßt, um dann erneut von
den Vorstellungen der Menschen Besitz zu ergreifen, Halb-
wachs schlägt im selben Augenblick, und alles unter dem Dach
der »kollektiven Psychologie«, den gedanklichen Bogen zu ei-
nem scheinbar ganz entgegengesetzten Stoff: sein Versuch Zur
kollektiven Psychologie der Vernunft macht selbst das »reine«
Denken als ganz gesellschaftliches namhaft, als soziale Praxis
geteilter, kollektiver Repräsentationen. Dieser soziologische
Befund ist auch damals noch unerhört: das Vernunftdenken,
die seit der cartesianischen Aufklärung in sich wohl gefügte
Ordnung des Verstandes, dem eine gleichermaßen »vernünf-
tig« geartete »Ordnung der Dinge« erkennbar wurde, hatte
den frühen Empirismus, Kants transzendentalen Idealismus,
lebensphilosophische Hermeneutik und »wissenschaftliche«
Anthropologie insofern überstanden, als der »erfahrende«, die
Welt »anschauend« sich aneignende Mensch Einzelner geblie-
ben war – wie man das Verhältnis menschlicher Erkenntnis zu
ihren Gegenständen auch ansehen wollte, seine sozialen »Be-
dingungen der Möglichkeit« lagen außerhalb des Gesichtskrei-
ses. Halbwachs erschließt dieses Feld zunächst im Anschluß
an jene zeitgenössischen Fragen der Anthropologie und Eth-
nologie, denen das »primitive Denken« zur Herausforderung
wurde: spätestens mit Lévy-Bruhl, auch er stark von Durk-
heim beeinflußt, hatte die »Logik der Dinge« ein anderes Ge-
sicht bekommen, das »prälogische« Denken der »Naturvöl-
ker« eine eigene Logik zu Tage gefördert, in der sich die »ratio-
nalen« Techniken des »Werkzeugmenschen« mit der scheinbar
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 97



völlig »irrationalen« Kosmologie der Stämme verschränkten.
Und auch bei Halbwachs ist es Durkheim, der die Vorlage für
seine soziologische »Vernunftkritik« liefert: in den Elementa-
ren Formen des religiösen Lebens, an denen Durkheim eine Ent-
sprechung der Strukturen kosmologischer Vorstellungen und
der sozialen Struktur des Stammes als ein »Urbild« der »Ent-
sprechung sozialer und mentaler Strukturen« überhaupt auf-
zuweisen versucht hatte, läuft der »Zweck« jener irrationalen
Sicht der Gegenstandswelt auf sich selbst zu, auf die Stärkung
der Gruppe und der kollektiven Repräsentationen, in denen sie
sich erfährt, sich die Gesellschaft selbst zum Ziel wird – die
»objektive Vernunft« ist auch für Halbwachs relativ zur Ob-
jektivität der gelebten sozialen Praxis.19

Wenn Halbwachs sich von dort schließlich ins Reich der
»reinen Logik« begibt, zum kantschen »Verstand nur mit sich
selbst«, dann bahnt sich die Darstellung auch hier ihren Weg
zu den kollektiven Anfangsgründen der Urteilskraft. Halb-
wachs geht dabei nicht näher auf den erkenntniskritischen
Gehalt der kantschen Lehre ein, obgleich die soziologische
Wendung des Verhältnisses von »Anschauung« und »Begriff«,
wie sie Durkheim vorgenommen hatte, stillschweigend im
Raum steht: daß die »Kategorien« und »Anschauungsfor-
men«, die der Wahrnehmung erst Erkenntnischarakter verlei-
hen, ohne sie aber »leer« bleiben, nie individuell transzenden-
tale sind, sondern immer in gemeinsamen Lebensvollzügen der
Menschen geteilte Repräsentationen – wenn die kantsche
Transzendentalphilosophie gegen eine Vorstellung von der

19 Eine der großen Fragen, die damals, in eben diesem Zusammenhang, nach dem
»genealogischen« Verhältnis von Religion, Technik und Wissenschaft gestellt
wurden, entscheidet Halbwachs wiederum im Sinne Durkheims: der »technische«
Mensch mit seinen Artefakten, auch sie Ergebnis kollektiver Praxis, transzendiert
diese Praxis erst in kollektiven Repräsentationen über den »Sinn« aller Erschei-
nungen, die Welt als solche und als Ganzes, und es ist die Religion, es sind die reli-
giösen Vorstellungen, die zuerst eine solche »quasi-systematische« Weltsicht
zustande bringen – von hier zur Wissenschaft, die immer eine solche Systemati-
sierung voraussetzt, eine geistige Ordnung der Dinge, die nur innerhalb bestimm-
ter Gruppen und mit ihrer Entwicklung geteilter Vorstellungen, gemeinsamer
Begriffe entstehen kann, führt kein positiv »evolutionärer« Weg, aber die gedachte
Entsprechung dieser »symbolischen Formen« liegt näher als alles andere.
98 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Unmittelbarkeit des erkennenden »Verstandes« und der »an-
schauenden« Erkenntnis gleichermaßen gerichtet war, dann
war es die Soziologie Durkheims gegen jede Vorstellung da-
von, der Mensch »besitze«, in natura, selbst auch nur die
grundlegendsten Kategorien seiner Weltanschauung »für
sich«. Stattdessen beschäftigt sich Halbwachs mit der »reinen
Logik« selbst, und seine Schlüsse und Umkehrschlüsse sind
erstaunlich. Die logische Grenze zwischen »Analyse« und
»Synthese« wird »soziologisch« aufgeweicht: jedes Urteil,
auch das »synthetische«, ist insofern analytisch, als sein »Prä-
dikat« im Denken schon »gegeben« sein muß, damit die Frage
überhaupt beantwortet werden kann, und die »Analyse« be-
inhaltet immer eine »Synthese«, die aus dem sinnlosem Raum
des »Gegebenen« dem »Subjekt« ein »Prädikat« verleiht – nur
die praktische Ordnung der »Perspektiven« bereitet den Stoff
für die »gesellschaftliche Urteilskraft«, und ihre Logik in praxi
ist unauflöslich mit den kollektiven Erfahrungen der Men-
schen, den kollektiven Vorstellungen verbunden, die sie sich
von ihrer Erfahrung machen. Die »Bildung des wissenschaft-
lichen Geistes«, über die Gaston Bachelard im selben Jahr er-
zählt hatte, sie ist auch für Halbwachs ein konstruktiver Vor-
gang: von der mythischen Erfahrung der Naturvölker zu den
physikalischen, logischen, mathematischen Erkenntnissen der
Gegenwart sind es kollektive Logiken, die unsere Weltan-
schauung in Formen gießen, sind es von bestimmten Gruppen
geteilte »Kategorien« des Begründens und Urteilens, die zu
unser aller Kategorien geworden sind. Maurice Halbwachs hat
kurz nach seiner »kollektiven Psychologie der Urteilskraft«
ein Lehrstück über das kollektive Gedächtnis der Musiker ge-
schrieben:20 von seiner kollektiven Psychologie der Vernunft
reicht der Gedankenkreis bis in die künstlerische Praxis und
von dort erneut in die Welt der Gefühle – die fiktive Einsam-
keit des Wahrnehmens, Denkens und Empfindens weicht

20 La mémoire collective chez les musiciens, Revue philosophique 127, 1939, S. 136–
165, später in La mémoire collective, Paris 1950 und 1970, S. 168–201, erweiterte
Neuauflage 1997, dort S. 19–51.
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 99



überall seinen realen »Bedingungen der Möglichkeit«, Bedin-
gungen, die sich nur in den gemeinsamen menschlichen Le-
bensvollzügen erfüllen.

Wenn sich nun also das Gebiet der »kollektiven Psycholo-
gie« bis in die scheinbar einsamen Höhen des menschlichen
Geistes erstreckt, dann hat Maurice Halbwachs immer auch
ihr »anderes Ende«, ihre Macht im Reich innerster Gefühle
vor Augen: am häuslichen Herd entfaltet sie ihre ganze Kraft
und Fülle, in den Gemeinschaften der Gläubigen setzt sie tief-
ste Empfindungen frei, sie prägt die Bedürfnisse und Antriebe
der Klassen – von seiner Classe ouvrière über die Cadres so-
ciaux de la mémoire und die Causes du suicide bis zur Esquisse
d’une psychologie des classes sociales hatte Halbwachs dieses
Gebiet wieder und wieder zu erschließen versucht. In einer
letzten, kurz nach seinem Tod veröffentlichten Arbeit, L’ex-
pression des émotions et la société�� verdichtet Halbwachs
schließlich den ganzen Gedanken auf engstem Raum, macht
den Zugriff der »Gesellschaft«, oder besser der gesellschaftli-
chen Gruppen auf die menschliche »Seele« auch dort nachvoll-
ziehbar, wo »natürlichste« Empfindungen, ohnmächtige Ge-
fühle, ungestüme Leidenschaften ihren Ausdruck zu finden
scheinen: am eindrücklichsten bei den Naturvölkern, dann in
den »traditionalen« Gesellschaften gleicht der Gefühlsaus-
druck einer mehr oder weniger strengen »Sprache«, bringt
eine »soziale Disziplin« der Gefühle�zum sprechen, eine »so-
ziale Dressur«, die Anpassung und Vorwegnahme kollektiver
Erwartungen untrennbar mischt, sie in Fleisch und Blut über-
gehen läßt – eine durch und durch soziale Ordnung der Ex-
pressivität. Halbwachs geht hier aber noch weiter, die soziale
Konventionalität, die kollektive Konditionierung des Ge-
fühlsausdrucks bemächtigt sich nun der Gefühle selbst: als die
»kollektive Psychologie« der »Psychologen« gerade diese
Konventionalität des Gefühlsausdrucks noch zugestehen
konnte, ohne dabei das »Innerste« des Menschen erreicht zu
sehen, eine Vorstellung, die schon Marcel Mauss aufgesprengt,
deren praktisches »Substrat« sehr viel tiefer in den Menschen
hinein verlegt hatte, mit seinen kollektiven »Techniken des
100 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Körpers«,21 die gleichzeitig eine »Gefühlstechnik« beinhalten,
in denen sich die Qualifizierung des Körpers mit der Qualifi-
zierung der Seele schier ununterscheidbar verbindet, als noch
immer ein Rest eben dieser Trennung von sozialer Konvention
und individueller Emotion bestand, ebnet Halbwachs ihre epi-
stemischen Grenzen vollends ein – wie sehr auch die kollekti-
ven »Techniken« des Gefühlsausdrucks, die sozialen Konven-
tionen ihr geradezu gewaltsames Recht auf die menschliche
»Seele« geltend machen, überall sind die Gefühle der Men-
schen in eine ganze Welt gemeinsamer Lebensvollzüge ver-
strickt, die sich die Dinge aneignen und in Raum und Zeit ei-
nen »Rahmen« geben, während diese kollektive Aneignung in
jedem Augenblick die ganze Welt der Gedanken und Gefühle
wachzurufen in der Lage ist, aus der sie einst selbst entsprang.
Hier endlich beginnt die »kollektive Psychologie« des Mau-
rice Halbwachs als »soziale Morphoplogie« greifbare Gestalt
anzunehmen.

Emile Durkheim hatte seine Soziologie als »kollektive Psy-
chologie« gefaßt, die soziale Tatsachen allein als psychische Tat-
sachen begreift, dabei aber ihren Geltungsbereich bis dorthin
ausgedehnt, wo sie dann im Materiellen ihre Spuren hinterlas-
sen, sich der Gegenstandswelt bemächtigen, in Raum und Zeit
sichtbares, stoffliches Dasein gewinnen – Halbwachs entfaltet
diesen Entwurf nun in seiner ganzen gedanklichen Tragweite
und bringt ihn zum sprechen. Seine soziale�Morphologie, für die
Halbwachs schon früh eine beeindruckende Studie über die
Entwicklung des Pariser Stadtbildes geliefert hatte,22 ist in al-
len Arbeiten gegenwärtig: von der Classe ouvrière, deren »Be-
wußtsein« immer ein Gesamt von Repräsentationen meint,
über ihren symbolischen und materiellen »Platz« in der Gesell-
schaft, der an gemeinsamen Zeichen der »Lebensführung«, im

21 Zuerst im Journal de Psychologie Normale et Pathologique 32, 1936, S. 271–293,
dann Sociologie et anthropologie, Paris 1950, S. 363–386, vgl. auch Soziologie und
Anthropologie, Frankfurt 1989, Bd. 2, S. 197–220.

22 Les expropriations et le prix des terrains à Paris (1860–1900), Paris 1909, die ersten
beiden Kapitel in einer Neuauflage als La population et les tracés de voies à Paris
depuis cent ans, Paris 1928.
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 101



Alltagsleben erkennbar wird, über dann die Cadres sociaux de
la mèmoire, in denen sich die räumlichen Zeichen der kollekti-
ven Aneignung des Raumes, die Macht kollektiv ergriffener
Zeit ins Erinnern schieben, bis zu seiner Morphologie sociale
versucht Halbwachs, das untrennbare Verhältnis der kollekti-
ven Psychologie zu ihren Schöpfungen zu veranschaulichen.23

Wiederum Marcel Mauss hatte dieses Verhältnis, eine kollekti-
ve Ordnung der Zeit, den geteilten Rhythmus des Lebens und
eine gleichzeitig geordnete Topographie, ihre »Belebung« des
Raumes in seinem Essai sur les variations saisonnières des socié-
tés Eskimos für ein »Naturvolk« nachgezeichnet,24 Halbwachs
zeigt nun an der bäuerlichen Kultur und am städtischen Raum
mit seinen »Klassen« ganz Ähnliches: die enge Verflechtung
der ländlichen Gruppen mit dem von ihnen bevölkerten Raum,
den Zusammenhang von Familie und Haus, Arbeit und Schol-
le, eine besondere »Lebensweise«, die sich im Materiellen ver-
festigt, der Gruppe Stabilität und Dauer verleiht – und die Räu-
me der städtischen Klassen, ihre Stadtviertel, die Eigenart ihrer
Ausdehnung und Gliederung, der Ballung und Streuung ihrer
Bewohner, ihre Wirkungen auf kollektive Bedürfnisse und Ge-
schmäcke, ihr wirtschaftliches Leben, ihre Märkte und Ge-
schäfte, ihre Straßen und Plätze, all dies verleiht dem Bewußt-
sein der Klassen eine durchaus unscharfes, aber desto bezwin-
genderes Bild ihrer Existenz. In seinen Arbeiten zum »Ge-
dächtnis« hat Halbwachs die »kollektive Psychologie« tief in
diesen morphologischen »Bannkreis« gezogen, sie in einem so-
zialen Raum und einer sozialen Zeit verankert: die Cadres soci-
aux de la mémoire geben zuerst den Blick darauf frei, die Topo-
graphie légendaire bringt den sozialen Raum ins Gedächtnis25

und La mémoire collective schließlich liefert den Entwurf einer
kollektiven Psychologie der »Anschauungsformen« – im Be-

23 Morphologie sociale, Paris 1938, Neuauflage 1970.
24 Année sociologique 9, 1904/1905, S. 39–132, später in Sociologie et anthropologie,

dritte Auflage, Paris 1966, S. 389–477, vgl. Soziologie und Anthropologie, Bd. 1, S.
181–278.

25 La Topographie légendaires des Evanglies en Terre Sainte, Etude de mémoire collec-
tive, Paris 1941.
102 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



wußtsein der gesellschaftlichen Gruppen entsteht dort eine
klare Vorstellung ihrer selbst, wo sie sich Raum und Zeit aneig-
nen, das Leben der Menschen in Materie gießen und ihm einen
Rhythmus geben. Die materiellen Formen, in denen sich die so-
zialen Gruppen verkörpern, werden zum ursprünglichen Prin-
zip ihrer Stabilität, die Gruppe entwickelt ein Bewußtsein von
ihrem »Körper«, vom Raum, den sie innehat, von der Zeit, die
sie ergreift, und es sind diese Bilder Ergebnis einer kollektiven
Aneignung der Gegenstandswelt, in deren materiellen Prägun-
gen sie sich zuletzt wiedererkennt. Die »soziale Morphologie«
des Maurice Halbwachs beschreibt die Gestaltwerdungen
menschlichen Handelns, Hinterlassenschaften einer kollekti-
ven Psychologie, welche nun ihrerseits Besitz vom Bewußtsein
der Menschen ergreifen: materielle »Formen« spiegeln nicht
nur die soziale Arbeit des Menschen an der Welt, verdichten
nicht nur ihre »Psychologie«, sondern prägen die »Seele«
selbst, bebildern das menschliche Empfinden, sie liegen am Ur-
sprung der tiefsten und beständigsten, der essentiellsten Reprä-
sentationen einer Gruppe, verfügen gleichsam eine »soziale
Topographie« der Gefühle – die »kollektive Psychologie« er-
streckt sich auf alle Lebensäußerungen, sie reicht von der ab-
strakten »Vernunft« zu den konkreten Gefühlen, und sie hin-
terläßt in der Welt greifbaren Spuren, die sich erneut des
menschlichen Denkens und Fühlens bemächtigen.

Der Rahmen und die Bilder – Maurice Halbwachs,
die kollektive Psychologie und eine Wissenschaft

vom Menschen

Als Maurice Halbwachs sein Unternehmen einer »psychologie
collective« beginnt, ist die ehemals neue Welt, der Kontinent
einer »Wissenschaft vom Menschen« schon aufgeteilt und be-
siedelt: Geschichte, Psychologie, Ethnologie, Anthropologie,
sie alle hatten damals ihren Platz längst gefunden, und selbst
die Soziologie war nach vielen Mühen im Kreis dieser Fächer
angekommen – als eine Art »Restwissenschaft«, der nun das
übrig blieb, was die anderen nicht ausdrücklich ihren Gegen-
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 103



standsbereichen zurechneten. Denn bevor man ihren erstaun-
lichen Siegeszug als Wissenschaft vom »sozialen Handeln« ah-
nen konnte, bevor der Positivismus das Festland eroberte, war
die Soziologie Durkheims als ganze schon gescheitert: der an-
fänglich noch rege Austausch zwischen den humanwissen-
schaftlichen Fächern, die unter dem frischen Eindruck dieser
Soziologie ihre kanonischen Korsagen zu lockern versuchten,
die ihre »neue« Geschichte als »Sozialgeschichte«, ihre Psy-
chologie als »Sozialpsychologie« umzudeuten unternahmen,
dieser zunächst fruchtbare Dialog, an dem sich gerade Halb-
wachs immer wieder beteiligt, er kommt doch zu einem Ende
– das über allem Trennende bleibt der große Anspruch einer
»Wissenschaft vom Menschen«, in der es keine anderen Tatbe-
stände gibt als solche, die sich nur in ihrer eigenen Ordnung,
nur durch sich selbst erklären lassen. Während die Psychologie
– ihrerseits zerrissen zwischen einem naturwissenschaftlichen
Paradigma, das den »wirklichen« Menschen nicht mehr er-
reichte, ihn als bloße »Maschine« begriff, ohne seine Eigenart
fassen zu können, und den vielgestaltigen Versuchen, diese Ei-
genart auf allgemeine Begriffe zu bringen – nun das »Soziale«
entdeckte, zuletzt aber ihre Rechte am »Individuellen« vertei-
digte, während dann die Geschichte begann, sich über das
nackte »Geschehen« hinwegzusetzen, auch hier das »Soziale«
des Gegenstandes auszumessen, um das »Historische« schließ-
lich in ihren Geltungsbereich zurückzuholen, während dieser
Zeit verteidigt Halbwachs nicht nur den ehemaligen Anspruch
der école sociologique, sondern verleiht ihren frühen, manchmal
nur flüchtigen Intuitionen gedankliche Tiefe, füllt ihre oft nur
abstrakten Umrisse mit kräftigen Farben, einer Phänomenolo-
gie der konkreten sozialen Lebensbedingungen: die »kollekti-
ve Psychologie«, um die sich das Denken des Maurice Halb-
wachs immer bewegt hat, sie befruchtet und entfaltet das Erbe
Durkheims, bildet die Mitte der Soziologie, als dem Entwurf
einer ungeteilten »Wissenschaft vom Menschen«.

Und wenn Halbwachs dieser Wissenschaft einen Gegen-
standsbereich vorbehält, der sämtliche menschlichen Lebens-
äußerungen einschließt, dann führt er mit letzter Folgerichtig-
104 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



keit einen gedanklichen Entwurf zu Ende, dessen epistemolo-
gische Kraft inmitten der epistemischen Auseinandersetzun-
gen der Paradigmen und Disziplinen bis heute ungebrochen
bleibt: indem »seine« Wissenschaft auf der grundsätzlichen
Andersartigkeit, der radikalen epistemologischen Heterogeni-
tät ihrer Gegenstände im Verhältnis zu allen anderen, den Ge-
genständen einer Wissenschaft von der »Natur« besteht, sie als
»kollektive Psychologie« von Tatbeständen der Bedeutung
spricht, an die jede Naturwissenschaft ihre Maßstäbe nur legen
kann, insofern sie selbst diese Heterogenität durch Bedeutung
aufzuheben versucht, beharrt sie gleichermaßen auf der kollek-
tiven Natur dieser Eigenart – der nackte Mensch ist eine Na-
turtatsache, der Mensch, um den es der Soziologie geht, ist von
Berginn an, immer und überall sozial, ein Tatbestand der Kul-
tur. Daß Halbwachs hier die Begriffe Durkheims mit Leben
füllt und gleichzeitig von sozialen »Tatbeständen« spricht,
auch dies hat seinen Sinn: nie steht in Frage, daß sich die Wis-
senschaft Begriffe über »etwas« bilden muß, welches ihr dann
zum Gegenstand wird, das Verhältnis von Begriff und Wirk-
lichkeit münzt die »kollektive Psychologie« aber in eine Wirk-
lichkeit der »Begriffe«, der gemeinsamen Vorstellungen und
Gefühle um, die sich erneut und »unmittelbar« ihrer Wirklich-
keit bemächtigen – sind dies keine Tatbestände, dann verliert
jede »Wissenschaft vom Menschen« ihren Gegenstand und
ihre Berechtigung.

Es ist also die »Gesellschaft«, als »transzendentale Instituti-
on«, es sind die sozialen Gruppen als Quelle gemeinsamer,
»unvordenklicher« Kategorien, die gemeinsame Weltaneig-
nung als Werkstätte der »Anschauungsformen«, die den Ge-
genstand einer »kollektiven Psychologie« bilden: wenn die
»Gesellschaft« eine Abstraktion bleibt, bis sie im konkreten
gesellschaftlichen Leben aufgeht, dann bleibt das »Individu-
um« die sinnlose Abstraktion schlechthin – der Kollektivsin-
gular »Mensch« verdunkelt die Tatsache, daß wir nur die Men-
schen kennen, über »den« Menschen nur sprechen können,
weil wir selbst in seinem Plural leben. Maurice Halbwachs hat
dieses Verhältnis von Mensch und Gesellschaft früh in eine
© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 105



dialogische Begriffseinheit gefaßt: die »Rahmen« und die »Bil-
der« sind es, an denen er die ineinander greifende Bedingungen
sinnfällig werden läßt, die das Verhältnis gesellschaftlicher
»Strukturen« zu ihrem »Stoff«, der »Formen« zu ihrem »In-
halt« bestimmt – Halbwachs sieht den Reichtum der Bilder,
der konkreten Repräsentationen, die sich die Menschen von
ihrer Welt »anfertigen«, Bilder, die nicht in ihrem »Rahmen«
aufgehen, und einen »Rahmen«, der sich nicht in seinen Bil-
dern erschöpft, die festgefügten, bis in Raum und Zeit sich er-
streckenden Kategorien des Wahrnehmens, Denkens und Füh-
lens, wie sie die »kollektive Psychologie« hinterläßt. Und doch
sind Rahmen und Bilder ihrem Wesen nach aus dem selben
Stoff: es sind kollektive Repräsentationen, gemeinsame Vor-
stellungen, es ist das geteilte »Erleben«, die menschliche Ar-
beit an der Welt, wovon die Soziologie spricht – wenn dies der
Gegenstand einer »Wissenschaft vom Menschen« sein sollte,
der einzige, der ihr und nur ihr allein zugänglich werden kann,
dann ist Maurice Halbwachs einer ihrer großen Ahnen.
106 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie


	Stephan Egger
	Der Rahmen und die Bilder

	Motive einer kollektiven Psychologie bei Maurice Halbwachs
	Die Mitte der Soziologie – Durkheim, Halbwachs und die Erfindung einer »kollektiven Psychologie«

	Gedächtnis, Sprache, Freitod – Erkundungen eines Paradigmas
	Phänomenologie des Geistes und Topographie der Gefühle – Von der kollektiven Psychologie zur sozi...
	Der Rahmen und die Bilder – Maurice Halbwachs, die kollektive Psychologie und eine Wissenschaft v...

