Stephan Egger

Der Rahmen und die Bilder

Motive einer kollektiven Psychologie
bei Maurice Halbwachs

Wenn die Geschichte der »Wissenschaften vom Menschen«
ihre Unschuld spétestens verlor, als man begann, ihre prakti-
sche Geschichte zu schreiben, eine Geschichte der zuletzt frag-
wirdigen Machtergreifung des Wissens Uber seine Gegenstéan-
de, dann steht doch neben dieser negativen »Ordnung der Din-
ge«, neben ihren »Genealogien« noch eine andere, eine Ge-
schichte der Weigerung ihrer einzelnen Fécher, die eigene »Le-
gende« einer gemeinsamen Lesart ihres Gegenstandsbereichs
zu opfern — den »Wissenschaften vom Menschen, deren epi-
stemologische Entschleierung nun einen ihren letzten episte-
mischen Zufluchtsorte zu bezeichnen scheint, fehlt bis heute
das Erbe einer positiven Vergangenheit. Welche Bruchstiicke
jener »verlorenen Forme, die sich bei der Suche nach einer sol-
chen Vergangenheit finden mif3ten, wéren wohl in der Lage,
dem unvergleichlichen Reichtum dieses Wissens seine Her-
kunft, seine Ausmaf3e und ein Selbstverstandnis zu vermitteln,
das daraus erwachsen konnte?

Maurice Halbwachs, fast vergessener »Klassiker« einer Zeit,
in der sich ihre schon weit verzweigten Féacher, miteinander
und gegeneinander, letzte Deutungsrechte zu erstreiten ver-
suchten, in der sich ihre Wege kreuzten, um schliellich der ei-
genen Zukunft zu folgen, Halbwachs hat ein Werk hinterlas-
sen, das immer wieder Spuren dieser Begegnung zeigt, das aber
selbst und von Beginn an den weiten Fragekreis dieser »Wis-
senschaften vom Menschen« durchmif3t und dabei eine Ge-
schlossenheit besitzt, an der die unausgeschdpften Mdoglich-
keiten einer gemeinsamen Lesart ihrer Gegenstande sinnfallig
werden: von der Politischen Okonomie zur Psychologie, von

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 79



der Demographie zur sozialen Morphologie erstreckt sich bei
Halbwachs das Gebiet, dessen radikale Heterogenitat gegen-
Uber allen anderen Wissenschaften gleichzeitig seine epistemi-
sche Homogenitat, eine Fragestellung fordert. Und wenn
Halbwachs sich dieses unerforschte Land erschlief3t, von den
Klassen zum Gedachtnis und von dort in die Grof3stadt auf-
macht, dann nimmt er diese eine Frage mit, der Durkheim sei-
ne Schule zueignete: durch die vielen Gegenstéande des Werks
bricht immer jener eine Zusammenhang durch, den die »kol-
lektive Psychologie« Durkheims benennt — er bildet die Mitte
der Soziologie, meint ihren Gegenstand schlechthin. Wo liegen
die Urspriinge dieser Frage, wie hat Maurice Halbwachs sie
verstanden, wie hat er sie festgehalten und entwickelt?

Die Mitte der Soziologie — Durkheim, Halbwachs
und die Erfindung einer »kollektiven Psychologie«

Als Maurice Halbwachs um die Jahrhundertwende mit Durk-
heims école sociologique in Beriihrung kommt, war das »Zeital-
ter der Wissenschaft« langst angebrochen, die abendlandische
Geisteslandschaft, lange schon in ihren Grundfesten erschiit-
tert, lag nun véllig verdndert da: von den Deutungsanspriichen
der Philosophie, unter deren Dach sich noch ein Jahrhundert
zuvor samtliche Fragen des Menschen tber die Natur und ihn
selbst versammelten, waren nach dem Aufstieg der »Geschich-
te«, vor allem aber den stiirmischen Eroberungen der Natur-
wissenschaften nur Reste geblieben, und das schnelle Wachs-
tum der Erkenntnisse und die Verselbstdndigung ganzer Stoff-
gebiete auch in den »Wissenschaften vom Menschen« hatten
schlief3lich diesen grof3en Wandel besiegelt — wohin dieses wis-
senschaftliche Grindungsfieber drang, schien das Ende aller
Metaphysik gekommen, das Ende der Schopfungsgeschichte,
des Glaubens und der cogito. Daf? die Entwicklung einer empi-
rischen »Psychologie, einer Erforschung des »Geistes« und
der »Seelex, die bis in den letzten Winkel und damit gleichzei-
tig in die Mitte des Bewuf3tseins der Philosophie als einer Phi-
losophie des BewuR3tseins vorstie3, gehort geradezu zwangs-

80 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



laufig in die »Genealogie« dieser machtigen Umwaélzungen: die
Elemente der Psychophysik Fechners begriinden eine experi-
mentelle Wissenschaft vom »Geist«, Wilhelm Wundt lehrt nur
wenig spéter die »Psychologie aus Sicht der Naturwissenschaf-
ten, ein Jahrzehnt darauf veréffentlicht er seine Grundziige
der Physiologischen Psychologie, und die Ausstrahlung dieses
Paradigmas ist ungeheuer, die experimentelle »Seelenkunde«
wird nun zur Mitte einer neuen Wissenschaft.! Und auch in
Frankreich kommt diese Botschaft an: Théodule Ribot, lange
vertraut mit den Entwicklungen der englischen und gerade
auch der deutschen psychologischen Schule, wird zu ihrem
dortigen Griinder, Inhaber eines eigens geschaffenen Lehr-
stuhls fur experimentelle und vergleichende Psychologie am
Collége de France und Herausgeber jener Revue philosophique,
in der Maurice Halbwachs viele Jahre danach zum ersten Mal
Durkheims Sicht der Dinge darstellen wird? — die Psychologie
und der »Psychologismus« gehorten zu den grol3en geistigen
Herausforderungen der Zeit.

Doch das Ende der »rationalen« Psychologie, der philoso-
phischen »Seelenschau, des spekulativen Spiritualismus und
der Aufstieg einer experimentellen Wissenschaft vom Men-
schen, gestltzt von einem positivistischen Erkenntnisglauben,
den spéter der Behaviorismus kanonisierte, diese vollige Um-
kehrung der »\ernunft« hatte weder die epstemologische noch
eine praktische Einheit der Psychologie erzwingen kénnen: als
»Technike, deren wissenschaftliche Gultigkeit doch ganz of-

1 Auch wenn sich das »psychologische Paradigma« vor der Jahrhundertwende aus
verschiedenen Quellen speist, die deutsche Psychologie bei Fechner und Wundt
aus philosophischen Fragen herauswachst, wahrend in England und Amerika vor
allem der darwinsche Evolutionismus einen (berragenden Einflul? ausibt, so
bringt doch gerade die experimentelle Praxis den entscheidenden Durchbruch im
Hinblick auf seine institutionelle Verankerung, eine »Politik des Laboratoriumsc,
die vor allem in der neuen Welt hdchst erfolgreich betrieben wird. Fir einen kur-
zen und klugen epistemologischen Uberblick immer noch Michel Bernards Bei-
trag in der von Frangois Chatelet herausgegebenen Geschichte der Philosophie,
Band 7, Frankfurt, Berlin und Wien 1975, S. 15-101.

2 Dazu Laurent Mucchielli, Aux origines de la psychologie universitaire en France
(1870-1900): enjeux intellectuels, contexte politique, réseaux et stratégies d’alli-
ance autour de la Revue philosophique de Théodule Ribot, Annals of Science 55,
1998, S. 263-289.

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 81



fensichtlich auf einer anderen, naturwissenschaftlichen Pro-
blematik beruhte, mit einem apriorischen Begriff von Objekti-
vitat, der wesentlich in einer Methode aufzugehen schien, war
der experimentellen Psychologie die Einzigartigkeit ihres Ge-
genstandes, das »Subjekt« abhanden gekommen, einer Wissen-
schaft vom Menschen der Mensch selbst. Und in den »prakti-
schen« Bereichen des Fachs standen eigene Fragen, eigene
»Dispositive« im Vordergrund: die »humanistischex, die klini-
sche Psychologie bewegte sich im epistemischen Bannkreis
vom »Normalen« und »Pathologischen«, aus dem und in den
immer wieder, eng verschwistert, medizinische und kriminolo-
gische Motive treten, ein Dualismus von Vererbung und »Mi-
lieuk, der sich im Krankenhaus, in den Anstalten und Gefang-
nissen und von dort ins BewuBtsein der Gesellschaft seinen
Weg bahnt. Und dennoch, vielleicht auch deshalb, blieb die
Psychologie eine Herausforderung: als ein naturwissenschaftli-
ches Paradigma fur die »Wissenschaften vom Menscheng, als
Anspruch tberhaupt, diesen Menschen »beschreiben« zu kon-
nen, als Frage nach ihrem Gegenstandsbereich dieser Wissen-
schaften, schlielich auch als ein neuer Gegenstand der sozia-
len Phantasie.

Es ist nun zuerst Durkheim, der diesen eng gezogenen epi-
stemologischen Knoten auf radikale Weise zu zerschlagen ver-
sucht, und er wird dabei zum Schopfer eines neuen Paradig-
mas: seine »Soziologie«, die sich als die letzte der »Wissen-
schaften vom Menschen« ihren Platz an der Sonne zu erkamp-
fen aufmacht und dabei nicht nur gegen die alte rationalistische
Philosophie, sondern gegen alle Gebietsansprtiche des Biolo-
gismus und naturalistischen Psychologismus in den »neuen«
Wissenschaften vom Menschen Einspruch erhob, auch gegen
jede konkretistische Versuchung eines common sense Uber die
»Gesetze des Sozialen«, der damals bis tief in die Literatur
reichte, eben diese Soziologie Durkheims schreibt die Lesarten
des Gegenstandes voéllig um — ihr Gebiet sind die »kollektiven
Vorstellungen«, wird das »kollektive BewuRtsein«. Durkheim
16st hier mit einem Handstreich gleich mehrere Widerspriiche
auf, die sich zwischen rationalistischer Philosophie und natu-

82 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



ralistischer Psychologie fast zwangsléaufig einstellten, den Sub-
jektivismus der philosophischen »Seelenschau« und den Ob-
jektivismus einer Psychologie, deren Gegenstand nun jede
menschliche Eigenart verloren hatte: wenn schon Auguste
Comte in seinen Cours de philosophie positive scharf zwischen
»Biologie« und »Soziologie« scheiden wollte, den »positiven«
Wissenschaften, die auch eine Psychologie als letzten Zu-
fluchtsort der Metaphysik hinter sich lassen, zwischen einer
positiven Wissenschaft vom Leben und einer der »Seelex, die
daneben keine »Wissenschaft vom Subjekt« zulief3en, dann
entwerfen die Regeln der soziologischen Methode diese comte-
sche »Seelenkunde« als eine positive Wissenschaft von den
»kollektiven Vorstellungen, als einen homogenen Bereich, der
restlos in den sozialen »Kategorien« des menschlichen Welt-
verhaltnisses aufgeht. Der gleichzeitig antinaturalistische und
antiobjektivistische Zug dieses beispiellosen Entwurfs, gegen
eine »Natur« des menschlichen Denkens und Handelns, tiber-
haupt gegen jede Art seiner Verdinglichung, lauft epistemolo-
gisch auf eine grundsatzliche Trennung zweier »Psychologien«
hinaus: eine der Gattung, eine Physiologie, und die soziale Psy-
chologie gesellschaftlicher Gruppen, die psychologie collective —
die Wirklichkeitsbereiche dieser beiden Wissenschaften blei-
ben radikal heterogen und nichts liegt zwischen ihnen. Tat-
sdchlich weist Durkheim hier in einer durchaus »rationalisti-
schen« tour de force, den Naturwissenschaft und einer »Wis-
senschaft vom Menschen« klar ihre Aufgaben zu, und das Er-
gebnis ist eindeutig: die »Natur«, auch sie eine Vorstellung des
menschlichen Geistes, kann Uber »soziale Tatsachen« keine
Aussagen treffen, die Fragestellung der Naturwissenschaften
ist eine andere, ihr epistemologischer Anspruch zerbricht al-
lein schon an der ungeheuren Vielfalt der sozialen Erscheinun-
gen, und wenn die Natur der Gattung diese Erscheinungen
nicht erreicht, dann eben deshalb, weil sie von etwas anderem
Zeugnis ablegen — soziale »Kategorien«, »soziale Tatsachen«
tragen Bedeutung und werden dadurch Gegenstand einer »Wis-
senschaft vom Menschen«. Und der ebenso folgenreiche
»Umkehrschluf3«, diese Tatsachen »wie Dinge« behandeln zu

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 83



missen, wenn zuletzt eine Wissenschaft entstehen soll, heif3t
nur dies eine: daf? ihre Bedeutung selbst nicht der MaR3stab ih-
rer Deutung werden kann, sondern die Unmittelbarkeit ihres
Inhalts und die Vermitteltheit ihrer Formen das Verhéltnis be-
schreibt, um dessen Erkundung es der »Soziologie« geht — bis
hinein in eine »soziale Morphologie«, in der menschliches
Wahrnehmen, Denken und Handeln Gestalt annehmen. Mit
diesem »transzendentalen« Entwurf einer »kollektiven Psy-
chologie« kehrt Durkheim jeden Objektivismus im Sozialen
grundlich aus.®

Maurice Halbwachs, der kurz nach der Jahrhundertwende
zu Durkheims école sociologique stof3t und bald eines ihrer her-
vorragenden Mitglieder wird, Halbwachs ist schlie3lich derje-
nige, mit dessen Werk sich die Wiederaufnahme, die Auslegung
und Vertiefung der durkheimschen Soziologie untrennbar ver-
bindet, der ihr gedanklich tief verpflichtet bleibt und dennoch
den grof3en Entwurf in seiner hdchst eigenwilligen Art weiter-
verfolgt, der antritt, ihr Erbe zu bewahren und zu bereichern.
Schon friih, in den Anmerkungen zur Klassenfrage in der Sozio-
logie, dringt Halbwachs geradewegs zur Mitte dieses Entwur-
fes vor, in die Mitte einer Soziologie, die von den »kollektiven
Reprasentationen« handelt, und er verfolgt seit damals unbe-
irrt »sein« Werk einer empirisch gefestigten und kritisch Uber-
legten Entwicklung dieses Denkens, das sich aller wesentlichen
Bereiche des hinterlassenen Erbes annimmt: von seinen Cadres
sociaux de la mémoire und den Origines du sentiment religieux

3 Daf diese Art der Beschreibung des durkheimschen Projektes, dessen wesentli-
che Ziige Halbwachs kurz nach dem Tod des »Lehrers« nachgezeichnet hatte, bis
heute vor allem auch gegen die deutsche Wahrnehmung des »Positivisten« steht,
ist ganz offensichtlich: schon der Umweg des Werks tiber die Vereinigten Staaten,
seine friihe Vereinnahmung fur eine positivistische Soziologie hat diese Wahrneh-
mung grundlich beschédigt, und diese Einordnung trifft sich mit dem erstaunli-
chen Widerwillen des »deutschen Geistes« gegentiber einer »Wirklichkeitswissen-
schaft« vom Menschen Uberhaupt: spétestens seit sich Theodor Adorno ange-
strengt hat, die »Verfallenheit« seines Denkens an denselben »\erkennungszu-
sammenhang« aufzuweisen, der den »falschen« Objektivismus einem Gegenstand
gleich macht, welchen nur der »richtige« zu deuten fahig ist, hat die deutsche
Sozialphilosophie geglaubt, dieses Urteil tber Durkheim immer wieder aufs
Neue verhdngen zu mussen, vgl. Adornos »kritisches« Vorwort in Durkheim,
Soziologie und Philosophie, Frankfurt 1970, S. 7-44.

84 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



d’apres Durkheim zu den Causes du suicide bis zur Morphologie
sociale spannt Halbwachs den Bogen Uber ein riesiges Gebiet,
in dem die kollektive Psychologie, fest verankert im »Leben«
der gesellschaftlichen Gruppen, von ihm gepragt und es ihrer-
seits prégend, sich in den materiellen Dingen Ausdruck ver-
leiht, in ihnen Gestalt, zu einem Rahmen wird, dessen Ord-
nung von Zeit und Raum den Bildern der »Seele« Halt verleiht
— das unentrinnbare Reich der »totalen« gesellschaftlichen Tat-
sachen, von denen Marcel Mauss gesprochen hatte. In seinem
langen Aufsatz Uber die Lehre Emile Durkheims, nach dem
Krieg, nach dem Tod des Erblassers erschienen, versucht Halb-
wachs zum ersten Mal, eben diesen »Sinn« der durkheimschen
Soziologie herauszuarbeiten, mit ihr die Fulle eines gesell-
schaftlichen Lebens zu verdeutlichen, dessen Mitte sich in ge-
teilten Vorstellungen, Denkweisen, Bedurfnissen und Gefih-
len zusammenfindet und schliellich in kollektiven Praktiken
offenbart — die »kollektive Psychologie« erzahlt eine solche
Geschichte, und Halbwachs wird sie immer wieder eindriick-
lich und Uber Jahrzehnte hinweg versuchen zu vermitteln.
Doch dieses Erbe bleibt nicht unangefochten, die pensée so-
ciologique mit ihren oft als skandalts empfundenen Pratentio-
nen hatte von Beginn an nicht nur heftigsten Widerspruch
hervorgerufen, sondern war spatestens in der Zwischenkriegs-
zeit auch zum Gegenstand einer abgrenzenden Vereinnah-
mung geworden, durch die jene Facher, von denen man da-
mals als sciences humaines zu sprechen begann, ihr neues
Recht dem »alten« Geist gegenuber bis dorthin geltend ma-
chen konnten, wo das proprium der eigenen Zunft beriihrt
schien: im selben Mal3e, wie die Schule der Annales das sozio-
logische Denken in ein »sozialgeschichtliches« umzugief3en
unternahm, um ihm dann seine »historischen« Grenzen auf-
zuzeigen, wie sich eine »neue« Psychologie der Soziologie ver-
sicherte, um zuletzt ihre »Eigenart« wieder fassen zu kénnen,
wurde der »Durkheimianismus« Mitstreiter und Gegner in ei-
nem und Halbwachs der anregende und zugleich verbissene
Verteidiger einer Hinterlassenschaft, die damals mit ihrem
»Imperialismus« und »Pansoziologismus« die Deutungsvor-

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 85



behalte der angestammten »Wissenschaften vom Menschen«
in Frage stellte.* Halbwachs, der mit Lucien Febvre und Marc
Bloch in Stral3burg Tur an Tur arbeitet, mit der »neuen« Ge-
schichte in regem gedanklichen Austausch steht, der nach
dem Krieg zusammen mit Charles Blondel dort eingetroffen
war, um die beiden Lehrstiihle fir Psychologie und Soziologie
zu Ubernehmen, Halbwachs bleibt trotz allem der »Durkhei-
mianer«: sein Urteil Gber die scheinbare methodologische Ei-
genart der Geschichte fugt sich, ungeachtet vieler Gemein-
samkeiten, nicht in die von Bloch und Febvre veranstalteten
Neubestimmung des Fachs,® und Blondels »kollektive Psy-
chologie« bedeutete, selbst wenn damals eine fast »offizielle«
Zusammenarbeit der Glaubensgemeinschaften entsteht und
ihr Streit immer wieder geschlichtet wird,® die psychologische
Vereinnahmung der Mitte eines durkheimschen Programmes,
dem man die entscheidende epistemologische Spitze genom-
men hatte. Als Halbwachs dann Ende der zwanziger Jahre ver-
sucht, mit seiner Besprechung der »kollektiven Psychologie«
Blondels die Dinge klarzustellen, zieht er den vorldufigen
Schluf3strich unter eine Auseinandersetzung, die spatestens
mit den Cadres sociaux de la mémoire beginnt.

4 Vollig ungebrochen ist diese »wissenschaftshistorische« Einschatzung bei John
Craig, Die Durkheim-Schule und die Annales, in WolIf Lepenies (Hrsg.),
Geschichte der Soziologie, Frankfurt 1981, Bd.3, S. 298—328 und Craig, Sociology
and related disciplines between the wars: Maurice Halbwachs and the imperialism
of the Durkheimians, in Philippe Besnard (ed.), The Sociological Domain. The
Durkeimians and the Founding of French Sociology, Cambridge und Paris, S. 263—
289, weniger voreingenommen beschreibt Victor Karady die eher bescheidenen
Erfolge dieses »Imperialismusg, in Durkheim, les sciences sociales et I'Université:
bilan d’un semi-échec, in Revue francaise de sociologie 17, 1976, S. 267-312.

5 Vgl Uber das Verhaltnis von Soziologie und Geschichte stellvertretend firr die
Schule eine Auswahl methodologischer Schriften von Frangois Simiand, Méthode
historique et sciences sociales, Paris 1987, von Halbwachs selbst La méthodologie
de Francois Simiand. Un empirisme rationaliste, zuletzt Le point de vue du socio-
logue, beide in Halbwachs, Classes sociales et morphologie, Paris 1972, S. 349-389
und 390-408.

6  \gl. erneut Mucchielli, Psychologie et sociologie en France, I’appel a un territoire
commun: vers la psychologie collective (1890-1940), Revue de synthése 3—4,
1994, S. 445-483, und Pour une psychologie collective: I'héritage durkeimien
d’Halbwachs et sa rivalité avec Blondel durant I'entre-deux-guerres, Revue
d'histoire des sciences humaines 1, 1999, S. 103—141.

86 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Gedachtnis, Sprache, Freitod — Erkundungen
eines Paradigmas

Maurice Halbwachs, der als Lehrstuhlinhaber fir Soziologie in
Stral3burg seine durch den Krieg unterbrochene Arbeit wieder
aufnimmt, tut dies mit einem in jeder Hinsicht au3ergewohn-
lichen und sicher auch bewuf3ten Versuch, die »kollektive Psy-
chologie« Durkheims auf einem paradigmatisch »vorbelaste-
ten« Gebiet zu erkunden: von seiner »kollektiven Psycholo-
gie« der Arbeiterklasse, die Halbwachs in La classe ouvriere et
les niveaux de vie Uber ein Jahrzehnt zuvor so anschaulich dar-
gestellt hatte, fuhrt der Weg nun bis in die Tiefen des mensch-
lichen Geistes selbst — die Cadres sociaux de la mémoire, jenes
Buch, das damals schon breite Aufmerksamkeit findet und
spater den Nachruhm des »Klassikers« begriindet, zielt mitten
in den Bereich, hinter dessen Grenzen die Fragen um das Ver-
héltnis von Individuum und Gesellschaft, Biologie und Sozio-
logie, von Nlormalem und Pathologischem langst dem Deu-
tungsvorbehalt eines »Faches«, der Psychologie gewichen wa-
ren.” Dieser disziplinaren Machtergreifung der Psychologie
Uber das menschliche »Verhalten«, die sonst den Soziologen
hétte als hoffnungslosen »Laien« zurticklassen missen, ent-
zieht Halbwachs mit den sozialen »Rahmen« des Gedéchtnis-
ses ihr epistemisches »Bild«, seine langsam und beharrlich ent-
wickelte, immer wieder aber grundsétzlich gewendete Frage
nach der Eigenart der menschlichen Geistestétigkeiten kommt
zu dem bis heute unerhorten Schluf? einer Wissenschaft ohne
»Subjekt«: was am Menschen Biologie bleibt, kann »Individu-
elles« nicht erklaren, und was an ihm individuell scheint, tragt
alle Spuren des Sozialen. In den Cadres sociaux de la mémoire
nimmt er Phdnomene des »Gedéchtnisses« zum Anlal3, alle
psychologischen Konkretismen auszuhebeln: vom Traum zu
den Erinnerungsbildern, »individuellen« Bewufl3tseinstétigkei-

7  Les Cadres sociaux de la mémoire, Paris 1925, Neudruck 1952, zweite Auflage
1994 (Das Gedachtnis und seine sozialen Bedingungen, Berlin und Neuwied 1966
und Frankfurt 1985).

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 87



ten schlechthin, dann zu den Sprachstdrungen und Geistes-
krankheiten als »biologischen« Tatbestdnden der experimen-
tellen Psychologie weist Halbwachs »negativ« die Homogenitét
individueller und sozialer Bewuf3tseinsinhalte und ihre Hetero-
genitat gegeniiber den Tatbestdnden der Physiologie auf, um
schlief3lich eine »positive« Sicht der »kollektiven Psychologie«
des Gedéchtnisses zu gewinnen.

Der Traum — eine Reise in die Vergangenheit? Halbwachs z6-
gert keinen Augenblick, diese alltagliche Vorstellung, der sich of-
fenbar auch Durkheim nicht entziehen konnte, ganz grundsétz-
lich anzuzweifeln: sehr viel radikaler als der friihere Lehrer be-
greift Halbwachs den Traum als eine Art »Experiment« der Tren-
nung des Individuums von der Gesellschaft — Traum und Wirk-
lichkeit sind zwei vollig heterogene Zustande der menschlichen
Geistestatigkeit, im Traum entstehen eben nicht jene vollstandi-
gen und zusammenhdangenden Bilder, die wir »Erinnerung« nen-
nen, nicht einmal »Fragmente« von Erinnerungen, sondern wir-
re, sinnlose »Klischees, in denen sich Vergangenheit und Gegen-
wart standig und richtungslos mischen.® Halbwachs stoRt hier
schnell zum Wesen dieses Unterschieds vor: dem Traum fehlt
eine »realistische Sukzession« der Erinnerungsbilder, ein Zu-
stand ist entweder eine Erinnerung oder etwas anderes, ein ganz
anderer Tatsachenbereich, der Rahmen des wachen Denkens
stimmt nicht mit dem des Traumes Uberein, zwischen dem
Traumdenken und dem Denken im Wachen »besteht tatséchlich
der fundamentale Unterschied, daB sie sich nicht im gleichen Be-
zugsrahmen entwickeln« — jeder »Realismus« eines Hineinrei-
chens der Wirklichkeit in das Traumleben ist ebenso triigerisch
wie der Symbolismus, mit dem Freud die »Zeichen« des Traums
als Wirklichkeit »geheimer Regungen« begreift.® Und wenn
Bergson, der andere groRe Lehrer, »erwdhnte« und »Bilderinne-
rung, souvenir-habitude und souvenir-image deutlich unter-
schieden hatte, die eine im festen Griff gesellschaftlicher Praxis,
die andere unerreichbares Phanomen der jedem Einzelnen in ih-

8  Das Gedachtnis und seine sozialen Bedingungen, S. 25 und 42.
9  Das Gedachtnis, S. 44f.

88 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



rer ganzen besonderen Farbung und Flle »eingegebenen« Ver-
gangenheit, dann sieht Halbwachs auch hier ein Unmittelbar-
keitsdenken am Werk, das im Gedéchtnis das real Vergangene, ei-
nen essentiellen Tatbestand des je »Erlebten« vermutet. Doch
diese Vergangenheit bleibt Rekonstruktion, ist nicht eine »Wie-
derverlebendigung« des Gewesenen, nicht der unmittelbare
Ruckruf des einst Erlebten in seine »Existenz«, kein »Ding«, das
man »wiederfindet, das in unserem Geiste schlummert, bis wir
erneut von ihm Besitz ergreifen, sondern eine Vorstellung: jede
noch so »eigene« Erinnerung, auch von Ereignissen, deren Zeuge
nur wir selbst waren, auch der verschwiegensten Gedanken und
Gefiihle, steht zu einer Totalitat von Begriffen und Vorstellun-
gen im Verhéltnis, die wir mit anderen teilen, mit bestimmten
Menschen, Gruppen, Orten, Zeiten, mit Worten und Sprache,
mit Gedanken und Gedankengebilden, mit dem gesamten mate-
riellen und geistigen Leben der Gruppen, denen wir angehéren
oder angehort haben?® — der Traum gehorcht nur sich selbst, die
Erinnerung aber folgt sozialen Gesetzen.

Diese Heterogenitét der Tatbestinde, die gerade das Alltags-
denken in eins zu mischen sich bemdiht, Traum und Wachen,
Vergangenheit und Wirklichkeit, versucht Halbwachs - gegen
die Vorstellung von einem Substrat der Vorstellungen, das sich
in der trdumenden Fortfuihrung des Erlebens oder im Erlebten
selbst erschopfe, eine Art reale Substanz, von der Traum und
Erinnerung zehrten — nun dort zu verdeutlichen, wo gleichzei-
tig die kollektive Dimension des »Verstehens« und substantia-
listische Lehren des BewuRtseins notwendig in Streit geraten
missen: am Verhéltnis von Sprache und Korper. Dem damals
schon fest verankerten und bis heute giiltigen »Lokalismus« in
der Neurobiologie und physiologischen Psychologie entzieht
Halbwachs hier mit letzter Folgerichtigkeit den Boden: die
Sprache ist kein eigentlich physiologisches Phdnomen — selbst
wenn der naive Traum, eines Tages werde die Physiologie, wie
in einer Art Lexikon, jedem Wort seinen physischen Ort zuwei-
sen kénnen, in Erfullung ginge, ware sie unfahig, die Sprache als

10 Ebd.,S. 71

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 89



solche zu beschreiben und die Bedeutungen, die sie tragt. Wir
wissen nichts Uber den physischen Mechanismus der Sprache,
»aber wir fihlen beim Sprechen, da® wir den Wértern und Sat-
zen eine Bedeutung zuerteilen«, wir verstehen die anderen und
wissen, dald auch sie uns verstehen: »das Sprachvermégen be-
steht aus einer gewissen Einstellung des Geistes«, welche »nur
im Innern einer Gesellschaft, sei sie nun fiktiv oder real, denk-
bar ist«, die Sprache ist das kollektive Werkzeug des Denkens
par excellence, und sie ist nicht in die Sprache der Physiologie
Ubersetzbar. Die epistemologische »Spitze« des durkheimschen
Programms ist hier wieder aufgesteckt: »Psychische Tatsachen
lassen sich nur aus psychischen Tatsachen erklaren.!!

Und ebenso verfédhrt Halbwachs dann mit allen Unmittel-
barkeitsvorstellungen der Erinnerungstatigkeit, wenn der
»normale« Mensch in den Blick genommen wird. Bergson hatte
in Materie und Gedé&chtnis zwar jenem konkretistischen Bild
des Gedéchtnisses als einem »Sack« von Erinnerungen wider-
sprochen, in dem der freie Wille nach den »richtigen« stébert,
hatte von »Spriingen«, »Anhaltestellen« des Gedachtnisses ge-
redet, und auch Halbwachs widerspricht dem Gedanken, es
gebe hier ein Nebeneinander von Eindriicken, die, abgestuft
nach ihrem »Alter«, unser Gedéchtnis zusammenfligen, wie
»mehrere gleichschwere Steine, von denen die zuerst ins Wasser
geworfenen unten bleiben sollten, und die anderen hochstei-
gen.«*? Er wendet sich nun aber auch gegen die Vorstellung
Bergsons, das Gedachtnis »schleppe« seine Bilder gleichsam
»hinter sich herk, sei als Ganzes immer vorhanden, und der

11 Das Gedachtnis, S. 107ff. Wie entschieden Halbwachs den physiologischen Sub-
stantialismus zurlckweist, wird gerade an seiner eigenwilligen Behandlung der
Aphasie deutlich. Schon die oft erstaunliche Gleichartigkeit von Sprachstérungen
hirngeschédigter und gesunder Menschen nimmt Halbwachs als Hinweis auf eine
ihrem Charakter nach soziale »Léasion« — zumindest fehlt in eben diesem Fall der
spezifische Erklarungswert physiologischer Beobachtungen - und filhrt dann
anhand mehrerer Beispiele, deren physische »Logik« offenbar nicht tber eine Auf-
zdhlung hinauskommt, den Gedanken an eine Stelle, wo es nicht mehr um einen
korperlichen »Substanzverlust« geht, sondern um den Verlust eines Schemas, von
»symbolischen Vorstellungsformen«, um eine Verschiebung, ein Zerbrechen der
Rahmen des Gedéchtnisses: sie allein sind die »Substanz«, deren Beschadigung und
Verlust den Sinn der Stérungen durchsichtig macht, vgl. ebd., S. 73-124.

12 Das Gedachtnis, S. 134.

90 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Kdrper bilde den Rahmen, 6ffne den »Spalt«, durch den dann
die Erinnerungen ins BewuBtsein »schlipfen«: weder ist es der
Korper selbst, der die Erinnerungen »macht«, noch sind es die
zufélligen, sensomotorischen Veradnderungen, die ihnen den
Durchgang ermdglichen — nicht der Korper ist das Hindernis,
sondern das »Gesamt der Vorstellungen, die gegenwértig unser
BewuRtsein besetzt halten.«!® Erinnerungen lassen sich nicht
»aus dem Korper herausziehen, es ist kein »Wiederfinden« ei-
ner »Sache«, das hier vor sich geht, sondern das Gedachtnis
schopft aus einer Ordnung, besitzt »Rahmeng, in denen jene
Bilder erst ihren Platz finden, die sonst nur Eindriicke, »Frag-
ment« bleiben: es sind kollektive Repréasentationen, die aus sol-
chen »Eindriicken« echte Erinnerungen schmieden und das
Vergessen beginnt dort, wo der einstige Rahmen zerbrochen
ist. Halbwachs 183t hier keinerlei Zweifel: weil wir unsere »Ein-
driicke« innerhalb sozialer Rahmen empfangen, die sie erst dazu
machen, die unserem Verhéltnis zur »Welt« Bedeutung verlei-
hen, die Wahrnehmung, Denken und Fuhlen, die Raum und
Zeit fur uns ordnen und in uns ihre Ordnung verwirklichen,
weil die gesellschaftliche Praxis das »unvordenkliche« Substrat
ihrer selbst ist, weil wir nicht anders kénnen, als uns ihr auszu-
liefern, bleibt die Erinnerung, immer und Gberall, sozialer Na-
tur. Bergson, der hier zwischen mémoire pure und mémoire ha-
bitude unterschieden hatte, einem unmittelbaren, bildhaften
und geflhlsreichen Gedéchtnis des je einzelnen Menschen, je
besonders in seiner Farbung, seinem Inhalt, und der »einge-
wohnten« Erinnerung, dem, was die Teilhabe an der Gesell-
schaft an Konventionen und Praktiken in uns hinterlaf3t, auch
er kann das epistemologische Knéuel von Korper und Geist,
von Einzelnem und Gesellschaft nicht entwirren. Halbwachs
stattdessen fal3t das in Frage stehende Phdnomen als nur eines
zusammen: denn entweder gibt es zwischen dem Rahmen und
den »Ereignissen« Bertiihrungen, »aber beide wéren nicht von
gleicher Seinsweise, ebenso wie der Rahmen eines Bildes und
die Leinwand darinnen«. Oder aber es besteht zwischen ihnen

13 Ebd., S. 135.

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 91



eine wesensmafige ldentitat, es sind die Ereignisse Erinnerun-
gen, ihr Rahmen aber gleichurspriinglich aus Erinnerungen ge-
fugt' — die scheinbare Faktizitit des »unmittelbaren« Gesche-
hens geht in ihrer gesellschaftlichen Bedeutung ebenso auf wie
sich diese Bedeutung in ihr rekonstruktiv erfullt. Wieder kehrt
Halbwachs zu seiner epistemologischen Ausgangslage zurick:
jeder Versuch, hinter der sinnhaften Verfassung des gelebten Le-
bens etwas ihm nicht Zugehdriges entdecken zu wollen, den
Einzelnen aus der Gesellschaft »herauszuschneiden« und das
Wahrnehmen und Denken, Fihlen und Handeln in die Sinnlo-
sigkeit des Korpers zu tauchen, wirft alle Kategorien durchein-
ander, Kategorien, die allein eine Soziologie der Kategorien, eine
»kollektive Psychologie« zur Verfiigung stellen kann.t®

14  Das Gedéachtnis, S. 144.

15 DaR Blondel, der Psychologe, diesen Entwurf eines »kollektiven Gedachtnisses«
trotz aller Bewunderung fiir die Klarheit der dort entwickelten Gedanken nicht
ohne Weiteres hinnehmen konnte, ist angesichts des damals immer wieder aufbre-
chenden Streits um die Grenzen der Fécher innerhalb der »Wissenschaften vom
Menschen« mehr als naheliegend: Blondel sieht bei Halbwachs jede »individuelle
Dimension« vollig verschwinden, die Soziologie versuche hier die Psychologie zu
schlucken, ein »Imperialismus« und »Pansoziologismusg, der nicht mehr vertretbar
sei, vgl. dazu Revue Philosophique 101, 1926, S. 290-298. Auf welch verlorenem
Posten allerdings dieser »Imperialismus« damals schon stand, wird spétestens deut-
lich, als Blondel, dessen Abrif? einer »Individualpsychologie« seinen Gegenstand
nicht finden kann, dem Gegeniiber schlicht die »pathologische Kompetenz«
abspricht — obwohl dieser doch sdmtliche bedeutenden klinischen Studien dieser
Zeit besprochen hatte. Umgekehrt schldgt Halbwachs in seiner langen Besprechung
von Blondels Einfilhrung in die Kollektivpsychologie in Revue philosophique 107,
1928, S. 444-456, einen eher versdhnlichen Ton an, spricht von zwei verschiedenen
Methoden, die sich aufeinander zu bewegen. Und tatséchlich geht es bei Halbwachs
niemals um eine Hypostasierung von »Strukturen«: der Aufweis, daf einer »Indivi-
dualpsychologie« der epistemologische Gegenstand fehlt, bedeutet nicht die Til-
gung des »Individuums« — die Fragen des Verhaltnisses von Individuum und Gesell-
schaft hédngen »nicht nur voneinander ab, sondern sind identisch. Man kann eben-
sogut sagen, dal3 das Individuum sich erinnert, indem es sich auf den Standpunkt
der Gruppe stellt, und daf? das Gedéchtnis der Gruppe sich verwirklicht und offen-
bart in den individuellen Gedéchtnissen«, Das Gedéchtnis, S. 23. Es ist also schon
hier kaum nachvollziehbar, da Gérard Namer, von dem die bisher einzige Mono-
graphie zum »kollektiven Gedéchtnis« stammt, in La Mémoire collective, dem post-
hum verdffentlichten Fragment, das Ende einer sich zunehmend von Durkheims
»Soziologismus« absetzenden Entwicklung gesehen hat, die das »Individuelle« star-
ker betone — dieser Versuch, Halbwachs vor Durkheim »zu retten, ist ein weiterer
Beleg fiir das geradezu zwanghaft gestorte Verhaltnis der Humanwissenschaften zu
einem ihrer geistigen Vater, vgl. Namer, Mémoire et société, Paris 1987, zur Kritik
des »Durkheimianismus« bei Halbwachs schon Marc Bloch, Mémoire collective,
tradition et coutume, Revue de Synthése Historique 40, 1925, S. 78-83.

92 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



In einem letzten grof3en Anlauf hat es Halbwachs schlief3-
lich unternommen, seine »kollektive Psychologie« an einem
Gegenstand zu veranschaulichen, den Durkheim drei Jahr-
zehnte zuvor in einem berihmten Buch behandelt hatte — es
geht um den Selbstmord. Schon Durkheim wahlt dies Phéno-
men aus »strategischen« Griinden: an einer Schnittstelle der
zeitgenossischen Episteme, dem Gegensatz von Individuellem
und Sozialem, und von Normalem und Pathologischem ver-
sucht Durkheim den Nachweis zu erbringen, dal dieser unge-
heure Versto3 gegen den menschlichen Lebenswillen weder
der individuellen Eingebung noch einer pathologischen Entar-
tung gehorcht, sondern sozialen Gesetzen. Halbwachs, der
Uber dreif3ig Jahre spater mit Les causes du suicide ein grofes,
langst vergessenes Werk hinterlaf3t, nimmt diese Vorlage auf,
bearbeitet sie aber auf eigene Weise. Die »pathologische« Lehre
von den »Anlagen« zum Selbstmord entbehrt auch bei Halb-
wachs jeder einsichtigen Grundlage, ist eine Vorstellung, die
weder das allgegenwadrtige physiologische Substrat zu ihren
Gunsten ins Feld fuhren kann, noch ein klinisches Erschei-
nungshild, das in seiner Konsistenz auch nur annéhernd jene
erstaunlichen sozialen Regelméaligkeiten erreichte, wie sie
Durkheim in seiner frilhen Arbeit aufgewiesen hatte.® Und
Halbwachs zweifelt erneut am Sinn des epistemischen Gegen-
satzes »biologischer« und »sozialer« Ursachen des Selbst-
mords: wenn die damalige klinische Psychologie durchaus be-
reit war, »soziale Ursachen« des Phdnomens anzuerkennen,
solange sich hinter diesem Etikett des »Sozialen« scheinbar in-
dividuelle »Ereignisse« verbargen, unerwiderte Leidenschaft,
Tod eines geliebten Menschen, Verlust von Hab und Gut, dann
stellt Halbwachs auch diese Sicht der Dinge in Frage, auch sie
bleiben Einfllisterungen des sens commun. Halbwachs nimmt
stattdessen wiederum eine folgenreiche gedankliche Wendung
vor, stellt das Verhéltnis des Normalen zum Pathologischen
auf den Kopf: wer Hand an sich legt, ist in sozialer Hinsicht

16  Vgl. Les Causes du suicide, Paris 1930, S. 403—449, zuvor schon als Le suicide et
les maladies mentales, Revue philosophique 108, 1929, S. 321-360.

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 93



gleichzeitig vollig pathologisch und voéllig normal — der »nor-
male« Mensch bleibt normal, wenn sich die soziale Umgebung,
das soziale Umfeld &ndert, die seinem Leben Halt gegeben hat-
ten, wenn der Rahmen »pathologisch« wird, wenn das kollek-
tive Gleichgewicht von Individuum und Gesellschaft, Mensch
und Gruppe aus den Fugen springt. Der Selbstmord ist keine
kopflose, unwillkiirliche Tat, es geht ihm ein Mindestmal an
Reflexion voraus, die auf eine soziale Isolation antwortet, den
Einbruch der »sozialen Leere« erkennt.’ Die positive Seite die-
ses Entwurfs, die festen Rahmen der sozialen Integration, in
denen der Mensch der »Melancholie« widersteht, hat Halb-
wachs dann in seiner umfangreichen Arbeit ausfihrlich darge-
legt: er zieht die durkheimsche Linie Gber Durkheim hinaus,
Uber die familidren und konfessionellen Bindungen hinweg bis
zu den je eigentiimlichen fagons de vivre, unter deren Dach sich
Arbeit und Alltag, Haus und Hof, Raum und Zeit, Vergangen-
heit und Gegenwart aufs engste zusammenfiigen, eine eigene
»Kultur« bestimmen, an deren Grenzen sich diese Bindungen
aufzulésen beginnen. Uber alle Unterschiede hinweg ist es das
Mal sozialer Integration, das den Selbstmord »aufhélt« und der
Bruch dieses Rahmens, der ihn ermdglicht — Halbwachs faf3t
auch hier das durkheimsche Paradigma weiter, allgemeiner und
erflllt es dennoch mit konkretem Leben.

17  Auch zu dieser Frage bleibt die Antwort Blondels nicht aus: in seinem wenige
Jahre spater erschienenen Buch Le suicide, Strasbourg 1933, sieht er bei Halb-
wachs den alten Streit zwischen Individuum und Gesellschaft wiederbelebt, den
Burgfrieden von Psychologie und Soziologie gebrochen. Und ein weiteres Mal
lauft sein Gegenentwurf auf einen Spruch ex cathedra hinaus: Stérungen des
sozialen »Rahmens« seien eine notwendige, keine hinreichende Bedingung des
Selbstmords, sondern immer missen »Anlagen« dazu vorhanden sein. Statt aber
eine Uberzeugende »pathologische« Sicht dieser »melancholischen Krankheit« zu
entwickeln, wird das Gesprach unterbrochen: Halbwachs verstehe offensichtlich
nichts von Psychopathologie. Die Entgegnung des »Laien« féllt weniger scharf
aus, ohne allerdings die Unvereinbarkeit der Sichtweisen verschweigen zu wollen,
vgl. Revue philosophique 116, 1933, S. 473-475.

94 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Phanomenologie des Geistes und Topographie der
Gefuhle — Von der kollektiven Psychologie zur
sozialen Morphologie und zurtick

Welches ist nun das Gebiet der »kollektiven Psychologie«? Mit
seinen beiden grofRen Untersuchungen Uber das Gedéchtnis
und den Selbstmord war Halbwachs in tiefste Bereiche des
Seelenlebens vorgedrungen, um dort die sozialen »Rahmen«
unserer Wahrnehmung, des menschlichen Denkens und Fiih-
lens und damit auch die Stellung eines paradigmatischen Ent-
wurfs kenntlich zu machen: es sind soziale Tatbestande, von
denen hier die Rede ist, sie lassen sich deshalb nur durch sozia-
le Tatbestande erklédren, und die Wissenschaft dieser Tatbestan-
de, die Soziologie, geht vollstandig in der »kollektiven Psycho-
logie« auf. Gegen jede Verdinglichung im Sozialen sind es die
Wahrnehmungen und Vorstellungen, das Denken und Fiihlen,
in dem die Menschen gemeinsam der Welt entgegentreten, sich
Uber sie verstandigen, sie sich aneignen, und wird die Soziolo-
gie eine »reine« und dabei kollektive »Geisteswissenschaft« — es
gibt keine Wirklichkeit auf3er jener, deren Bilder wir vor uns
haben, und die Soziologie ist eine »transzendentale« Wissen-
schaft dieser Bilder und der Rahmen, von denen sie eingefal3t
sind.®® Der epistemologische Hintergrund dieses Entwurfs
dréngt sich bei Halbwachs ganz unmif3verstandlich ins Blick-
feld: es gibt keine »Wissenschaft vom Menschen, die sich au-
Rerhalb ihres »Sinns« bewegt, die aus dem vollig heterogenen

18  Und ganz selbstverstandlich entwirft Halbwachs wie Durkheim diese Wissenschaft
als eine positive: denn der »Positivismus« Durkheims besagt ja nicht mehr und nicht
weniger als daf3 die »kollektive Psychologie« eine Wirklichkeit der Vorstellungen tiber
die Wirklichkeit zum Gegenstand hat, eine Wirklichkeit, die sich messen und wagen
18Rt wie Dinge, ohne aber doch zu behaupten, wir hétten hier tatsachliche »Dinge«
vor uns. Schon ein kurzer Blick ins Register der beriihmten Regeln der soziologischen
Methode zeigt, dal Durkheims »positivistische« Hypostasierung der sozialen Welt
wohl eher in der Wahrnehmung der Nachgeborenen stattfindet — zum »Dingcharak-
ter des Sozialen« finden sich im Vorwort René Konigs doppelt so viel Eintrage wie in
Durkheims »Pamphlet« selbst, und wenn man dort die einschlagigen Seiten liest,
bleibt kaum mehr etwas von einem soziologischen »Realismus« Ubrig. Stattdessen
ist der epistemologische Bruch, den dieses Vorgehen gegeniiber den »praenotiones«
des Alltagsverstédndnisses vollzieht, bis heute eine der wesentlichen Voraussetzungen
furr den wissenschaftlichen Anspruch des Fachs.

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 95



Bereich »naturlicher« Tatbestdnde den Sinn sozialer Tatbestén-
de erhellen koénnte, und es gibt auch keine Wissenschaft vom
einzelnen Menschen — die Verallgemeinerung des Besonderen
kann ihre Widerspriche nur im Vertrauen auf einen common
sense behaupten, der selbst die »kollektiven Repréasentationen«
auf seine Gewdhrleistung verpflichtet. Wenn Halbwachs
schlief3lich seine Sicht der Dinge in einigen wenigen Arbeiten
zur »kollektiven Psychologie« ausfuhrt, wird immer wieder
der allgemeine Zug dieses Entwurfs deutlich: von den Hohen
des erkennenden Geistes, der »reinen« Vernunft, bis in die Tie-
fen der menschlichen Geflihlswelt sind es allein die Menschen
als gesellschaftliche Wesen, die ihre Wirklichkeit derart unmit-
telbar teilen, daf3 wir sie in uns beschlossen glauben.
Halbwachs nimmt dabei Charles Blondels Introduction a la
psychologie collective zum Anlal3, erneut das Gebiet seiner
»kollektiven Psychologie« abzustecken: denn bei aller Ge-
meinsamkeit der beiden Entwirfe bleibt doch der entschei-
dende Unterschied, daR® der Psychologe zwischen die Physio-
logie und eine soziologische »Seelenkunde« die »eigentliche«
Psychologie als »Wissenschaft des Individuums« eingefiigt se-
hen wollte. Halbwachs stellt dies grundsétzlich in Frage: in sei-
ner Besprechung La psychologie collective d’aprés Charles Blon-
del und dann nochmals ein Jahrzehnt spdter, zu Beginn seines
Beitrags Individual consciousness and collective mind, der im
American Journal of Sociology erscheint, bestreitet er fast
gleichlautend schon die epistemologische Berechtigung dieses
Gedankens — es gibt keine Wissenschaft vom »Besonderenc.
Umgekehrt besteht zwischen dem epistemologischen Bereich
einer empirischen Psychologie des Korpers und dem Bereich
der »Seele« keinerlei Beziehung, sie bleiben vollig heterogen:
jene allgemeinen physischen Eigenheiten des Zusammenhangs
von Leib und Seele, die Verfassung des Gattungswesens Mensch
machen uns den Tieren gemein — desto unbedingter man den
Leib als Quelle der menschlichen Daseinsgestalt zu erkennen
glaubte, umso weiter entzogen sich alle »h6heren« Auspragun-
gen des Geisteslebens dem wissenschaftlichen Verstandnis. Es
ist einzig die »kollektive Psychologie«, der diese Tatbestédnde

96 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



zugénglich werden, Tatbestdnde, in denen samtliche Erschei-
nungen der menschlichen »Kultur« aufgehen, Glaube, Sitte,
Sprache, Kunst und Wissenschaft, es sind genau diese kollektiv
»apriorischen«, praktisch »transzendentalen« Formen, inner-
halb derer allein der Mensch die Welt wissen kann.
Halbwachs, der von hier aus, von den kollektiven Représen-
tationen den Weg zur sozialen Morphologie weist, dorthin, wo
menschliches Handeln, das selbst nur durch eine »kollektive
Psychologie« erklarbar ist, feste Gestalt annimmt, wo es sich
der Zeit und des Raumes bemachtigt, im Materiellen, in der
stofflichen Welt seine Spuren hinterlaRt, um dann erneut von
den Vorstellungen der Menschen Besitz zu ergreifen, Halb-
wachs schlagt im selben Augenblick, und alles unter dem Dach
der »kollektiven Psychologie«, den gedanklichen Bogen zu ei-
nem scheinbar ganz entgegengesetzten Stoff: sein Versuch Zur
kollektiven Psychologie der Vernunft macht selbst das »reine«
Denken als ganz gesellschaftliches namhaft, als soziale Praxis
geteilter, kollektiver Repréasentationen. Dieser soziologische
Befund ist auch damals noch unerhort: das Vernunftdenken,
die seit der cartesianischen Aufklarung in sich wohl gefiligte
Ordnung des Verstandes, dem eine gleichermalen »verninf-
tig« geartete »Ordnung der Dinge« erkennbar wurde, hatte
den frihen Empirismus, Kants transzendentalen Idealismus,
lebensphilosophische Hermeneutik und »wissenschaftliche«
Anthropologie insofern Uberstanden, als der »erfahrende, die
Welt »anschauend« sich aneignende Mensch Einzelner geblie-
ben war — wie man das Verhéltnis menschlicher Erkenntnis zu
ihren Gegenstanden auch ansehen wollte, seine sozialen »Be-
dingungen der Moglichkeit« lagen auRerhalb des Gesichtskrei-
ses. Halbwachs erschlief3t dieses Feld zunéchst im Anschluf?
an jene zeitgendssischen Fragen der Anthropologie und Eth-
nologie, denen das »primitive Denken« zur Herausforderung
wurde: spatestens mit Lévy-Bruhl, auch er stark von Durk-
heim beeinfluf3t, hatte die »Logik der Dinge« ein anderes Ge-
sicht bekommen, das »pralogische« Denken der »Naturvol-
ker« eine eigene Logik zu Tage gefordert, in der sich die »ratio-
nalen« Techniken des »Werkzeugmenschen« mit der scheinbar

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 97



vollig »irrationalen« Kosmologie der Stdmme verschrankten.
Und auch bei Halbwachs ist es Durkheim, der die Vorlage fiir
seine soziologische »Vernunftkritik« liefert: in den Elementa-
ren Formen des religitsen Lebens, an denen Durkheim eine Ent-
sprechung der Strukturen kosmologischer Vorstellungen und
der sozialen Struktur des Stammes als ein »Urbild« der »Ent-
sprechung sozialer und mentaler Strukturen« Uberhaupt auf-
zuweisen versucht hatte, lauft der »Zweck« jener irrationalen
Sicht der Gegenstandswelt auf sich selbst zu, auf die Starkung
der Gruppe und der kollektiven Repréasentationen, in denen sie
sich erfahrt, sich die Gesellschaft selbst zum Ziel wird — die
»objektive Vernunft« ist auch fur Halbwachs relativ zur Ob-
jektivitat der gelebten sozialen Praxis.*®

Wenn Halbwachs sich von dort schlief3lich ins Reich der
»reinen Logik« begibt, zum kantschen »Verstand nur mit sich
selbst«, dann bahnt sich die Darstellung auch hier ihren Weg
zu den kollektiven Anfangsgriinden der Urteilskraft. Halb-
wachs geht dabei nicht ndher auf den erkenntniskritischen
Gehalt der kantschen Lehre ein, obgleich die soziologische
Wendung des Verhéltnisses von »Anschauung« und »Begriff«,
wie sie Durkheim vorgenommen hatte, stillschweigend im
Raum steht: dal? die »Kategorien« und »Anschauungsfor-
meng, die der Wahrnehmung erst Erkenntnischarakter verlei-
hen, ohne sie aber »leer« bleiben, nie individuell transzenden-
tale sind, sondern immer in gemeinsamen Lebensvollziigen der
Menschen geteilte Reprasentationen — wenn die kantsche
Transzendentalphilosophie gegen eine Vorstellung von der

19 Eine der groRen Fragen, die damals, in eben diesem Zusammenhang, nach dem
»genealogischen« Verhaltnis von Religion, Technik und Wissenschaft gestellt
wurden, entscheidet Halbwachs wiederum im Sinne Durkheims: der »technische«
Mensch mit seinen Artefakten, auch sie Ergebnis kollektiver Praxis, transzendiert
diese Praxis erst in kollektiven Représentationen tber den »Sinn« aller Erschei-
nungen, die Welt als solche und als Ganzes, und es ist die Religion, es sind die reli-
gidsen Vorstellungen, die zuerst eine solche »quasi-systematische« \eltsicht
zustande bringen — von hier zur Wissenschaft, die immer eine solche Systemati-
sierung voraussetzt, eine geistige Ordnung der Dinge, die nur innerhalb bestimm-
ter Gruppen und mit ihrer Entwicklung geteilter Vorstellungen, gemeinsamer
Begriffe entstehen kann, fiihrt kein positiv »evolutionarer« Weg, aber die gedachte
Entsprechung dieser »symbolischen Formen liegt naher als alles andere.

98 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Unmittelbarkeit des erkennenden »Verstandes« und der »an-
schauenden« Erkenntnis gleichermal3en gerichtet war, dann
war es die Soziologie Durkheims gegen jede Vorstellung da-
von, der Mensch »besitze«, in natura, selbst auch nur die
grundlegendsten Kategorien seiner Weltanschauung »fur
sich«. Stattdessen beschéftigt sich Halbwachs mit der »reinen
Logik« selbst, und seine Schlisse und Umkehrschlusse sind
erstaunlich. Die logische Grenze zwischen »Analyse« und
»Synthese« wird »soziologisch« aufgeweicht: jedes Urteil,
auch das »synthetische, ist insofern analytisch, als sein »Pra-
dikat« im Denken schon »gegeben« sein muf3, damit die Frage
Uberhaupt beantwortet werden kann, und die »Analyse« be-
inhaltet immer eine »Synthese, die aus dem sinnlosem Raum
des »Gegebenen« dem »Subjekt« ein »Préadikat« verleiht — nur
die praktische Ordnung der »Perspektiven« bereitet den Stoff
fur die »gesellschaftliche Urteilskraft«, und ihre Logik in praxi
ist unaufloslich mit den kollektiven Erfahrungen der Men-
schen, den kollektiven Vorstellungen verbunden, die sie sich
von ihrer Erfahrung machen. Die »Bildung des wissenschaft-
lichen Geistes«, Uber die Gaston Bachelard im selben Jahr er-
zahlt hatte, sie ist auch fiir Halbwachs ein konstruktiver Vor-
gang: von der mythischen Erfahrung der Naturvolker zu den
physikalischen, logischen, mathematischen Erkenntnissen der
Gegenwart sind es kollektive Logiken, die unsere Weltan-
schauung in Formen giel3en, sind es von bestimmten Gruppen
geteilte »Kategorien« des Begriindens und Urteilens, die zu
unser aller Kategorien geworden sind. Maurice Halbwachs hat
kurz nach seiner »kollektiven Psychologie der Urteilskraft«
ein Lehrstlck tber das kollektive Gedachtnis der Musiker ge-
schrieben:?® von seiner kollektiven Psychologie der Vernunft
reicht der Gedankenkreis bis in die kinstlerische Praxis und
von dort erneut in die Welt der Gefiihle - die fiktive Einsam-
keit des Wahrnehmens, Denkens und Empfindens weicht

20 Lamémoire collective chez les musiciens, Revue philosophique 127, 1939, S. 136—
165, spéter in La mémoire collective, Paris 1950 und 1970, S. 168—201, erweiterte
Neuauflage 1997, dort S. 19-51.

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 99



Uberall seinen realen »Bedingungen der Mdglichkeit«, Bedin-
gungen, die sich nur in den gemeinsamen menschlichen Le-
bensvollziigen erfullen.

Wenn sich nun also das Gebiet der »kollektiven Psycholo-
gie« bis in die scheinbar einsamen Hohen des menschlichen
Geistes erstreckt, dann hat Maurice Halbwachs immer auch
ihr »anderes Ende, ihre Macht im Reich innerster Gefihle
vor Augen: am hduslichen Herd entfaltet sie ihre ganze Kraft
und Fulle, in den Gemeinschaften der Glaubigen setzt sie tief-
ste Empfindungen frei, sie pragt die Beduirfnisse und Antriebe
der Klassen — von seiner Classe ouvriére tber die Cadres so-
ciaux de la mémoire und die Causes du suicide bis zur Esquisse
d’une psychologie des classes sociales hatte Halbwachs dieses
Gebiet wieder und wieder zu erschlieBen versucht. In einer
letzten, kurz nach seinem Tod verdffentlichten Arbeit, Lex-
pression des émotions et la société, verdichtet Halbwachs
schlieBlich den ganzen Gedanken auf engstem Raum, macht
den Zugriff der »Gesellschaft«, oder besser der gesellschaftli-
chen Gruppen auf die menschliche »Seele« auch dort nachvoll-
ziehbar, wo »natirlichste« Empfindungen, ohnméchtige Ge-
fihle, ungestime Leidenschaften ihren Ausdruck zu finden
scheinen: am eindrucklichsten bei den Naturvolkern, dann in
den »traditionalen« Gesellschaften gleicht der Gefiihlsaus-
druck einer mehr oder weniger strengen »Sprache«, bringt
eine »soziale Disziplin« der Geflihle zum sprechen, eine »so-
ziale Dressur«, die Anpassung und Vorwegnahme kollektiver
Erwartungen untrennbar mischt, sie in Fleisch und Blut Gber-
gehen &Rt — eine durch und durch soziale Ordnung der Ex-
pressivitat. Halbwachs geht hier aber noch weiter, die soziale
Konventionalitat, die kollektive Konditionierung des Ge-
fiihlsausdrucks bemdchtigt sich nun der Geflhle selbst: als die
»kollektive Psychologie« der »Psychologen« gerade diese
Konventionalitat des Geflihlsausdrucks noch zugestehen
konnte, ohne dabei das »Innerste« des Menschen erreicht zu
sehen, eine Vorstellung, die schon Marcel Mauss aufgesprengt,
deren praktisches »Substrat« sehr viel tiefer in den Menschen
hinein verlegt hatte, mit seinen kollektiven »Techniken des

100 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



Korpers«,?t die gleichzeitig eine »Gefiihlstechnik« beinhalten,
in denen sich die Qualifizierung des Kdrpers mit der Qualifi-
zierung der Seele schier ununterscheidbar verbindet, als noch
immer ein Rest eben dieser Trennung von sozialer Konvention
und individueller Emotion bestand, ebnet Halbwachs ihre epi-
stemischen Grenzen vollends ein — wie sehr auch die kollekti-
ven »Techniken« des Gefiihlsausdrucks, die sozialen Konven-
tionen ihr geradezu gewaltsames Recht auf die menschliche
»Seele« geltend machen, Uberall sind die Gefiihle der Men-
schen in eine ganze Welt gemeinsamer Lebensvollziige ver-
strickt, die sich die Dinge aneignen und in Raum und Zeit ei-
nen »Rahmen« geben, wahrend diese kollektive Aneignung in
jedem Augenblick die ganze Welt der Gedanken und Gefihle
wachzurufen in der Lage ist, aus der sie einst selbst entsprang.
Hier endlich beginnt die »kollektive Psychologie« des Mau-
rice Halbwachs als »soziale Morphoplogie« greifbare Gestalt
anzunehmen.

Emile Durkheim hatte seine Soziologie als »kollektive Psy-
chologie« gefal3t, die soziale Tatsachen allein als psychische Tat-
sachen begreift, dabei aber ihren Geltungsbereich bis dorthin
ausgedehnt, wo sie dann im Materiellen ihre Spuren hinterlas-
sen, sich der Gegenstandswelt bemdchtigen, in Raum und Zeit
sichtbares, stoffliches Dasein gewinnen — Halbwachs entfaltet
diesen Entwurf nun in seiner ganzen gedanklichen Tragweite
und bringt ihn zum sprechen. Seine soziale Morphologie, fur die
Halbwachs schon friih eine beeindruckende Studie tber die
Entwicklung des Pariser Stadtbildes geliefert hatte,? ist in al-
len Arbeiten gegenwértig: von der Classe ouvriére, deren »Be-
wuBtsein« immer ein Gesamt von Reprasentationen meint,
uber ihren symbolischen und materiellen »Platz« in der Gesell-
schaft, der an gemeinsamen Zeichen der »Lebensfuhrung, im

21 Zuerst im Journal de Psychologie Normale et Pathologique 32, 1936, S. 271-293,
dann Sociologie et anthropologie, Paris 1950, S. 363-386, vgl. auch Soziologie und
Anthropologie, Frankfurt 1989, Bd. 2, S. 197-220.

22 Les expropriations et le prix des terrains a Paris (1860—1900), Paris 1909, die ersten
beiden Kapitel in einer Neuauflage als La population et les tracés de voies a Paris
depuis cent ans, Paris 1928.

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 101



Alltagsleben erkennbar wird, Uber dann die Cadres sociaux de
la mémoire, in denen sich die raumlichen Zeichen der kollekti-
ven Aneignung des Raumes, die Macht kollektiv ergriffener
Zeit ins Erinnern schieben, bis zu seiner Morphologie sociale
versucht Halbwachs, das untrennbare Verhaltnis der kollekti-
ven Psychologie zu ihren Schépfungen zu veranschaulichen.?®
Wiederum Marcel Mauss hatte dieses Verhaltnis, eine kollekti-
ve Ordnung der Zeit, den geteilten Rhythmus des Lebens und
eine gleichzeitig geordnete Topographie, ihre »Belebung« des
Raumes in seinem Essai sur les variations saisonnieres des socié-
tés Eskimos fiir ein »Naturvolk« nachgezeichnet,?* Halbwachs
zeigt nun an der béauerlichen Kultur und am stédtischen Raum
mit seinen »Klassen« ganz Ahnliches: die enge Verflechtung
der landlichen Gruppen mit dem von ihnen bevoélkerten Raum,
den Zusammenhang von Familie und Haus, Arbeit und Schol-
le, eine besondere »Lebensweise«, die sich im Materiellen ver-
festigt, der Gruppe Stabilitdt und Dauer verleiht —und die R&u-
me der stadtischen Klassen, ihre Stadtviertel, die Eigenart ihrer
Ausdehnung und Gliederung, der Ballung und Streuung ihrer
Bewohner, ihre Wirkungen auf kollektive Bedurfnisse und Ge-
schmdcke, ihr wirtschaftliches Leben, ihre Markte und Ge-
schéfte, ihre Straf3en und Platze, all dies verleiht dem Bewul3t-
sein der Klassen eine durchaus unscharfes, aber desto bezwin-
genderes Bild ihrer Existenz. In seinen Arbeiten zum »Ge-
déachtnis« hat Halbwachs die »kollektive Psychologie« tief in
diesen morphologischen »Bannkreis« gezogen, sie in einem so-
zialen Raum und einer sozialen Zeit verankert: die Cadres soci-
aux de la mémoire geben zuerst den Blick darauf frei, die Topo-
graphie légendaire bringt den sozialen Raum ins Gedachtnis?®
und La mémoire collective schlief3lich liefert den Entwurf einer
kollektiven Psychologie der »Anschauungsformen« — im Be-

23 Morphologie sociale, Paris 1938, Neuauflage 1970.

24 Année sociologique 9, 1904/1905, S. 39-132, spéter in Sociologie et anthropologie,
dritte Auflage, Paris 1966, S. 389-477, vgl. Soziologie und Anthropologie, Bd. 1, S.
181-278.

25 La Topographie légendaires des Evanglies en Terre Sainte, Etude de mémoire collec-
tive, Paris 1941.

102 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



wuBtsein der gesellschaftlichen Gruppen entsteht dort eine
klare Vorstellung ihrer selbst, wo sie sich Raum und Zeit aneig-
nen, das Leben der Menschen in Materie gie3en und ihm einen
Rhythmus geben. Die materiellen Formen, in denen sich die so-
zialen Gruppen verkorpern, werden zum urspringlichen Prin-
zip ihrer Stabilitat, die Gruppe entwickelt ein Bewuf3tsein von
ihrem »Korper«, vom Raum, den sie innehat, von der Zeit, die
sie ergreift, und es sind diese Bilder Ergebnis einer kollektiven
Aneignung der Gegenstandswelt, in deren materiellen Pragun-
gen sie sich zuletzt wiedererkennt. Die »soziale Morphologie«
des Maurice Halbwachs beschreibt die Gestaltwerdungen
menschlichen Handelns, Hinterlassenschaften einer kollekti-
ven Psychologie, welche nun ihrerseits Besitz vom Bewul3tsein
der Menschen ergreifen: materielle »Formen« spiegeln nicht
nur die soziale Arbeit des Menschen an der Welt, verdichten
nicht nur ihre »Psychologie«, sondern pragen die »Seele«
selbst, bebildern das menschliche Empfinden, sie liegen am Ur-
sprung der tiefsten und bestandigsten, der essentiellsten Repra-
sentationen einer Gruppe, verfiigen gleichsam eine »soziale
Topographie« der Gefiihle — die »kollektive Psychologie« er-
streckt sich auf alle Lebensduf3erungen, sie reicht von der ab-
strakten »Vernunft« zu den konkreten Gefiihlen, und sie hin-
terlal3t in der Welt greifbaren Spuren, die sich erneut des
menschlichen Denkens und Fihlens beméchtigen.

Der Rahmen und die Bilder — Maurice Halbwachs,
die kollektive Psychologie und eine Wissenschaft
vom Menschen

Als Maurice Halbwachs sein Unternehmen einer »psychologie
collective« beginnt, ist die ehemals neue Welt, der Kontinent
einer »Wissenschaft vom Menschen« schon aufgeteilt und be-
siedelt: Geschichte, Psychologie, Ethnologie, Anthropologie,
sie alle hatten damals ihren Platz langst gefunden, und selbst
die Soziologie war nach vielen Mihen im Kreis dieser Facher
angekommen — als eine Art »Restwissenschaft«, der nun das
Ubrig blieb, was die anderen nicht ausdrtcklich ihren Gegen-

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 103



standsbereichen zurechneten. Denn bevor man ihren erstaun-
lichen Siegeszug als Wissenschaft vom »sozialen Handeln« ah-
nen konnte, bevor der Positivismus das Festland eroberte, war
die Soziologie Durkheims als ganze schon gescheitert: der an-
fanglich noch rege Austausch zwischen den humanwissen-
schaftlichen Fachern, die unter dem frischen Eindruck dieser
Soziologie ihre kanonischen Korsagen zu lockern versuchten,
die ihre »neue« Geschichte als »Sozialgeschichte«, ihre Psy-
chologie als »Sozialpsychologie« umzudeuten unternahmen,
dieser zundchst fruchtbare Dialog, an dem sich gerade Halb-
wachs immer wieder beteiligt, er kommt doch zu einem Ende
— das Uber allem Trennende bleibt der grof3e Anspruch einer
»Wissenschaft vom Menschen, in der es keine anderen Tatbe-
stdnde gibt als solche, die sich nur in ihrer eigenen Ordnung,
nur durch sich selbst erklaren lassen. Wahrend die Psychologie
— ihrerseits zerrissen zwischen einem naturwissenschaftlichen
Paradigma, das den »wirklichen« Menschen nicht mehr er-
reichte, ihn als blof3e »Maschine« begriff, ohne seine Eigenart
fassen zu konnen, und den vielgestaltigen Versuchen, diese Ei-
genart auf allgemeine Begriffe zu bringen — nun das »Soziale«
entdeckte, zuletzt aber ihre Rechte am »Individuellen« vertei-
digte, wahrend dann die Geschichte begann, sich Uber das
nackte »Geschehen« hinwegzusetzen, auch hier das »Soziale«
des Gegenstandes auszumessen, um das »Historische« schlief3-
lich in ihren Geltungsbereich zuriickzuholen, wahrend dieser
Zeit verteidigt Halbwachs nicht nur den ehemaligen Anspruch
der école sociologique, sondern verleiht ihren friihen, manchmal
nur flichtigen Intuitionen gedankliche Tiefe, fullt ihre oft nur
abstrakten Umrisse mit kréftigen Farben, einer Phdnomenolo-
gie der konkreten sozialen Lebensbedingungen: die »kollekti-
ve Psychologie«, um die sich das Denken des Maurice Halb-
wachs immer bewegt hat, sie befruchtet und entfaltet das Erbe
Durkheims, bildet die Mitte der Soziologie, als dem Entwurf
einer ungeteilten »Wissenschaft vom Menschenc.

Und wenn Halbwachs dieser Wissenschaft einen Gegen-
standsbereich vorbehélt, der sémtliche menschlichen Lebens-
auferungen einschlief3t, dann fihrt er mit letzter Folgerichtig-

104 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



keit einen gedanklichen Entwurf zu Ende, dessen epistemolo-
gische Kraft inmitten der epistemischen Auseinandersetzun-
gen der Paradigmen und Disziplinen bis heute ungebrochen
bleibt: indem »seine« Wissenschaft auf der grundsatzlichen
Andersartigkeit, der radikalen epistemologischen Heterogeni-
téat ihrer Gegenstande im Verhaltnis zu allen anderen, den Ge-
gensténden einer Wissenschaft von der »Natur« besteht, sie als
»kollektive Psychologie« von Tatbestanden der Bedeutung
spricht, an die jede Naturwissenschaft ihre Mal3stébe nur legen
kann, insofern sie selbst diese Heterogenitat durch Bedeutung
aufzuheben versucht, beharrt sie gleichermaf3en auf der kollek-
tiven Natur dieser Eigenart — der nackte Mensch ist eine Na-
turtatsache, der Mensch, um den es der Soziologie geht, ist von
Berginn an, immer und Uberall sozial, ein Tatbestand der Kul-
tur. Dal3 Halbwachs hier die Begriffe Durkheims mit Leben
fullt und gleichzeitig von sozialen »Tatbestdnden« spricht,
auch dies hat seinen Sinn: nie steht in Frage, dal sich die Wis-
senschaft Begriffe Uber »etwas« bilden muB3, welches ihr dann
zum Gegenstand wird, das Verhéltnis von Begriff und Wirk-
lichkeit miinzt die »kollektive Psychologie« aber in eine Wirk-
lichkeit der »Begriffe«, der gemeinsamen Vorstellungen und
Gefiihle um, die sich erneut und »unmittelbar« ihrer Wirklich-
keit beméachtigen — sind dies keine Tatbestdnde, dann verliert
jede »Wissenschaft vom Menschen« ihren Gegenstand und
ihre Berechtigung.

Es ist also die »Gesellschaft, als »transzendentale Instituti-
onk, es sind die sozialen Gruppen als Quelle gemeinsamer,
»unvordenklicher« Kategorien, die gemeinsame Wkltaneig-
nung als Werkstatte der »Anschauungsformen, die den Ge-
genstand einer »kollektiven Psychologie« bilden: wenn die
»Gesellschaft« eine Abstraktion bleibt, bis sie im konkreten
gesellschaftlichen Leben aufgeht, dann bleibt das »Individu-
um« die sinnlose Abstraktion schlechthin — der Kollektivsin-
gular »Mensch« verdunkelt die Tatsache, daf® wir nur die Men-
schen kennen, Uber »den« Menschen nur sprechen kénnen,
weil wir selbst in seinem Plural leben. Maurice Halbwachs hat
dieses Verhdltnis von Mensch und Gesellschaft frih in eine

© UVK Verlagsgesellschaft mbH, Konstanz 2001 105



dialogische Begriffseinheit gefal3t: die »Rahmen« und die »Bil-
der« sind es, an denen er die ineinander greifende Bedingungen
sinnféllig werden la3t, die das Verhéltnis gesellschaftlicher
»Strukturen« zu ihrem »Stoff«, der »Formen« zu ihrem »In-
halt« bestimmt — Halbwachs sieht den Reichtum der Bilder,
der konkreten Représentationen, die sich die Menschen von
ihrer Welt »anfertigen«, Bilder, die nicht in ihrem »Rahmen«
aufgehen, und einen »Rahmen, der sich nicht in seinen Bil-
dern erschopft, die festgefiigten, bis in Raum und Zeit sich er-
streckenden Kategorien des Wahrnehmens, Denkens und Fih-
lens, wie sie die »kollektive Psychologie« hinterlal3t. Und doch
sind Rahmen und Bilder ihrem Wesen nach aus dem selben
Stoff: es sind kollektive Reprasentationen, gemeinsame \or-
stellungen, es ist das geteilte »Erleben«, die menschliche Ar-
beit an der Welt, wovon die Soziologie spricht — wenn dies der
Gegenstand einer »Wissenschaft vom Menschen« sein sollte,
der einzige, der ihr und nur ihr allein zuganglich werden kann,
dann ist Maurice Halbwachs einer ihrer grof3en Ahnen.

106 aus: Maurice Halbwachs, Kollektive Psychologie



	Stephan Egger
	Der Rahmen und die Bilder

	Motive einer kollektiven Psychologie bei Maurice Halbwachs
	Die Mitte der Soziologie – Durkheim, Halbwachs und die Erfindung einer »kollektiven Psychologie«

	Gedächtnis, Sprache, Freitod – Erkundungen eines Paradigmas
	Phänomenologie des Geistes und Topographie der Gefühle – Von der kollektiven Psychologie zur sozi...
	Der Rahmen und die Bilder – Maurice Halbwachs, die kollektive Psychologie und eine Wissenschaft v...

