Christian M. Rutishauser

Freiheit
kommt von innen

In der Lebensschule der Jesuiten

HERDER

FREIBURG - BASEL - WIEN

« N



MIX

Papier aus vegamlvivor-
tungsvollen Quellen
FSC

waiscos  FSC® C014496

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: © Zentraleuropdische Provinz der Jesuiten

Die Bibeltexte sind entnommen aus:

Die Bibel. Die Heilige Schrift AQ
des Alten und Neuen Bundes.
Vollstindige deutsche Ausgabe DIE BIBEL

© Verlag Herder, Freiburg im Breisgau 2005

Satz: Daniel Forster, Belgern
Herstellung: GGP Media GmbH, Péfineck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39091-3
ISBN E-Book 978-3-451-82423-4



Inhalt

Vorwort o e e e e 9
In die Welt geworfen ................... 13
Der Mensch ein Pilger ......... ... ... 14
Das Leben ein Ubungsweg .. .................. 31
Gott ein fern-nahesDu ... .. o i 51
AufdemWeg .......................... 69
Radikale Selbsterkenntnis .......... .. .. .. .... 70
Schule der Sehnsucht . ........ ... . . ... 100
Tapferkeitund Treue ... ... it 133
Liebe umfasstden Tod ....... ... . 152
Dem Geheimnis nahe ................... 171
Gelassen aus innerer Freiheit . ................. 172
Gesandt um des Lebens willen .. ............... 195
Erleuchtet zu erloster Liebe . ..... ... .. ... ... ... 220
Anhang I: Der vierwochige Ubungsweg . .......... 237

Anhang II: Lebensdaten des Ignatius von Loyola .... 238






Ich bin gekommen, Feuer auf die Evde zu werfen,

und wie wiinschte ich, dass es schon entfacht wire!

(Jesus aus Nazareth nach Lk 12,49)

gehen

iiber der schwarzen stadt
ein seiltanz

den fufS in der luft

schon wachsen fliigel

blau ist das all

ein weg im gegenwind

ein blick zuriick erschiittert
unter den sohlen

der mond

lichtaura mit hut
die sonne scheint
von innen

klingt es ton in ton

ohne zu wissen am ziel






Vorwort

Das Leben als Weg begreifen. Jeden Tag als einen Schritt. Die
Mitmenschen als Wegbegleiter sehen. Thnen in Freiheit begeg-
nen. Auch wieder allein unterwegs sein. Darum wissen, dass der
Tod den irdischen Weg beendet, aber auch ein Tor zu neuen
Wegen ist: Der Weg ist eine universale Lebensmetapher. In allen
spirituellen und religiésen Traditionen, auch in der Philosophie,
wird das Leben als Weg beschrieben. Gerade im Gehen eroff-
net sich dem Menschen oft der Sinn des Lebens. Nicht nur die
duflere Landschaft, auch die Seelenlandschaft wird ihm zuging-
lich. Geist, Seele und Leib erschlieflen sich, weil auf dem Weg
innere und duflere Wirklichkeiten erfahren und ergangen wer-
den. So ist es moglich, selbst den Gang der Welt zu beobachten
und ihn so engagiert wie gelassen ein Stiick mitzugehen.

Das vorliegende Buch beschreibt den Weg des Menschen nach
Ignatius von Loyola. Vor 500 Jahren, am Pfingstmontag 1521,
wurde sein ambitioniertes Leben an spanischen Héfen durch-
kreuzt. Kriegsverwundet musste er auf einer Bahre in das elter-
liche Schloss zuriickgetragen werden. In den folgenden Jahren
entdeckte er jedoch einen inneren Weg. Er geht ihn beharrlich.
An seelischen Abgriinden vorbei findet er zu innerer Freiheit und
mystischer Erleuchtung. Nach Studien in Paris wurde er zum
Ordensgriinder der Gesellschaft Jesu, die sich schon beim Zeit-
punke seines Todes weltweit ausbreitete. Sie wird den Gang der
Weltgeschichte in einem Maf3 mitgestalten, wie Ignatius sich dies

nie gedacht hatte.



10 Vorwort

Das Wertvollste, das er hinterlassen hat, ist sein geistliches
Ubungsbuch. Es zeichnet den inneren Weg des Menschen nach,
wie er in der Gegenwart des gottlichen Geheimnisses zu sich
selbst gelangt. In einer einzigartigen Weise buchstabieren die
spirituellen Ubungen aus, wie Jesus als Weg hilft, das Leben in
Freiheit zu gestalten — nicht nur fiir sich selbst, sondern auch zum
Wohl der anderen. Sie erfassen die menschliche Natur so tief,
dass sie einen Humanismus nihren, der bis heute die sikulare
Gesellschaft prigt. Auch die spirituellen Wege aus Indien und
dem fernen Osten, wie zum Beispiel der Zen, finden im igna-
tianischen Uben lebendige Resonanz. Gerade fiir den heutigen
Menschen, der mit dem traditionellen Gottesbild hadert und sich
an psychologischen, spirituellen und philosophischen Lebensbe-
schreibungen orientiert, ist dieses Buch geschrieben. Es orien-
tiert sich am Exerzitienbuch des Ignatius und will alte Weisheit
mit neuer Einsicht verbinden: Der erste Teil fithrt dazu hin, das
Menschsein als Pilgerweg zu verstehen und sich mit Spirituali-
tdt, Mystik und einer personlichen Gottesbezichung vertraut zu
machen. Im Mittelteil wird in vier Kapiteln der Ubungsweg des
Ignatius im engeren Sinne nachgezeichnet. Dazu gehoren Bio-
graficarbeit und Selbsterkenntnis, bewusste und verantwortete
Lebensgestaltung sowie Orientierung an Jesu Leben, Sterben und
an seiner Auferweckung von den Toten. Im Schlussteil werden
drei Grundhaltungen des gereiften Menschen beschrieben, nim-
lich sich innerlich immer wieder frei zu machen, sich in einer
Mission gesandt zu wissen und sich zur Liebe befihigen lassen.
Die drei Teile konnen auch je fiir sich allein gelesen werden.

Vor 10 Jahren bin ich in sieben Monaten zu Fuf§ von der
Schweiz nach Jerusalem gepilgert. Diesen Pilgerweg zur Mitte
habe ich in einem Buch beschrieben, und ein Film erzihlt dar-
tiber. Dieses Buch beschreibt einen inneren Weg, wie ich ihn

mir in meiner Meditationspraxis und geistlichen Reflexion seit



Vorwort 11

Jahrzehnten aneigne. Das Lassalle-Haus als spirituelles und inter-
religioses Kompetenzzentrum hat mir dazu wesentlich den Raum
gegeben. Dafiir bin ich sehr dankbar. Dank sei auch den geistli-
chen Weggefihrten, denen ich auf meinem Weg begegnet bin,
angefangen bei Willi Lambert S] und Anna Brunner, tiber Franz
Jalics SJ bis hin zu Bettina Biumer, Alon Goshen-Gottstein und
Gabriel Strenger, um nur einige zu nennen. Ohne intensives Stu-
dium von Theologie und Philosophie sowie der Inspiration aus
Musik und Kunst, Film und Theater hitte ich aber auch nicht
schreiben und zu einer Synthese finden kénnen. SchliefSlich
haben mich die Mafinahmen gegen das Coronavirus gezwungen,
mehr zu Hause zu bleiben. Diesen Zwang habe ich in kreativer

Freiheit fiir das Schreiben genutzt.

Ziirich, am Fest der Epiphanie 2021






In die Welt geworfen




Manche Erfahrungen kann man durch die Sprache
mitteilen, andere — tiefere — durch das Schweigen;
es gibr aber auch welche, die man nicht weitergibs,
nicht einmal schweigend. Na und? Wer sagt, dass
Erfabrungen dazu da sind, wum mit anderen geteilt
zu werden? Man mufS sie leben, das ist alles. Und
wer sagt, die Wabrheir sei dazu geschaffen, enthiill
zu werden? Man muss sie suchen, das ist alles.

Elie Wiesel

Der Mensch ein Pilger

»Was ist der Mensch?« Immer wieder muss die Frage gestellt
werden. Unzihlig sind die Antworten. Oft bleiben sie selbst im
Fragemodus: Der Mensch ein animal rationale, ein verniinftiges
Tier? Ein Mikrokosmos soll er sein, in dem sich die ganze Wirk-
lichkeit spiegelt. Der Mensch, die Krone der Schépfung? Abbild
Gottes, minnlich und weiblich geschaffen, nur wenig geringer
als Gott? Oder ist er nur Staub, der zu Staub zuriickkehren wird?
Gras, das am Morgen griing; er blitht wie die Blume des Feldes;
fihrt der Wind dariiber, ist er dahin und der Ort, wo er stand,
weifs von ihm nichts mehr. So der Psalmist. Der Mensch ein
Mingelwesen, das — ungleich dem Tier — in der Natur nicht zu
Hause ist? Ist er ein homo symbolicus, der sich mit Sprache, Musik,
Kunst und anderen Zeichen die Kultur als Heimat schafft? Kul-
turelle Behausung mehr schlecht als reche? Ein Bediirfnisbiindel

mit Sehnsuchtsiiberschuss? Oder ist er ein Zufallsproduke, Laune



Der Mensch ein Pilger 15

der Natur, ein Organismus und Zellhaufen? Ein komplex entwi-
ckeltes neurophysiologisches System? Wunderwerk oder Produkt
der Evolution klingt dabei schon sympathischer. Spitze der Ent-
wicklung oder aber deren Ausgeburt?

»Was ist der Mensch?« Alle Antworten kreisen ein, bringen
wesentliche Aspekte an den Tag. Sie stammen aus verschiedenen
Gesamtdeutungen des Lebens. Immer sind sie auch wertend,
motivierend oder resignativ. Immer neu muss versucht werden,
die Frage zu beantworten, ohne naiv zu sein und zu glauben,
eine definitive Antwort geben zu kénnen. Nicht mehr zu fragen
aber wire verheerend. Der Mensch wiirde nur noch als Objekt
einzelner Wissenschaften wahrgenommen, die beschreiben, wie
der Mensch funktioniert, soziologisch, psychologisch, neurobio-
logisch etc. So wichtig dies fiir Medizin, fir politisches Handeln
und wirtschaftliches Kalkiil auch ist, erst in der Gesamtdeutung,
die den Menschen als Subjekt erfasst, wird er zum Humanum.
Er ist nicht nur ein Objekt. Nicht ein Ritsel, das man einmal
lésen konnte. Er bleibt ein Geheimnis. So tief seine Psyche und
so detailreich sein Gehirn auch kartografiert werden. Als Ganzer
ist er mehr als die Summe seiner Teile.

Als Ganzer muss der Mensch gedeutet werden. Das ist Arbeit
des Geistes. Von ihm her entsteht Sinn. Ohne Sinnhorizont kann
der Mensch nicht leben. Selbst wenn die Sinnlosigkeit des gesam-
ten Lebens postuliert wird, ist dies ein Ake der Deutung und
Sinnstiftung. Die religiésen Traditionen haben immer auf einen
positiven und motivierenden Sinnhorizont verwiesen. Die auf-
geklirte Moderne hat religiose Deutungen des Menschen jedoch
verworfen. Sie wiirden falsch vertrésten und den Menschen iiber-
bewerten. Das Absurde und Tragische wiirden sie leugnen. Vom
Menschen als Siinder zum Beispiel wollte und konnte man nichts
mehr héren. Sprachspiele verschoben sich. Doch auf eine Gesamt-

deutung des Menschen konnte auch die Moderne nicht verzichten.



16 In die Welt geworfen

Der Mensch ein Vernunfiwesen, von Natur aus gut und unver-
dorben, zur Kultur fihig, war die Antwort. Dass dies zu naiv und
zu positiv gedacht war, zeigte sich in der ersten Hilfte des 20.
Jahrhunderts. Zwei Weltkriege, wie sie zuvor nie gesehen wurden,
stiirzten Europa in den Abgrund. Das Abgriindige und Destruk-
tive im Menschen, das parallel zu seinen groflen Kulturleistungen
steht, wurde sichtbar. Die Moderne hat ein tief ambivalentes Men-
schenbild zuriickgelassen. Ein naiver Humanismus, der ein sich
selbst optimierendes Individuum ins Zentrum stellg, ist keine ernst
zu nehmende Antwort auf die Frage nach dem Menschen. Selbst-
verwirklichung als letzte Maxime blitht zwar in einer verwohnten
Wohlstandsgesellschaft, doch nur so lange, wie die verheerenden

Folgen des alltdglichen Wahnsinns ausgeblendet werden.

Humanismus plus

Die Tradition der Jesuiten misst den Erkenntnissen und Erfah-
rungen einer Kultur hohen Stellenwert bei. Jesuiten studieren
Philosophie, Natur- und Geisteswissenschaften, um zu verste-
hen. Sie wollen den Zeitgeist wahrnehmen. Erkenntnisse werden
geteilt, auch Zweifel und absurde Erfahrungen. Sie wollen das
Menschsein begreifen. Nicht so sehr aus theoretischem Interesse.
Vielmehr wollen sie konstruktiv und motivationsstirkend beglei-
ten. Die jesuitische Tradition will den Menschen als Subjeke stdr-
ken. Den Menschen dienen, ihnen helfen, zu sich selbst — und zu
Gott — zu finden, gehdrt zum Ursprungsimpuls des Ignatius von
Loyola. Animas invare, den Seelen helfen, hat er es selbst genannt.
Dabei steht »Seele« fiir das Wesen des Menschen. Es geht nicht
um einen geistigen Teil neben einem leiblichen Teil des Mensch-
seins. Es geht um den Menschen in seiner letzten Bestimmung,

damit sein Leben gliicke.



