
 
 
Die Germanen? Zwischen Konstruktion und 
Realität 
Roland Steinacher* 

Der Germanen- und Germanienbegriff war zu allen Zeiten missverständlich, 
widersprüchlich und deshalb wenig geeignet, historische Identitäten wie Struk-
turen zu fassen. Der Frühmittelalterforscher Jörg Jarnut verfasste vor beinahe 
eineinhalb Jahrzehnten ein „Plädoyer für die Abschaffung eines obsoleten 
Zentralbegriffes der Frühmittelalterforschung“. Sein Text endet mit folgender 
Feststellung:  

„Was sollen wir von einem historischen Begriff halten, der eine Großgruppe entweder vo-
raussetzt oder aber konstituiert, die es wohl nie gegeben hat, die sich selbst jedenfalls nie 
als solche empfand und dementsprechend sich auch niemals so bezeichnete? Wie sollen 
wir mit einem Begriff umgehen, den vor mehr als zweitausend Jahren Caesar als Konstrukt 
wenn schon nicht erfunden, so dann doch zumindest populär und für seine politischen 
Ziele dienstbar gemacht hat? Einem Begriff, der dann seit dem Beginn der Neuzeit zwei 
Dutzend Generationen von vornehmlich deutschen, von ihrer eigenen Gegenwart frus-
trierten Intellektuellen, Professoren und anderen Schulmeistern eine Goldgrundvergan-
genheit anbot, auf die sich das Kämpferische, Heldische, Starke, Große, Gute, Edle, Schöne 
und Reine so wunderbar projizieren ließ, das man in der eigenen Welt so schmerzlich ver-
misste? Und: Wie stellen wir uns zu einem Begriff, der als gebieterisches rassistisches 
Attribut mit dem Konzept des Herrenmenschen verbunden die massenhafte, industriell 
organisierte Ermordung nichtgermanischer sogenannter ‚Untermenschen‘ geistig vorbe-
reiten und begleiten konnte?“1 

Trotzdem und wohl gerade wegen seiner Widersprüchlichkeiten hat der 
Germanenbegriff eine lange, vielseitige Geschichte von Verwendungen, Bre-
chungen und Instrumentalisierungen – und das von Anfang an. In der zweiten 
Hälfte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts führte Caesar den Germanen-
namen in seiner Beschreibung des gallischen Krieges ein und schuf damit eine 
neue römische, politische Begrifflichkeit. Andere Autoren – und hier zuerst 
Tacitus anderthalb Jahrhunderte später – wiederholten das Postulat eines öst-
lich des Rheins und nördlich der Donau gelegenen römischen Interessensge-
biets, dem eine gewisse Einheitlichkeit zugeschrieben wurde. In solchen 

 
*  Diese schriftliche Fassung meines Vortrags im Rahmen der Ringvorlesung 2.000 Jahre 

Germanicus-Feldzug an der Volkshochschule Kassel am 01.10.2015 konnte im Rahmen 
meiner Anstellung in der DFG Kolleg-Forschergruppe „Migration und Mobilität in 
Spätantike und Frühmittelalter“ an der Universität Tübingen ausgearbeitet werden. Ich 
danke Mischa Meier und Steffen Patzold für ihre Gastfreundschaft. 

1 Jarnut 2004, 111. 



16 Die Germanen? Zwischen Konstruktion und Realität 
 
römischen Kategorien wurde ein Germanen- und Germanienbegriff entwickelt 
und geprägt, nur hier kann die Frage nach seiner korrekten Verwendung in his-
torischer und archäologischer Forschung ansetzen. 

Nach den Markomannenkriegen (166–180) verschwand der Begriff Germani 
weitgehend aus den Quellen, um streng genommen erst im 15. Jahrhundert 
wieder von deutschen Humanisten neu gebraucht zu werden, und zwar so, wie 
Caesar und Tacitus ihn angelegt hatten. Die bis ins 19. Jahrhundert formierte 
Sprach- und Geschichtswissenschaft konnte und wollte bis lange nach dem 
Zweiten Weltkrieg nicht auf einen klaren Ursprung deutscher Nation und Staat-
lichkeit in der außerrömischen Antike verzichten. Sie übersah dabei lange die 
vielen Schwierigkeiten der Idee einer gemeinsamen Identität verschiedener 
Gruppen des „mitteleuropäischen Barbaricums“ zwischen Rhein und Elbe, Ost-
see und Donau.2 

1  Griechen, Römer und Barbaren 

Für den Historiker ist die Nennung von Völkernamen – geschweige denn einer 
Großgruppenbezeichnung wie Germanen – in der römischen und griechischen 
Literatur eine ausgesprochen fordernde Problematik. Die überlieferten schrift-
lichen Nennungen werfen oft mehr Fragen auf, als sie klären. Der amerikanische 
Mittelalterhistoriker Thomas Noble hat die Probleme der Forschung auf den 
Punkt gebracht: Die dunkle Seite des Mondes, die dark side of the moon, sei die 
Welt außerhalb des Römerreiches, die Welt in der für die Römer die Anderen, 
die Barbaren lebten. Wir wissen meist nur über archäologische Befunde von den 
frühgeschichtlichen Gesellschaften in den Gegenden nördlich, südlich und 
östlich der römischen Grenzen. Ähnliches meinte Walter Pohl mit der Metapher 
von einer „römischen Brille“, die wir nicht abnehmen könnten. In West- und 
Mitteleuropa wird außerdem gerne vergessen, dass „Barbaren“ nicht nur 
„germanisch“ waren.3 

Blicken wir zunächst etwas allgemeiner auf die antike Literatur und ihre 
Aussagen über Fremde und Barbaren. Die Sichtweise der griechischen Völker-
kunde auf das Phänomen fremder bzw. barbarischer Völker kann man unter 
Hinweis auf Aristoteles vielleicht folgendermaßen zusammenfassen: Die Grie-
chen lebten meist in poleis, πόλεις, also in relativ kleinen, doch jeweils unab-
hängigen „Stadtstaaten“, während die kulturell und sprachlich anders gearteten 

 
2 Kulikowski 2007, 43–70; Goffart 2006, 40–55; Pohl 2004, 18–22; Jarnut 2004, 111–113; Geary 

2001, 25–28; Pohl 2000, 61; Beck et al. 1998, 420–438; Springer 1990, 169–177; Gollwitzer 
1971, 282–356. 

3 International Congress on Medieval Studies, Kalamazoo 2005 in der Session „Neglected 
Barbarians“. Pohl 2005, 42. 



Roland Steinacher 17 
 
Barbaren in ethne, ἔθνη, in Völkern, organisiert waren. Diese ἔθνη begriffen die 
griechischen Gelehrten als größere, übergeordnete Gruppen bzw. Reiche, die je-
weils weiter in „Stämme“ (φύλαι, phylai) untergliedert waren.4 

Der Begriff des Barbaren taucht als Kompositum bereits in den homerischen 
Epen auf. Dort werden die kleinasiatischen Karer, die eine andere Sprache als die 
Griechen – aus deren Sicht also ein Kauderwelsch – sprachen, deshalb lautmale-
risch als „Bar-bar-Sprechende“, βαρβαρόφωνοι, barbarophonoi, bezeichnet. Die 
Entstehung des Barbarenbegriffes hing demnach eindeutig mit der Fremd-
sprachigkeit bzw. den mangelhaften Griechischkenntnissen der Anderen zusam-
men.5 Ein Barbar war demnach für die Griechen wegen seiner Sprache und damit 
auch seiner Kultur ein Nicht-Hellene. Dabei konnte man durchaus die fremde 
Lebensweise kritisch sehen, zugleich aber die exotischen Gebräuche, den 
Schmuck und die Schönheit der Karer oder die alte Kultur und Weisheit der 
Ägypter bewundern.6 Doch insbesondere unter dem Eindruck der großen Kriege 
der Griechen gegen die Perser im 5. Jahrhundert v. Chr. gewann der Barbaren-
begriff eine überwiegend negative Bedeutung. Die Barbaren, zu denen man ja 
auch die Perser rechnete, wurden oft als ungebildet, grausam und roh darge-
stellt. Überhaupt betonte mancher Grieche, dass nicht nur die Sprache, sondern 
auch die Sitten und Gesetze der Barbaren ganz anders und vor allem minder-
wertiger seien als die eigenen. Demnach wurde die Bezeichnung „Barbar“, „zu 
einem Kulturbegriff, der die gesitteten Griechen von den ungesitteten Fremden, 
die Angehörigen der griechischen Kultur von den kulturlosen Völkern 
scheidet.“7 Immer gab es in der griechischen Literatur aber den Einwand der 
Gleichheit der Menschen. Aischylos bezeichnet in seinem Drama „Die Perser“ 
die persischen Schiffe unter dem Perserkönig Xerxes I. zwar als barbarische 
Flotte, zeichnet dann aber die Menschen, deren Schicksal und Empfinden der 
Perser am Hof des Großkönigs nicht anders, als er es für Griechen getan hätte.8 

Nördlich ihrer Welt gab es aus Sicht der Griechen zwei Typen von Barbaren. 
Im Westen lebte die Völkergruppe der zwar mutigen, doch teilweise auch wilden 
Kelten, die keine Städte hatten, jedoch sesshaft waren und Landwirtschaft be-
trieben. Im Unterschied dazu lebten in der Vorstellung der antiken Ethno-
graphen im kalten Norden unüberschaubar viele völlig wilde Völker. Das ergab 
sich aus der dort herrschenden Kälte, die, so glaubte man zu wissen, gesund sei 

 
4 Aristot. pol. 1261a und 1276a; vgl. Steinacher 2017, 18–19; LSJ: „φυλή, ἡ, like φῦλον, a race, 

tribe; […] a union formed in an organized community (whether πόλις or ἔθνος): hence, 
tribe, i. e.“; Opelt/Speyer 2001, 819–830. 

5 Hom. Il. 2,867; vgl. Opelt/Speyer 2001, 833–834; Jüthner 1923, 2–4. 
6 Hdt. 2,50,1; 2,57,1; 2,77,1 (Ägypter); 8,144,2: Unterschiede zwischen Griechen und 

Barbaren; vgl. Opelt/Speyer 2001, 826–829 zur „Barbarenphilosophie“. 
7 Opelt/Speyer 2001, 820. 
8 Aischyl. Pers.  



18 Die Germanen? Zwischen Konstruktion und Realität 
 
und die Fortpflanzung fördere.9 Zu diesen Völkern gehörten auch die im Nord-
osten lebenden Skythen, die von Herodot im 5. Jahrhundert v. Chr. als Nomaden 
beschrieben wurden, welche durch die Steppen wanderten und gefürchtete 
Reiter und Bogenschützen waren.10 

Geographisch wurde das Barbarenland des Nordens insgesamt in zwei Be-
reiche geteilt: in die Κελτική, Keltike, im Westen und die Skythike, Σκυθική im 
Osten, wobei der Fluss Tanais, der heutige Don, diese beiden Zonen trennte.11 
Insbesondere die letztere Auffassung hatte weitreichende Auswirkungen. Denn 
über die Antike hinaus bis weit ins Mittelalter hinein griffen Gelehrte auf diese 
Vorstellungen von den Skythen und ihrem Siedlungsgebiet zurück. Das erklärt, 
wieso dann auch Heruler, Gepiden, Rugier, Goten, Vandalen, Hunnen, Awaren 
und Ungarn als Skythen aufgefasst werden konnten.12 

Im Süden am Rande der Sahara und der afrikanischen Provinzen lebten 
berberische Gruppen. Ähnlich wie die germanischen Barbaren wechselten über 
die Jahrhunderte die Verhältnisse zwischen offenem Krieg und Bündnis. Mau-
rische Reiter dienten in der römischen Armee, ihre Cousins musste man immer 
wieder mit größeren und kleineren militärischen Operationen disziplinieren. Im 
Osten an Euphrat und Tigris grenzte Rom an das persische Reich der Parther und 
später der Sassaniden. Dieses Großreich erwies sich immer wieder als ebenbür-
tiger Gegner, gleichzeitig hatten Römer und Sassaniden mit arabischen Gruppen 
zu tun, und wieder sind die Verhältnisse ganz ähnlich wie an der Saharagrenze, 
an Rhein und Donau.13 Am äußersten östlichen Rand der bekannten Welt be-
schrieben die Ethnographen und Geographen noch Indien und China mit all 
ihren Reichtümern.14 

Dem griechischen ethnos entsprechen im Lateinischen die Begriffe gens und 
natio. Und seit dem 2. vorchristlichen Jahrhunderts verwendete man in Rom die 
Bezeichnungen für auswärtige Völker, nationes oder gentes externae, und den 
Barbarenbegriff synonym. Diesem Sprachgebrauch lag eine gleichsam politisch 
abgestufte Sichtweise zu Grunde. Fremde waren entweder Verbündete, Freunde 
des römischen Volkes, amici populi Romani, Bundesgenossen, foederati, oder aber 
zu besiegende Feinde. Zwar wurde auch eine größere Familie als gens bezeichnet, 
und der Begriff in dieser Bedeutung sogar häufiger verwendet, wobei natio 
streng genommen eine Gemeinschaft von gentes meinte. Doch in der alltäglichen 
Sprachpraxis wurden beide Begriffe parallel verwendet. Hinzu kommt, dass die 

 
9 Backhaus 1976; Heitz 2009 zu bildlichen Darstellungen. 
10 Steinacher 2017, 19–20; Woolf 2011; Balsdon 1979. 
11 von Bredow 2007, 7. 
12 Hartog 1980; von Bredow 2007, 7. 
13 Afrika: Hom. Od. 4,85; 14,295; Hdt. 4,4,196–197; vgl. Zimmermann 1999, 9–22, 177–190; 

Wiesehöfer 2015, 57–63. Dies galt auch für die Spätantike: Die Perser werden bei Ammian 
nie als Barbaren bezeichnet. Vgl. Brodka 2009. Zu Prokop und den Persern: Börm 2007; 
Siehe auch McDonough 2011. 

14 Bianchetti et al. 2016; Parker 2008. 



Roland Steinacher 19 
 
antike Terminologie generell nicht eindeutig und präzise war. Damit ist die 
Übersetzung der oben erwähnten Begriffe in moderne Sprachen problematisch. 
Während man heute beim deutschen „Stamm“ und dem englischen „tribe“ aus-
schließlich an frühe und primitive Gesellschaften denkt, hatte im Lateinischen 
der Plural gentes derartige Implikationen nur dann, wenn der Kontext klar an-
zeigte, dass man von Nicht-Römern sprach.15 

Demgegenüber ist es heute so, dass die Übersetzung von gens als „Volk“ oder 
„Nation“ erstens Assoziationen mit der jüngeren Geschichte weckt und zweitens 
auf eine – freilich inhaltlich eingeschränkte – antike Entsprechung verweist. 
Gleichwohl ist, wie Patrick Geary gezeigt hat, die in der modernen Forschung 
übliche Unterscheidung zwischen dem Volk nach der Verfassung („people by 
constitution“), populus, und dem Volk nach der Abstammung („people by 
descent“), gens, eine wichtige und ausgesprochen nützliche Kategorie beim Ver-
ständnis der Quellen. Denn Rom hatte ähnlich den Griechen den Schritt von der 
gens zum verfassten Volk, hier dem populus, vollzogen, dessen Identität sich in 
einer gemeinsamen politischen Kultur manifestierte. Das bedeutete auch, dass 
der populus Romanus im Unterschied zu den feindlichen und unterentwickelten 
fremden Völkern eine Geschichte hatte, während die fremden, also nicht-
römischen gentes höchstens mythische Ursprünge hatten. So gesehen bekamen 
solche Völker nur dann eine Geschichte, wenn sie in Kontakt mit Rom kamen.16 

Und für alle Verbände an den römischen Grenzen gilt: Nur die schriftliche 
Überlieferung der Römer steht uns zur Verfügung, während die barbarischen 
Protagonisten stumm bleiben. Nun hat Tom Noble seine eingangs erwähnte Me-
tapher so fortgesetzt, dass er der dunklen Seite des Mondes die bright side of the 
moon entgegen stellte: Den Gesichtskreis des römischen Imperiums mit seiner 
dichten, schriftlichen Überlieferung, mit seinen Münzen, Inschriften und Bau-
denkmälern, seinen Karten und Völkerlisten. Die Schrifsteller, die über Berber 
und Mauren, Araber, Hunnen, Cherusker, Markomannen, Quaden, Bataver, 
Boier, über Kelten, Germanen und Skythen schrieben, entwickelten bzw. über-
nahmen ganz eigene Denksysteme und Ordnungskategorien, die oft über Jahr-
hunderte Anwendung fanden. Ihr Denken, ihre Kategorien und Vorstellungen, 
ihre Vorurteile, Stereotypen und Sichtweisen müssen wir verstehen und berück-
sichtigen. Wir haben nur diese Literatur und müssen mit ihr arbeiten, dabei aber 
stets vorsichtig und hintergründig bleiben. 

 
15 Steinacher 2017, 20–21; Walser 1951, 67–70; Christ 1959, 273–288; Kulikowski 2007, 56–57; 

Pohl 1994, 9–26. 
16 Geary 2002, 62–65; Geary 1988, 6–10; Pohl 2005, 25–27; Steinacher 2014, 81. 



20 Die Germanen? Zwischen Konstruktion und Realität 
 
2  Ethnographische Literatur 

Wie wurde Ethnizität in den kaiserzeitlichen, spätantiken und frühmittelalter-
lichen Quellen verstanden? Gewiss keine einfache Frage, aber ein notwendiger 
Ausgangspunkt, will man sich den jeweiligen Quellen nähern und versuchen, 
Projektionen und Konstruktionen betreffend des Germanenbegriffs späterer 
Jahrhunderte als solche zu erkennen. Ethnonyme, die in der kaiserzeitlichen 
Ethnographie bis etwa 150 n. Chr. verwendet werden, sind denen des 5. und 
6. Jahrhunderts zumindest sprachlich ähnlich. Beispiele solcher Namen sind 
Goten und Gauten, Vinniler und Vandalen, Angeln und Sachsen, Langobarden 
und Hasdingen.17 Wie und in welcher Weise eine Beziehung zwischen den so be-
zeichneten Gruppen über die Jahrhunderte bestanden haben mag, ist großteils 
ungeklärt. 

Die uns überlieferten germanischen Völkernamen, Ethnonyme, tauchen in 
beinahe allen Fällen bereits in den Werken griechisch oder lateinisch schrei-
bender Ethnographen und Historiker auf. Zu nennen sind hier zunächst Strabon 
(63 v.–23 n. Chr.),18 Plinius, Tacitus und Ptolemaios (um 100–nach 160).19 Plinius 
(23/24–79 n. Chr.) war als junger Mann Offizier am Rhein und widmete in seiner 
groß angelegten Enzyklopädie, der Naturalis Historia, den Völkern und der Geo-
graphie der bekannten Erdteile einzelne Kapitel.20 Tacitus Germania ist eine sehr 
ausführliche Beschreibung der Gebiete rechts des Rheins und nördlich der 
Donau, die um 98 geschrieben auf die einzelnen Völker eingeht und diese von 
Norden nach Süden und von Westen nach Osten in Anlehnung an Herodots 
Bericht (logos) über die Skythen ordnet. Ähnliche Berichte, hier in der Form von 
Exkursen, verfasste Tacitus für Britannien und Judäa.21 

Die Quellen für ihre Aussagen über die ethnischen Verhältnisse außerhalb 
des Römerreichs sind uns meist nicht bekannt. Es bleibt eine offene Frage, ob 
diese Autoren nicht in manchen Fällen die Bezeichnung von Personenverbänden 
als Ersatz für exaktere geographische Bezeichnungen einsetzten. Außerdem 
werden in vielen Fällen utopische oder phantastische Elemente erkennbar, man-
che Namen scheinen gelehrter Spekulation zu entspringen. Auffallend ist, dass 
die genannten Autoren zwar teilweise ähnlich lautende Namen überliefern, 
meist aber sehr unterschiedliche Aussagen über die Lokalisierung und die ge-
genseitigen Bezüge der jeweiligen Gruppen machen. Das liegt auch daran, dass 

 
17 Rübekeil/Springer 2006, 487–506. 
18 Wolters 2005, 50–53 und die dortige Literatur; Timpe 1989, 357; Überblick über mehrere 

Autoren: Woolf 2011, 59–88. 
19 Reichert 2005, 567–597; Stückelberger 2000; Rasch 2005; Polaschek 1965; Hansen 1991; 

Bernecker 1989. 
20 Wolters 2005, 210–213. 
21 Hdt. 4,5–82; Wolters 2005, 262–267 und die Literaturangaben dort; Perl 1990; Lund 1991, 

1858–1988; Lund 1991, 1989–2222; 2341–2382; Christ 1978, 449–487. 



Roland Steinacher 21 
 
unsere Autoren anders dachten bzw. andere Fragen stellten, als wir uns viel-
leicht wünschen würden. Die Aufgabe der römischen Ethnographie war 
zunächst die kognitive und machtpolitische Erfassung der Peripherie der Mittel-
meerwelt. Bei den Versuchen, die ἔθνη/gentes zu typologisieren wurde mehr 
Augenmerk auf eine bestimmte Lebensweise oder ökologische Räume gelegt, 
also etwa zwischen Reiternomaden und Ackerbauern unterschieden.22 

Wie und in welcher Weise Beziehungen zwischen den so bezeichneten 
gentes, Krieger-, Kult- oder Sozialverbänden über die Jahrhunderte bestanden 
haben, bleibt allerdings zu großen Teilen ungeklärt. Trotzdem oder gerade des-
halb gibt es in der Geschichtswissenschaft, Archäologie und Frühgeschichte 
viele Annahmen und Debatten hinsichtlich möglicher Kontinuitäten. So kann 
etwa nicht ausgeschlossen werden, dass die römischen und griechischen Auto-
ren Ethnonyme eingeführt haben, die dann im Laufe von Jahrhunderten eine 
Eigendynamik entwickelten und unter Umständen auch von sich eben formie-
renden neuen Gruppen als Selbstbezeichnung aufgegriffen wurden. Das würde 
freilich bedeuten, dass ein überlieferter Name, der den Römern alt und wichtig 
erschien, so bekannt geblieben wäre, dass er nun auch für die Barbaren bedeut-
sam werden konnte.23 

Ethnizität war dabei nur eine Kategorie. Griechen und Römer waren 
Angehörige ihrer Stadtgemeinde, der πόλις oder civitas (in letzterem Fall samt 
dem Gemeinwesen, der res publica). Die außerhalb dieser geordneten und be-
kannten Welt lebenden Menschen versuchten griechische und römische Beob-
achter in auf griechisch gesagt ethnische, und auf lateinisch gesagt gentile Grup-
pen zu gliedern. Diese Herangehensweise ist freilich nicht nur aus der Antike 
bekannt. Schließlich beschäftigt sich auch die moderne Ethnographie mit Völ-
kern am Rand der ‚zivilisierten’ Welt. Ethnische Zuweisungen betrafen und be-
treffen demnach vor allem jene Menschen, die jeweils außerhalb des eigenen 
Territoriums leben und sich damit durch Exklusion auf ihre Ethnizität redu-
zieren lassen.24 

3  Völker an den römischen Grenzen 

Ethnische Identitäten änderten sich stetig und barbarische, gentile Verbände 
konnten – im Gegensatz zur Auffassung der älteren Forschung – oft nur in Aus-
einandersetzung mit den römischen Strukturen entstehen. Ethnizität und eth-
nische Bezeichnungen wurden erst dann zu einem für römische und griechische 
Autoren bemerkenswerten Thema, wenn Gesellschaften im Gesichtskreis des 

 
22 Pohl 1997, 1–12; Pohl 1998, 17–69. 
23 Steinacher, 2014, 78–79; Steinacher 2011, 184. 
24 Pohl 2009, 440; Geary 2002, 53–54. 



22 Die Germanen? Zwischen Konstruktion und Realität 
 
Imperiums erschienen oder sich auf römischem Boden befanden. Das 
außerrömische Barbaricum war erstens verhältnismäßig dünn besiedelt, zwei-
tens herrschte dort stets Güter- und Nahrungsmittelknappheit, und drittens 
variierten die Siedlungsdichte und -strukturen von der La-Tène-Zeit bis ins hohe 
Mittelalter oftmals erstaunlich wenig. Genau diese Güterknappheit ist einer der 
Hauptgründe für die Attraktivität, die das Reich als Zentrum auf seine Peripherie 
ausübte.25 Unter diesen Umständen versuchte die römische Seite seit der Kaiser-
zeit durch Föderatenverträge, die Anwerbung von Soldaten und den Handel mit 
Gewerbe- und Luxusgütern auf friedlichem Weg eine Form von Hegemonie zu 
erreichen, die militärisch mit den Offensiven der augusteischen Zeit nicht her-
stellbar gewesen war. Damit stellte das Imperium einen stabilen wirtschaft-
lichen und politischen Raum dar, dessen Außenwirkung lange stark genug war, 
das seit Cäsar und Tacitus als Germania bezeichnete mitteleuropäische Bar-
baricum zu integrieren.26 

Walter Pohl hat festgestellt, dass dieses System sich jahrhundertelang mehr 
oder weniger bewährt hatte und insgesamt weitreichende Folgen für die euro-
päische Geschichte zeigt. Die zunehmenden Möglichkeiten, entweder in 
römischem Dienst oder aber im Kampf gegen die Römer Prestige zu gewinnen, 
führten zu einem starken Sog auf barbarische Gesellschaften. Dabei legen insbe-
sondere die Grabfunde nahe, dass die barbarischen Eliten nach dem Erwerb von 
Prestigegütern aus römischer Produktion oder nach römischem Vorbild streb-
ten. Um diese Zusammenhänge zu untersuchen, darf man die barbarische und 
die römische Gesellschaft nicht jeweils alleine betrachten, sondern muss sie als 
gemeinsames System analysieren, letztlich also ein Modell von Zentrum und 
Peripherie anwenden.27 

Es gab kaum eine gens an den Grenzen des Imperiums, die im Laufe der Jahr-
hunderte nicht friedlich oder kriegerisch mit Rom in Berührung gekommen 
wäre. Römische Autoren, Politiker und Militärs gingen davon aus, dass Rom 
rechtmäßig die Welt beherrschen solle. Verträge und andere Formen militäri-
scher und politischer Bindung regelten den Status der Völker außerhalb der 
Grenzen und banden sie an das Zentrum. Manchmal musste Rom Krieg führen, 
um aufsässige Völker wieder unter Kontrolle zu bekommen. Die Welt, orbis ter-
rarum, und Rom, orbis romanus, waren eins, weshalb abhängige und durch Ver-
träge, foedera, an Rom gebundene Klientelstaaten oder gentes seit der Kaiserzeit 
eigentlich als Teil des Reiches gesehen wurden.28 

 
25 Steuer 1979, 595–633; Dick 2008, 159–202. 
26 Pohl 2005, 23–28. „Mitteleuropäisches Barbaricum“ ist eine Prägung Siegmar von 

Schnurbeins; vgl. von Schnurbein 1992. 
27 Pohl 2005, 13–30; Wolfram 1998, 78–85. 
28 Demandt 2007, 321; 323 und Anm. 189. Stallknecht 1969, 88–91 meint, dies trete erst im 

4. Jh. ein. 



Roland Steinacher 23 
 
4  Der Germanenname 

Was sind nun die Probleme mit dem Begriff „Germanen“, der uns so vertraut 
und unverzichtbar erscheint? Beginnen wir am Ende der Geschichte, damit ist 
in diesem Fall die Neuzeit gemeint. Früh in der deutschen Geschichte begann 
eine emotionale und politische Aufladung der alten Germanen als eigene Vor-
fahren. Gelehrte des 16. Jahrhunderts wie Konrad Peutinger, Jakob Wimpheling 
oder Ulrich von Hutten sahen in den Eroberern des in ihren Augen dekadenten 
Römerreiches glorreiche Vorfahren der Deutschen ihrer Tage. In dem Ausmaß 
wie die italienischen und französischen Kollegen sich auf römische Wurzeln be-
riefen und die Männer des Nordens wegen ihrer angeblichen Kulturlosigkeit an-
griffen, schlugen die Deutschen mit neuen, positiven Germanenbildern zurück. 
Dabei war oftmals ein antikatholischer, protestantischer Hintergrund 
wesentlich. In den kirchlichen Auseinandersetzungen der Zeit entstanden auch 
neue politische Konstellationen. In den so entstandenen oftmals recht groben 
und dumpfen Bildern eines deutsch-germanischen Wesens steckte von Anfang 
an eine gewisse Provinzialität und Aggressivität.29 

Nachdem im späten 15. Jahrhundert die Germania des Tacitus im Druck 
erschienen war, griff nördlich der Alpen und östlich des Rheins eine breite Iden-
tifikation mit den Völkern des Altertums Platz. Konrad Peutinger gab 1515 die 
Getica des Jordanes/Cassiodor zum ersten Mal heraus. Im gleichen Band wurde 
die Historia Langobardorum des Paulus Diaconus abgedruckt. Zusammen mit der 
Germania des Tacitus, die bereits 1470 in Venedig erschienen war, stellten diese 
Texte nun den Ausgangspunkt der Konstruktion einer neu entdeckten 
„germanischen“ Vergangenheit dar. Conrad Celtis erklärte in seiner Antrittsvor-
lesung in Ingolstadt 1492 es wäre „sittlicher und ehrenhafter“ gewesen, „das 
karge und einfache Leben“ der germanischen Vorfahren aufrechtzuerhalten 
und „in den Grenzen der Mäßigung“ zu bleiben, „als die vielen Mittel der Un-
mäßigkeit und des Wohllebens […] einzuführen und die fremden Sitten anzu-
nehmen.“30 Heinrich Bebel betonte gegenüber Kaiser Maximilian I., die Unver-
mischtheit und Bodengebundenheit der Deutschen im Gegensatz zu anderen 
Europäern. Dabei wurden ethnographische antike Kategorien schnell in eine 
zeitgenössische Argumentation eingebracht. Einer der Gründe für diese Über-
betonung eigentlich nur geographisch passender Quellen und die Neuerfindung 
des Germanenbegriffs ist die schwierige Suche nach alten Traditionen in 
deutschen Landen. In Frankreich, Italien und Spanien konnten etwa städtische 
oder lokale Traditionen in viel größerer Dichte oder überhaupt durch 
Inschriften, Ruinen und detailliertere Quellen belegt werden als im Norden. Das 

 
29 Steinacher 2017, 37–41; Steinacher, 2014, 90–92. Vgl. den Beitrag von Ulrich Niggemann. 
30 Zitate aus Celtis: von See 1994, 61–63; vgl. weiter von See 1970; von See 1999; Lund 1995; 

Krebs 2005; Krebs 2011. 



24 Die Germanen? Zwischen Konstruktion und Realität 
 
zentralistische französische Königtum machte die Frage nach großräumigen 
Identitäten einfacher. Im Zweifelsfall berief man sich in Paris auf einen 
römischen Ursprung, der Vorteil der Geographie sozusagen. Vielleicht haben 
diese Hintergründe bis in die jüngste Vergangenheit auch zur Folge, dass man 
sich in der deutschsprachigen Wissenschaft mit ethnischen Identitäten beson-
ders schwertut.31 

So einfach wie das Lemma im Deutschen Wörterbuch von Jakob und Wil-
helm Grimm es suggeriert, ist es in unseren Quellen nämlich ganz und gar nicht. 
Die hochverdienten Begründer der Germanistik standen bereits in einer langen 
Tradition mit ihrer Definition. „germanen ist eine bezeichnung der deutschen 
und der ihnen stammverwandten völker bei Kelten und Römern, die sich bei 
letzteren mit sicherheit nicht über den sklavenkrieg [73–71 v. Chr.] hinauf ver-
folgen läszt.“32 Mit der konsequent gehaltenen Kleinschreibung verwiesen die 
Gebrüder Grimm übrigens auf frühmittelalterliche Handschriften, die die ersten 
althochdeutschen Texte in Minuskelschrift ohne Versalien überlieferten. Die 
Mehrheit der Gelehrten hatte keinerlei Vorbehalte, eine germanische Welt mit 
einer gemeinsamen Identität vor dem Mittelalter vorauszusetzen. Bis vor 
wenigen Jahrzehnten definierte die archäologische, sprachwissenschaftliche 
und historische Forschung die antiken Germanen als unmittelbare Vorgänger 
der modernen Deutschen. So ließ man die deutsche Geschichte mit den 
Germanen, die Caesar und Tacitus beschrieben hatten, beginnen.33 

Diese Sicht der Dinge beruht gleichermaßen auf den antiken Texten wie auf 
deren frühneuzeitlichem Gebrauch. Es ist jedoch nicht möglich, die ökonomi-
schen, sozialen, religiösen, ethnischen oder politischen Verhältnisse bei so gänz-
lich verschiedenen Völkern und Gruppen wie den Cheruskern, Batavern, Marko-
mannen, Franken, Alemannen, Herulern, Gepiden, Goten oder Vandalen – und 
dazu noch über mehrere Jahrhunderte – zu verallgemeinern. Denn der Über-
begriff ‚Germanen‘ ist ein römischer und literarischer Begriff. Es existierte zu 
keiner Zeit in der Antike eine gemeinsame ‚germanische‘ Identität oder eine 
‚germanische’ Welt. Der amerikanische Frühmittelalterforscher Walter Goffart 
hat das so zusammengefasst: „Dass es die Germanen gar nicht gegeben hat, ist 
vielleicht eines der wichtigsten Dinge, die man über die Barbaren der Spätantike 
aussagen kann.“34 

 
31 Steinacher 2014, 92; von See 1994, 61–63. 
32 DWB 3716 „Das Deutsche Wörterbuch von Jakob und Wilhelm Grimm“ online: 

http://germazope.uni-trier.de/Projects/DWB [Letzter Zugriff: 27.03.2017]. 
33 Goffart 2006, 20–22. 
34 Goffart 2006, 20: „The non-existence of ancient Germans is perhaps the most important 

thing one can say about the barbarians of late antiquity.“ Pohl 2000, 1 beginnt sein 
Germanenbuch mit der Feststellung: „Ein Volk, das sich Germanen nannte, hat es 
vielleicht nie gegeben.“ Damit ist die lange Forschungsdebatte über den möglichen 
Ursprung des Germanennamens bei einer kleinen Gruppe, mit der Caesar in Berührung 
kam oder über die er gelesen haben mag, gemeint. Das „vielleicht“ im ersten Satz nahm 




