
Edition Axel Menges GmbH 
Esslinger Straße 24

D-70736 Stuttgart-Fellbach
tel. +49-711-574759
fax +49-711-574784

www.AxelMenges.de

Auslieferungen

Brockhaus Commission
Kreidlerstraße 9 

D-70806 Kornwestheim
Germany

tel. +49-7154-1327-24
fax +49-7154-1327-13

menges@brocom.de

Gazelle Book Services
White Cross Mills

Hightown
Lancaster LA1 4XS

United Kingdom
tel. +44-1524-68765
fax +44-1524-63232

sales@gazellebooks.co.uk

National Book Network
15200 NBN Way

Blue Ridge Summit, PA 17214
USA

tel. +1-800-4626420
fax +1-800-3384550

custserv@nbnbooks.com

Carl Wege
»Das Neue Europa« 1933–1945. Deutsche Denkmuster
des Europäischen
136 S. mit 14 Abb., 210 x 247,5 mm, fest geb., deutsch
ISBN 978-3-936681-95-6
Euro 39.00, £ 29.90, US $ 46.00

Unter Europa ist nicht immer das gleiche verstanden worden. 
Je nach Epoche und unter dem Einfluß der jeweils dominanten
Deutungseliten wurden immer wieder andere »Akzente« gesetzt,
»neue« Traditionen entdeckt und »gestiftet« und andere – epo-
chenspezifische – europäische Werte proklamiert. Europa wird
konstruiert. Heute ebenso wie in der Zeit vor 1945.

Im Mittelpunkt der vorliegenden Monographie stehen »Sach-
bücher«, Reiseberichte und literarisch-politische Schriften von acht
Autorinnen und Autoren, die maßgeblich am Europa-Diskurs im
Dritten Reich und zum Teil auch in der frühen Bundesrepublik be-
teiligt waren. Einer von ihnen ist Walther Kiaulehn. Kiaulehn entwirft
im Zweiten Weltkrieg in der Zeitschrift Signal einen europäischen
»Stammbaum« der etwas anderen, totalitären Art – selbstverständ-
lich unter Ausschluß des halbasiatischen Rußlands und des »Eu-
ropaflüchtlings« England. England ist in Richtung USA »abge-
schwommen«. Für Ernst Wilhelm Eschmann zählen Großbritannien
ebenso wie Frankreich ohnehin zu »Randeuropa«, die Mittelmäch-
te Deutschland und Italien dagegen zum eigentlichen Kern des
Kontinents. Europa entsteht aus der Mitte heraus und das Mittlere,
Ausgewogene, zwischen Tradition und Fortschritt Vermittelnde
prägen das Europäische. Radikal und ohne Sinn für das Mittlere,
das sind die anderen: die Amerikaner mit ihren Wolkenkratzer-
Phantasien und die Bolschewiken mit ihrer kulturfeindlichen Tabu-
la-rasa-Mentalität. »Das Neue Europa« dagegen ist der Kontinent,
auf dem in Übereinstimmung mit dem historisch gewachsenen
Maß, eine maßvolle, moderate Moderne Gestalt annimmt. So
beispielsweise im »Neuen Bari«, der »Lieblingsstadt des Faschis-
mus«, die Gustav R. Hocke im Jahr 1938 besucht und in der er
statt gigantischer Hochhäuser sehr viel kleinere, sechsgeschossi-
ge Gebäude an der neugebauten Uferpromenade antrifft.

Der Begriff »Das Neue Europa« begann sich im Laufe der 1930er
Jahre in Deutschland durchzusetzen und gehörte mit Beginn des
Zweiten Weltkriegs zum festen Bestandteil des deutschen Europa-
Diskurses. 

Das vorliegende Buch möchte nicht zuletzt anregen, die vorläu-
fig letzte ›große Erzählung‹ des Abendlands kritisch zu hinterfra-
gen – die Erzählung, daß Europa aus freiheitlich humanistischen
Traditionen emporgewachsen seiund auf der Grundlage demokra-
tischer Werte seit der Antike in mehreren Zwischenstufen, Schritt
für Schritt, seine heutige Gestalt gewonnen habe. 

Carl Wege lehrt an der Universität Bielefeld. Seine Forschungs-
arbeit ist im Schnittpunkt von Literaturwissenschaft, Geschichte
und Publizistik angelegt. Zuletzt erschien von ihm der Band Buch-
stabe und Maschine. Beschreibung einer Allianz im Suhrkamp 
Verlag. 



C
a
rl W

e
g
e
   »D

a
s N

e
u
e
 E

u
ro

p
a
« 1

9
3
3
–1

9
4
5

M
e
n
g
e
s 

Unter Europa ist nicht immer das gleiche verstanden worden. Je nach Epoche
und unter dem Einfluß der jeweils dominanten Deutungseliten wurden immer
wieder andere ›Akzente‹ gesetzt, ›neue‹ Traditionen entdeckt und ›gestiftet‹ 
und andere – epochenspezifische – europäische Werte proklamiert. Europa wird
konstruiert. Heute ebenso wie in der Zeit vor 1945.

Im Mittelpunkt des Buches stehen ›Sachbücher‹, Reiseberichte und litera-
risch-politische Schriften von acht Autorinnen und Autoren, die maßgeblich 
am Europa-Diskurs im Dritten Reich und zum Teil auch in der frühen Bun-
desrepublik beteiligt waren. Einer von ihnen ist Walther Kiaulehn. Kiaulehn
entwirft im Zweiten Weltkrieg in der Zeitschrift Signal einen europäischen
»Stammbaum« der etwas anderen, totalitären Art – selbstverständlich unter Aus-
schluß des halbasiatischen Rußlands und des »Europaflüchtlings« England.
England ist in Richtung USA »abgeschwommen«. Für Ernst Wilhelm Eschmann
zählen Großbritannien ebenso wie Frankreich ohnehin zu »Randeuropa«, die
Mittelmächte Deutschland und Italien dagegen zum eigentlichen Kern des Kon-
tinents. Europa entsteht aus der Mitte heraus, und das Mittlere, Ausgewogene,
zwischen Tradition und Fortschritt Vermittelnde prägen das Europäische. Radi-
kal und ohne Sinn für das Mittlere, das sind die anderen: die Amerikaner mit
ihren Wolkenkratzer-Phantasien und die Bolschewiken mit ihrer kulturfeind-
lichen Tabu-la-rasa-Mentalität. »Das Neue Europa« dagegen ist der Kontinent,
auf dem in Übereinstimmung mit dem historisch gewachsenen Maß eine maß-
volle, moderate Moderne Gestalt annimmt. So beispielsweise im »Neuen Bari«,
der »Lieblingsstadt des Fascismus«, die Gustav R. Hocke im Jahr 1937 besucht
und in der er statt gigantischer Hochhäuser sehr viel kleinere, sechsgeschossige
Gebäude an der neugebauten Uferpromenade antrifft.

Der Begriff »Das Neue Europa« begann sich im Laufe der 1930er Jahre 
in Deutschland durchzusetzen und gehörte mit Beginn des Zweiten Weltkriegs
zum festen Bestandteil des deutschen Europa-Diskurses. 

Das vorliegende Buch möchte nicht zuletzt anregen, die vorläufig letzte
›große Erzählung‹ des Abendlands kritisch zu hinterfragen – die Erzählung,
daß Europa aus freiheitlich humanistischen Traditionen emporgewachsen sei
und auf der Grundlage demokratischer Werte seit der Antike in mehreren 
Zwischenstufen, Schritt für Schritt, seine heutige Gestalt gewonnen habe. 

Carl Wege lehrt an der Universität Bielefeld. Seine Forschungsarbeit ist im
Schnittpunkt von Literaturwissenschaft, Geschichte und Publizistik angelegt.
Zuletzt erschien von ihm der Band Buchstabe und Maschine. Beschreibung
einer Allianz im Suhrkamp Verlag. Zur Zeit arbeitet er an einem Forschungs-
projekt mit dem Titel »Die Konstruktion einer Werte- und Schicksalsgemein-
schaft. Der Finnland-Diskurs in Deutschland 1933–1945«. 

9 7 8 3 9 3 6 6 8 1 9 5 6

5 4 6 0 0
ISBN 978-3-936681-95-6

039.00 Euro
029.90 £
046.00 US $

Carl Wege

Deutsche Denkmuster
des Europäischen

»Das Neue Europa«
1933–1945

 

AxelMenges
Linien

AxelMenges
Linien



Carl Wege

Deutsche Denkmuster
des Europäischen

Edition Axel Menges

»Das Neue Europa«
1933–1945

 

AxelMenges
Linien



»Von welcher Richtung man sich auch
Deutschland nähert, die Eindrücke sind von
steigender imponierender Natur, schwächer
und unsicher dagegen, je weiter man sich von
dort entfernt […]; Deutschland ist der Kern
[…]. Deutscher Geist wird aus diesem Rie-
senkampf [gemeint ist der Kampf europä-
ischer Nationen] stärker als je hervorgehen.
Schon sieht man das neue Europa schim-
mern.« Johannes V. Jensen

© 2016  Edition Axel Menges, Stuttgart /
London
ISBN 978-3-936681-95-6

Alle Rechte vorbehalten, besonders die 
der Übersetzung in andere Sprachen.

Druck und Bindearbeiten: Graspo CZ, a.s.,
Zlín, Tschechische Republik

Lektorat: Jürgen Banse
Design: Axel Menges

Über dieses Buch
»Does Europe exist?« Oder wird Europa im Diskurs über Europa 
herbeigeredet?
Autoren, Texte und Kontexte
»Das bist Du, Europa«
England ist ›abgeschwommen‹, und Rußland hat seine Seele ver-
loren
»Die beiden Europa«
»Ablösung vom Abendland«
Das Veralten des Gegensatzes zwischen Abendland und Morgen-
land
Griechen und Perser – Europäer und Iraner
Der »Doppelkontinent« Europa und Afrika
Friedrich Sieburgs und Egon Viettas Blick auf Afrika
Mitte und Maß
Die Moderne im »Neuen Europa«. Teil 1: Heinrich Hauser in Bul-
garien und Gustav R. Hocke in Italien
Die Moderne im »Neuen Europa«. Teil 2: Egon Vietta in Libyen
Die Moderne im »Neuen Europa«. Teil 3: Walther Kiaulehn in
Marseille
Die Türkei im »Neuen Europa«
Margret Boveri am Mittelmeer und im Nahen Osten
Friedrich Sieburg in Portugal
Norden und Süden
Karl Korn und Friedrich Sieburg über Frankreich 1940/41
Von Anglern, ›Conciergen‹ und Kaninchenzüchtern
Gustav R. Hocke und Egon Vietta als Europäer
Ernst Wilhelm Eschmann oder der Ursprung des Namens Europa
»Does Europa exist?« Schlußbetrachtung
Europa als Evangelium. Ein Nachruf

Anmerkungen
Bibliographie
Danksagung

7
8

23
28
32

35
39
41

44
46
47
50
52

58
61

64
67
73
74
78
80
85
89
92
99

101
124
135

 

AxelMenges
Linien



7

Über dieses Buch

Der Begriff »Das Neue Europa« begann sich im Laufe der 1930er Jahre in
Deutschland durchzusetzen und gehörte mit Beginn des Zweiten Weltkriegs zum
festen Bestandteil des deutschen Europa-Diskurses.

Im Mittelpunkt der vorliegenden Monographie stehen ›Sachbücher‹, Reisebe-
richte und literarisch-politische Schriften von acht Autorinnen und Autoren, die
maßgeblich am Diskurs über Europa und das Europäische im Dritten Reich und
zum Teil auch in der frühen Bundesrepublik beteiligt waren. 

Einer von ihnen ist Walther Kiaulehn. Kiaulehn entwirft im Zweiten Weltkrieg
in der Zeitschrift Signal einen europäischen ›Stammbaum‹ der etwas anderen, to-
talitären Art – selbstverständlich unter Ausschluß des halbasiatischen Rußlands
und des ›Europaflüchtlings‹ England. England ist in Richtung USA ›abgeschwom-
men‹. Für Ernst Wilhelm Eschmann zählen Großbritannien ebenso wie Frank-
reich ohnehin zu ›Randeuropa‹, die Mittelmächte Deutschland und Italien dage-
gen zum eigentlichen Kern des Kontinents. Europa entsteht aus der Mitte heraus,
und das Mittlere, Ausgewogene, zwischen Tradition und Fortschritt Vermittelnde
prägen das Europäische. Radikal und ohne Sinn für das Mittlere das sind die an-
deren: die Amerikaner mit ihren Wolkenkratzerphantasien und die Bolschewiken
mit ihrer kulturfeindlichen Tabula-Rasa-Mentalität. Das »Neue Europa« dagegen
ist der Kontinent, auf dem in Übereinstimmung mit dem historisch gewachsenen
Maß eine maßvolle, moderate Moderne Gestalt annimmt. So z.B. im ›Neuen
Bari‹, der »Lieblingsstadt des Fascismus«, die Gustav R. Hocke im Jahr 1937
besucht, und in der er statt gigantischer Hochhäuser sehr viel kleinere, sechsge-
schossige Gebäude an der neugebauten Uferpromenade antrifft (»keine Wieder-
holung des Amerikanismus in Italien«).

Vom ›Neuen Bari‹ als der »Lieblingsstadt des Fascismus« ist dann nach dem
Krieg, in der Neufassung vom Hockes Italien-Buch (1960), keine Rede mehr. Auch
andere Autoren sollten ihre Bücher und Positionen ›überarbeiten‹. Unter ihnen
Friedrich Sieburg, der nach 1945 zu einem der einflußreichsten Literaturkritiker in
Westdeutschland avanciert. Sieburg, der zeitweilig in Frankreich lebte, hatte 1941
im besetzten Paris einen Vortrag gehalten, in dem er den mangelnden ›Gemeinsinn‹
der Franzosen beklagt und zugleich ihren überzogenen Hang zum Privaten und
Individuellen scharf kritisiert. Nach 1945 wird er die Grande Nation mit anderen
Augen betrachten und Frankreich als ›Mutterland des Individualismus‹ preisen.

Die ›europäischen Werte‹, über die Sieburg schrieb, hatten sich verändert. Sie
unterliegen dem Wandel der Zeiten – und der politischen Systeme – und erhalten,
eingebettet in wechselnde Kontexte, eine andere Sinndimension. Wenn es z.B. in
einem Artikel aus dem Jahr 1943 heißt, »die Türkei« sei bereit, »europäische Wer-
te weiter in den Osten hineinzutragen« (Harald Laeuen, im vorliegenden Buch
S. 65), dann waren damit sicherlich nicht die gleichen Werte gemeint wie in
einem Text aus den 90er Jahren des 20. Jahrhunderts, in dem von Anatolien als
einer »Werte-Brücke nach Zentralasien« die Rede ist.

Europäische Werte sind keine überzeitlichen Werte. Sie existieren nicht jen-
seits von Zeit und Raum. Auch der Raum, auf den sie sich beziehen, verändert
sich zeitbedingt. Einem Vertreter der christlichen Kirchen wäre es in den 1950er
Jahren wahrscheinlich ebenso wenig wie einem Menschenrechtsaktivisten der
Gegenwart in den Sinn gekommen, die Türkei als Teil der europäischen Werte-
gemeinschaft zu betrachten – und erst recht nicht als ein Land, das dazu auserko-
ren ist, die Werte Europas nach Zentralasien weiter zu vermitteln. Ein absurder
Gedanke – aber nicht zu allen Zeiten.

AxelMenges
Linien



98

»Es galt stillschweigend für unmöglich, daß die durch eine europäische Kultur
sich immer enger verbindenden großen Völker heute noch zu einem Krieg gegen-
einander sich hinreißen lassen könnten.«8

Doch was bereits im 19. Jahrhundert die Konturen eines gemeinsamen ›Pro-
jekts des europäischen Geistes‹ anzunehmen schien, bei dem immer wieder 
die Verwandtschaft zwischen den nationalen Geistesgrößen hervorgehoben wur-
de (hier: Gerhart Hauptmann; dort: Henrik Ibsen usw.), ging in den Material-
schlachten des Ersten Weltkriegs unter und scheinbar unwiederbringlich verloren.
Musil, der in den kommenden Festtagsreden vielleicht einmal als einer der ›ers-
ten Europäer‹ bezeichnet wird, sah sich selbst als »letzten Europäer«.9 1914 gab 
es kein Europa mehr; statt dessen »klaffte«, so Musil, der Kontinent in »Deutsch
und Wider-deutsch«.10

Gleich einer börsennotierten Aktie steigt und fällt der Wert bzw. Kurswert
Europas immer wieder im Lauf des 20. Jahrhunderts. Baisse und Hausse lösen
einander ab. Im Hinblick auf die Zeit vor 1914 kann man von einer Hausse spre-
chen. Dies trifft zumindest für die Verbreitung des ›europäischen Gedankens‹ in
Teilen der mitteleuropäischen Eliten und Intellektuellenzirkel zu. Was dann folg-
te, war eine schwere Krise dieses Gedankens, von der auch die Vertreter des ›eu-
ropäischen Geistes‹ jenseits des Rheins erfaßt wurden. Davon legen u.a. drei 1919
verfaßte Essays des französischen Schriftstellers Paul Valéry ein beredtes Zeugnis
ab, die 1930/31 unter dem Titel Die Krise des Geistes auf deutsch erschienen. In
diesen Essays beschreibt Valéry sowohl die Größe als auch den drohenden Be-
deutungsverlust Europas, und er fragt sich:

»Wird Europa seinen Vorrang auf allen Gebieten behaupten?// Wird Europa das
werden, was es in Wirklichkeit ist: ein kleines Vorgebirge des asiatischen Fest-
lands?// Oder aber wird Europa bleiben, was es scheinbar ist: der kostbarste Teil
unserer Erde, die Krone unseres Planeten, das Gehirn eines umfänglichen Kör-
pers?«11

Europa, als das Maß aller Dinge, setzt geistige Maßstäbe, die in einem propor-
tional umgekehrten Verhältnis zu den geographischen Maßen des Kontinents 
stehen. Um diese Diskrepanz zwischen geistiger ›Größe‹ und geographischer
Bedeutungslosigkeit kreisen Valérys Gedanken. Für Valéry stellt sich die Frage,
ob Europa seinen Status als ›Geistesmacht‹ ersten Ranges behaupten kann oder
aber fortan eine untergeordnete, seiner geringen geographischen Bedeutung ge-
mäße Rolle spielen wird.

Zu Valérys Lesern in Deutschland gehören in den 1930er Jahren zahlreiche
ausgewiesene Frankreich-Kenner, unter ihnen der Schriftsteller Friedrich Sieburg
und der Romanist Max Clauss. Beide haben Valérys Überlegungen zu Europa in
bemerkenswerter Weise interpretiert bzw. ›uminterpretiert‹.

So schreibt Friedrich Sieburg in der Vorbemerkung zu seinem Buch Afrikani-
scher Frühling, das 1938 im Anschluß an seine Reise durch Nord- und Westafrika
erscheint:

»[…] von Afrika aus gesehen, nimmt Europa plötzlich eine verblüffende Wirk-
lichkeit an. Die Behauptung eines französischen Schöngeistes, daß Europa nur
ein Vorgebirge Asiens sei, ist mir nie so hinfällig erschienen wie während dieser
Reise, die mir durch unaufhörlichen Vergleich das, was ich Europas Genialität
nennen möchte, erst eigentlich enthüllt hat.«12

Valéry spricht 1919 bzw. 1930/31 von Europa als dem »kostbarsten Teil der
Erde«, der »Krone« und dem »Gehirn« unseres Planeten, und Sieburg 1938 von
»Europas Genialität«. Die Charakterisierungen ähneln sich, und die inhaltlichen
Übereinstimmungen sind evident. Und dennoch stimmt Sieburg mit Paul Valéry

»Does Europe exist?« Oder wird Europa im Diskurs über Europa
herbeigeredet?

»Wenn es eine Macht gibt, die wir zu vernichten, mit allen Mitteln zu vernichten
die Aufgabe haben, dann ist es der Westen und die deutsche Schicht, die sich von
ihm überfremden ließ. Sie sagen ›deutsch‹ und drängen in ihr Mutterland Europa.«1

Diese Worte legt Ernst von Salomon in seinem Roman Die Geächteten dem
ehemaligen Oberleutnant zur See Erwin Kern in den Mund, der am 24. Juni 1922
zusammen mit zwei ›Kameraden‹ den deutschen Außenminister Walther Rathe-
nau ermordet. Salomon ist an den Vorbereitungen zum Rathenau-Attentat betei-
ligt und verbüßt in der Zeit zwischen 1922 und 1928 eine Zuchthausstrafe. Der
Roman, der autobiographische Züge trägt, erscheint erstmalig im Jahr 1930.

Der Jude und ›Europäer‹ Walther Rathenau war aus Sicht der ›Nationalrevolu-
tionäre‹ um Ernst von Salomon die »reifste Frucht«2 jener Schicht, die sich »vom
Westen überfremden ließ«. Kaum daß er im Februar 1922 sein Amt als Außenmi-
nister angetreten hat, reist Rathenau ans Mittelmeer, um an einer internationalen
Konferenz in Genua teilzunehmen. Erwin Kern kommentiert diesen Vorgang mit
den Worten:

»Was haben die Männer, die jetzt so ernst und betriebsam nach Genua reisen,
einzusetzen an Substanz, die ihr eigen ist? Sie sprechen die Sprache des Gegners,
sie denken in seinen Begriffen. […] Ihr großer Ehrgeiz ist immer wieder, gleichbe-
rechtigt in das System der Großmächte Europas, des Westens, eingefügt zu sein.«3

Walther Rathenau und andere Vertreter der ›europahörigen‹ Weimarer Repu-
blik hören auf die Stimme der westlichen Siegermächte. Sie sind Verräter. Statt
Deutschland und dem deutschen Vaterland fühlen sie sich dem »Mutterland Eu-
ropa« verbunden. Deutschland und Europa werden von den Nationalrevolutio-
nären als Gegensätze und ›Gegenmächte‹ betrachtet. Europa, das sind ›die ande-
ren‹ – jenseits von Rhein, Maas und Mosel.

Rathenau erscheint in dem Roman Die Geächteten als ein Mann ohne »eigene
Substanz«. Das Eigene, seine Heimat und das Land, in das er hineingeboren wur-
de, sind ihm fremd geworden, und im Zuge dieses Entfremdungsprozesses wird er
zum ›substanzlosen‹ Europäer, der, statt in der Heimat zu ›wurzeln‹, in suprana-
tionalen Ideen und »Begriffen« denkt. 

Georg Simmel spricht 1916 vom »wurzeleigenen nationalen Wesen« auf der
einen und dem »Europäertum« als »Idee« auf der andern Seite.4 Auch in diesem
Fall scheinen ›Deutschtum‹ und ›Europäertum‹ sich gegenseitig auszuschließen.
Doch diesmal liegt der Fall anders. Denn an gleicher Stelle heißt es weiter:

»Es [das Europäertum, C.W.] steht nicht zwischen den Nationen, sondern jen-
seits ihrer und ist deshalb jedem einzelnen nationalen Leben ohne weiteres ver-
bindbar.«5

Dieser Gedanke erscheint uns heute vertraut. An ihn wird nach 1945 wieder
angeknüpft werden. In den Zeiten des Ersten Weltkriegs und der Rückbesinnung
auf das Nationale mutet er dagegen seltsam anachronistisch an – wie ein Relikt
aus einer vergangenen pro-europäischen Epoche. Dessen ist sich auch Georg
Simmel bewußt. Auf dem Höhepunkt des Krieges gesteht er ein, daß »das geisti-
ge Einheitsgebilde, das wir ›Europa‹ nannten, zerschlagen« ist und ein »Wiederauf-
bau nicht absehbar« sei.6 Dieser Diagnose schließen sich auch andere an. So fragt
sich Hugo von Hofmannsthal angesichts des großen europäischen Krieges, ob
»Europa, das Wort als geistiger Begriff genommen, zu existieren aufgehört« habe.7

Und Robert Musil beschreibt die ›Stimmung‹ kurz vor Ausbruch des Krieges mit
den Worten: 

 

AxelMenges
Linien



1110

Ebenso wie Max Clauss ist auch Friedrich Sieburg im Laufe der 1930er Jahre
im »Neuen Europa« angekommen, und er hofft darauf, daß eines nicht so fernen
Tages auch das ›unbewegliche‹, auf dem Status quo beharrende Frankreich in
die sich neu formierende Ordnung ›hineinwachsen‹ werde. Sieburg, der bereits
in der Weimarer Republik zu schreiben begann, hat die Umwertung des europäi-
schen Gedankens und den Umschwung vom alten zum neuen Europa gewisser-
maßen in eigener Person mit- und nachvollzogen. Seit 1926 arbeitet er als Aus-
landskorrespondent für die Frankfurter Zeitung in Paris, und als 1929 der franzö-
sische Außenminister Aristide Briand mit seinem Europa-Plan, der einen lockeren
Zusammenschluß der europäischen Staaten vorsieht, an die Öffentlichkeit tritt,
kommentiert er diesen Plan ausführlich in mehreren Artikeln.20 Und wenngleich
er Briands Plan auch mit großer Skepsis begegnet, so sieht Sieburg in dem fran-
zösischen Außenminister doch einen ›großen Europäer‹ und Politiker von euro-
päischem Format. Als am 3. Oktober 1929 Briands ›Kollege‹, der deutsche Au-
ßenminister Gustav Stresemann, stirbt, bezeichnet er die beiden Politiker als zwei
Staatsmänner, »die gemeinsam an der Restaurierung und dem Wiederaufstieg Eu-
ropas [ge]arbeitet« hätten.21

Sieburgs Biographin Cecilia von Buddenbrock schreibt, sicher auch in Hinblick
auf die Paneuropa-Bewegung, daß Briand mit dem »Europagedanken« einen Ge-
danken »aufgriff«, der »in den zwanziger Jahren in der Luft lag«.22 Aber auch
und erst recht lagen anti-europäische, gegen westliche Strömungen gerichtete Ge-
danken in der Luft, zumal in Deutschland und zumal in national gesinnten Krei-
sen. Ein Jahr, nachdem Briand mit seinem Europa-Plan an die Öffentlichkeit trat,
erscheint Salomons Roman Die Geächteten. Briands Plan und Coudenhove-Ka-
lergis Paneuropa-Bewegung fanden in den 1920er Jahren nur geringe Unterstüt-
zung.23

Aristide Briand stirbt drei Jahre nach Stresemann, im März 1932, und in der
Folgezeit »schrumpft« der deutsch-französische Dialog, laut Sieburg, »zu einem
französischen Monolog zusammen«.24 Umgekehrt könnte man genausogut von
einem Zusammenschrumpfen des Dialogs auf einen deutschen Monolog spre-
chen. Mit dem Aufstieg des Nationalsozialismus wird der Ton – und auch Sie-
burgs Ton – gegenüber dem Nachbarland unnachsichtiger und ›fordernder‹. Sie-
burg fordert Frankreich und die Franzosen in seinem Buch Es werde Deutsch-
land auf, nicht länger »zu verweilen«, sondern endlich in die »sich verwandelnde
Welt« einzutreten.25 1938 erscheint dann von ihm ein Artikel mit dem bezeich-
nenden Titel »Frankreich im neuen Europa«. In diesem Artikel listet Sieburg auf,
was Frankreich seiner Meinung nach jetzt not tut. Er zitiert Georges Bonnet,
einen der Nachfolger Briands im Amt des Außenministers, mit den Worten 
»Kraft und Disziplin«, und er fügt hinzu: »[…] kurzum, wir [d. h. wir Deutschen,
C.W.] erwarten viel von dem beginnenden Wandel, denn wir brauchen in Euro-
pa ein klares, starkes und gefestigtes Frankreich.«26 Noch immer war nicht die
République française, wohl aber Friedrich Sieburg auf dem Weg ins »Neue Eu-
ropa«.

»Von Natur blickt es [gemeint ist Europa, C.W.] nach Westen«, und »im Süden
grenzt es an ein ruhmreiches Meer [...]«, schreibt Paul Valéry in einem seiner
Essays27 – allerdings war die Grenze zum ruhmreichen Meer hin offen. Valéry
betrachtet das gesamte »östliche Becken des Mittelmeeres« als einen zusammen-
hängenden (Geschichts-) Raum, den er als »Voreuropa« bezeichnet.28 In den
Städten »Smyrna [türk. Izmir, C.W.] und Alexandrien« sieht er europäische
Städte.29 Der Begriff »Voreuropa« war ›irritierend‹ und mußte geradezu zwangs-

ganz und gar nicht überein – er setzt sich von ihm ab und wendet sich gegen den
Pessimismus des »französischen Schöngeistes«. Valérys Essays lesen sich für ihn
im Jahr 1938 wie ein verfrühter Nachruf auf den alten Kontinent. Dieser Konti-
nent hatte sich in Sieburgs Augen allen ›Untergangsvisionen‹ zum Trotz inzwi-
schen von Grund auf ›erholt‹, ›erneuert‹ und ›regeneriert‹. Das Abendland war
nicht untergegangen, und Europa versank nicht in der Bedeutungslosigkeit, son-
dern stieg als »Neues Europa« unter totalitärem Vorzeichen wieder auf.

Ähnlich wie Friedrich Sieburg empfand auch der Romanist und spätere außen-
politische Leiter der Deutschen Allgemeinen Zeitung Max Clauss Valérys Befürch-
tung, Europa ›verkümmere‹ möglicherweise zu einem bedeutungslosen Vorge-
birge Asiens, als ›defätistisch‹ und vollkommen unangemessen. Auf dem Höhe-
punkt des ›Rußland-Feldzugs‹ erscheint 1943 sein Buch Tatsache Europa. Dort
heißt es gleich zu Beginn, gegen Paul Valéry gerichtet:

»Vorbei war die geistreiche und vollendet resignierte Vorstellung des literari-
schen Westens von dem kleinen Kap der Zivilisation vor der barbarischen östli-
chen Weite.«13

Einmal abgesehen davon, daß hier auf Valéry angespielt wird, ohne dessen
Gedanken auch nur annähernd zutreffend wiederzugeben, richtet sich dieser Satz
gleichermaßen gegen den »literarischen Westen« als auch gegen den »barbari-
schen Osten«. Er richtet sich sowohl gegen den ›asiatischen‹ Bolschewismus als
auch gegen das ›alte‹ Frankreich, ein Land, für das Clauss einst, als er noch Arti-
kel zur »europäischen Aussöhnung« schrieb, durchaus Sympathien empfand.14

Doch die Zeiten ändern sich und mit ihnen auch die Vorstellung von Frankreich
und Europa. 1943 schreibt Clauss:

»Während ein […] vermeintlicher Sicherheitsbegriff [gemeint ist das Sicher-
heitsbedürfnis ›der‹ Franzosen, C.W.] zwischen den beiden Kriegen Europa an
der Maginotlinie enden lassen wollte, wurde jetzt der Limes unserer Kultur kühn
und konsequent an die Grenzen der Steppe vorgetragen. Damit entstand in Wahr-
heit unser Kontinent neu und zum ersten Mal ganz.«15

Europa wächst über sich hinaus und ›erfindet sich neu‹. Es wird auf- und um-
gewertet und reüssiert, mit anderen Werten aufgeladen, zu ›neuer Größe‹. 1943
handelt es sich bei Europa nicht mehr um einen französischen Begriff einer unter-
gegangenen Welt. 

Ebenso wie das alte Europa ›stirbt‹ während der NS-Zeit auch das Paneuropa
des Grafen Richard von Coudenhove-Kalergi. Dem paneuropäischen Projekt hat-
te man von Beginn an in nationalgesinnten Kreisen unterstellt, daß es nur dazu
diene, Deutschland in den Westen einzubinden, um ein »Wiedererstarken« des
Landes »zu verhindern«.16 Max Clauss bezeichnet Paneuropa in seinem Buch aus
dem Jahr 1943 als ein »Irrlicht«.17 Ein imaginäres Licht, das für einen kurzen
Moment lang in Europa herumgeistert, einige Zeitgenossen zu blenden vermag
und dann, ohne Spuren zu hinterlassen, wieder im Orkus der Ideengeschichte ver-
schwindet. Es erlischt, und Europa erscheint in einem neuen Licht – im ›Licht‹
der totalitären Ordnungen.

Paneuropa hinterläßt keine Leerstelle. Vielmehr wird das diskursive Feld
›Europa‹ seit dem Ende der 1930er Jahre sukzessive neu besetzt. Max Clauss
spricht vom Zweiten Weltkrieg als dem »letzten innereuropäischen Krieg« und
der Herausgeber der Zeitschrift für Politik Franz Alfred Six von einem »Eini-
gungskrieg«.18 Aus ›deutscher‹ Sicht handelt es sich dabei um einen gegen die
›europafremden‹ Mächte ›Amerika‹, ›England‹19 und ›Rußland‹ geführten Krieg,
in dessen Verlauf, so Clauss, der »Kontinent neu und zum ersten Mal ganz ent-
steht« (s. Zitat o.).

AxelMenges
Linien



1312

Europa noch in Asien. Auf der Grundlage geographischer Kategorien und Kon-
ventionen ließen sich kulturelle Zuordnungen nicht ermitteln. 

Der Gedanke, den in Kleinasien geborenen Homer als ›Asiaten‹ zu bezeichnen,
erscheint absurd; die moderne Türkei Europa zuzurechnen dagegen als durchaus
überlegenswert. Eine Person oder ein Volk wie z.B. die Russen ›asiatisch‹ zu
nennen, war bis weit in das 20. Jahrhundert hinein geeignet, negative Gefühle
hervorzurufen, und wurde von den Nationalsozialisten vorsätzlich als Mittel der
Diffamierung eingesetzt. Ein Land wie die Türkei als europäisch zu betrachten,
kommt, von ›Kerneuropa‹ aus gesehen, dagegen einer ›Nobilitierung‹ gleich.

Um ›dazuzugehören‹, müssen allerdings bestimmte Voraussetzungen und Kri-
terien erfüllt sein. Das Land muß nicht im engeren geographischen Sinne in Eu-
ropa liegen, aber es muß einen Prozeß der Europäisierung durchlaufen haben.
Diesen Prozeß durchlief die Türkei seit 1924 sukzessive im Zuge der von Kemal
Atatürk eingeleiteten Reformen. Später, in den 1930er Jahren, wurde ihr dann
vom Dritten Reich signalisiert, daß sie im »Neuen Europa« willkommen sei.35

Aber nicht nur der Europäisierungsprozeß machte aus der Türkei eine europäi-
sche Nation, darüber hinaus erfüllte das Land auch wichtige politische und mili-
tärstrategische ›Aufnahmekriterien‹ des totalitären Europa. Zum einen wurde die
türkische Republik von einem ›modernen‹ autokratischen Regime regiert, das
zum anderen vom Dritten Reich nicht zuletzt deswegen umworben wurde, weil
es Vorposten auf dem Weg zum Kaukasus und in die östliche Mittelmeerregion
war. 

Ein weiteres Kriterium, das die Türkei seit jeher nicht zu erfüllen vermochte,
spielt in der NS-Zeit kaum mehr eine Rolle. Der Diskurs über das Europäische
wird in den 1930er Jahren von seinen ›abendländisch-christlichen‹ Komponenten
entkoppelt, und das Kriterium der Zugehörigkeit zur ›Christenheit‹ entfällt. Im
Zuge der Rückbesinnung auf traditionelle europäische Narrative erlebt dieses
Kriterium dann allerdings nach 1945 in den konservativen Kreisen Westdeutsch-
lands eine erstaunliche Renaissance und dient, wie bereits zuvor im 19. Jahrhun-
dert, dazu, die Inkompatibilität der Türkei mit Europa zu begründen.

Seit jeher fanden sich ›gute Gründe‹, um ein Land von Europa auszuschließen,
oder aber Gründe, es einzubeziehen. Was dabei unter Europa zu verstehen ist,
bleibt in der Regel weitgehend unklar. Und auch die im Laufe des 20. Jahrhunderts
mehrfach umgewerteten europäischen Werte nehmen keine besonders klaren Kon-
turen an – oder doch? Denn klar ist doch zumindest, daß sie je nach Deutungs-
hoheit immer wieder anders definiert werden. Unter ihnen werden, zumal aus
deutscher Sicht, vor 1945 autoritäre Werte und nach 1945 demokratische Werte ver-
standen. Europas Grenzen werden dabei immer wieder neu gezogen, und sie
verlaufen fortan entlang den Wert-Grenzen eines im geographischen Sinne nicht
mehr so genau definierten Kontinents.

Europa ist dort, wo seine Werte gelten, und damit der Tendenz nach überall.36

Dieser Gedanke erhält mit der Gründung der EWG und erst recht im Zeichen 
der Europäischen Union neuen Auftrieb. So verkündet der Schriftsteller Jorge
Semprún: »Europas Grenze ist einzig die Demokratie«.37 Und Ralf Dahrendorf
wünscht sich, auf der Grundlage der Kopenhagener Kriterien von 1993 in seinem
Vortrag »Das offene Europa«, »[…] eine Europäische Union, die offen ist für alle,
die ihren Kriterien genügen und die grundsätzlich keine Grenzen zieht.«38

Mit der Ausbreitung der Demokratie europäischen Typs europäisiert sich die
Welt und wird nach und nach ›anschlußfähig‹.39 Europa ist fortan überall oder
aber, so ließe sich im Umkehrschluß behaupten: nirgendwo mehr. Es verliert seine
einst fest umrissen geglaubten Konturen im weltweiten Prozeß der Europäisie-

läufig zu Mißverständnissen führen. Offenkundig hatte Valéry, der, Zwischenzo-
nen ausschließend, ausschließlich in den Kategorien ›Europa‹ und ›Asien‹ dachte,
Schwierigkeiten damit, einen geeigneten Terminus zu finden.

Das Mittelmeer grenzte die Kontinente nicht gegeneinander ab, sondern ver-
band sie miteinander, und der Historiker Herfried Münkler spricht folgerichtig
von der »antiken Zivilisation« als einer »meer-vermittelten Zivilisation«.30 Erst
im frühen Mittelalter wird die offene Grenze weniger durchlässig. »Infolge des
arabisch-islamischen Vorstoßes Ende des 8. nachchristlichen Jahrhunderts« kommt
es zur »Sperrung des Mittelmeeres« und es entsteht auf der Nordseite der nach-
antiken Welt ein ›nach innen‹ gerichteter Festlandkontinent mit dem Namen Eu-
ropa.31 Münkler schreibt:

»Europa [gemeint ist das mittelalterliche Europa, C.W.] ist zunächst nicht ma-
ritim, sondern terran bestimmt: das Meer wird nicht als Medium, sondern als
Grenze wahrgenommen. Der antike Mensch gewinnt Identität als Seefahrer; der
Europäer hingegen ist zunächst ein Landtreter.«32

Münkler arbeitet den Gegensatz zwischen der offenen, Kontinentalgrenzen 
ignorierenden und überschreitenden (Mittel-)Meer-Welt der Antike und dem 
von der übrigen Welt weitgehend abgeschlossenem Erdteil Europa heraus. 

Zurück zu Valéry. Während dieser primär in den Kategorien ›Landmasse Asien‹
und ›geistiges Europa‹ dachte, weigert sich ein anderer großer Kulturkritiker und
Zeitgenosse Valérys, der ›Morphologe‹ Oswald Spengler, kategorisch, die Verwen-
dung der beiden Kontinental-Begriffe Europa und Asien überhaupt in Erwägung
zu ziehen. Sie ergeben, seiner Meinung nach, keinen Sinn. Gleich zu Beginn sei-
nes Buches Der Untergang des Abendlandes erklärt er, warum er den Terminus
›Europa‹ für irreführend hält:

»[…] Der Historiker steht auch unter dem verhängnisvollen Vorurteil der Geo-
graphie (um nicht zu sagen unter der Suggestion eines Landkartenbildes), die
einen Erdteil Europa annimmt, worauf er sich verpflichtet fühlt, auch eine ent-
sprechende ideelle Abgrenzung gegen ›Asien‹ vorzunehmen. Das Wort Europa
sollte aus der Geschichte gestrichen werden. Es gibt keinen ›Europäer‹ als histori-
schen Typus. Es ist töricht, im Falle der Hellenen von ›europäischem Altertum‹
(Homer, Heraklit, Pythagoras waren also ›Asiaten‹?) und von ihrer ›Mission‹ zu
reden, Asien und Europa kulturell anzunähern. […]. Orient und Okzident sind
Begriffe von echtem historischem Gehalt. ›Europa‹ ist leerer Schall. Alles was
die Antike an großen Schöpfungen hervorbrachte, entstand unter Negation jeder
kontinentalen Grenze zwischen Rom und Cypern, Byzanz und Alexandria.«33

Der in Klammern gesetzte Satz »Homer, Heraklit, Pythagoras waren also ›Asia-
ten‹?« bedarf einer Erläuterung. Mit diesem Satz spielt Spengler darauf an, daß
die antike griechische Welt nicht nur den westlichen ›europäischen‹ Teil, sondern
auch den östlichen ›asiatischen‹ Teil der Ägäis umfaßte. Sie umfaßte das gesamte
Ägäische Meer und ließ sich nicht in eine Welt diesseits und jenseits des Helles-
ponts (heute Dardanellen genannt) auseinanderdividieren. Smyrna lag jenseits des
Hellesponts in dem später sogenannten ›Kleinasien‹ und wird unter den mögli-
chen Geburtsorten Homers bis heute an erster Stelle genannt. Unter rein geogra-
phischen Gesichtspunkten betrachtet, müßte man also den Dichter der Odyssee
einen ›Asiaten‹ nennen.

Gleich Valéry sieht auch Spengler in den im östlichen Teil des Mittelmeers
gelegenen Städten Smyrna34 und Alexandria zwei eng mit dem ›Hellenentum‹
verbundene Städte, doch er verzichtet darauf, sie als ›europäisch‹ zu bezeichnen.
Spengler befreit die Geschichte vom Diktat der Geographie und den »Suggestio-
nen des Landkartenbildes«. Smyrna lag, kulturgeschichtlich betrachtet, weder in

 

AxelMenges
Linien



1514

»[…] es ist unmöglich, einen deskriptiven Europa-Begriff zu entfalten – dem Be-
griff sind immer und von vornherein normative Momente inhärent.«48

2. Jede Definition schreibt per definitionem fest, statt den Beschreibungshori-
zont offen zu halten oder überhaupt erst zu öffnen. Diese festschreibende Verfah-
rensweise ist nicht geeignet, sich Europa und dem Europäischen zu nähern. Statt
dessen kommt es darauf an, die je nach Standort des Betrachters wechselnden
Perspektiven – samt ihrer nationalspezifischen Implikationen – zu reflektieren,
die in die jeweilige Beschreibung Europas und des Europäischen mit eingeflossen
sind. Was unter Europa zu verstehen ist, entscheidet der Betrachter, der in der
Regel einem in seiner Epoche und seiner Nation kursierenden Deutungsangebot
folgt oder aber dieses Angebot auf Grund seiner einflußreichen Stellung mitkon-
stituiert.

3. Bei dem Versuch, Europa und das Europäische zu definieren, konkurrieren
essentialistische und konstruktivistische Verfahrensweisen miteinander. Während
der Essentialismus Wesensarten des Europäischen als ›gegeben‹ begreift, »be-
streitet« der Konstruktivismus, »daß eine eindeutige, dauerhafte, stabile Identi-
fizierung des Europäischen möglich ist«.49 Bezogen auf die Geographie des eu-
ropäischen Raumes bedeutet das: Der Essentialismus betrachtet den Ural als
›harte‹ und ›gegebene‹ Ostgrenze Europas, während der Konstruktivismus die
Begrenzung des europäischen Raumes durch den Ural als »eine Konvention des
18. Jahrhunderts« versteht, »die nicht zuletzt den Anspruch Rußlands untermau-
ern sollte, zu den europäischen Großmächten zu gehören«.50

4. Die Konstrukte des Europäischen verändern sich entsprechend der ihnen
zugrunde liegenden Exklusions- und Inklusionsnarrative. In der NS-Zeit entstand
durch Exklusion Rußlands, das man Asien zurechnete, und durch den Ausschluß
Englands, das den sieben Weltmeeren zugeordnet wurde, das Narrativ vom konti-
nentalen Kern-Europa. In dessen Zentrum und Mitte lagen die Achsenmächte
Deutschland und Italien, und um seine Achse kreisten, Satelliten gleich, die übri-
gen Länder Kontinental-Europas.

5. Der essentialistische Ansatz ist, zumal er von einem festen Wesenskern des
Europäischen ausgeht, der Tendenz nach konservativ und unflexibel. Exklusions-
und Inklusionsnarrative werden auf Dauer fort- und festgeschrieben. Wer einst
vom christlichen Abendland ausgeschlossen war, bleibt es auch von Europa.
Europa verändert sich nicht und erst recht nicht seine Grenzen. Sie werden nicht
neu gezogen.

Auch in der NS-Zeit konkurrieren essentialistische und konstruktivistische Ver-
fahrensweisen miteinander. Auf der einen Seite gibt es Autoren, die wie Giselher
Wirsing die moderne Türkei Kemal Atatürks oder auch das Russische Reich –
nicht in der Gegenwart, aber zur Zeit Peter des Großen – zu Europa rechnen, und
auf der anderen Seite arisch ›inspirierte‹ Ideologen, die, wie Franz Alfred Six,
beide Nationen kategorisch von Europa ausschließen. Wirsing denkt primär in
politischen, Six dagegen vor allem in ›rassischen‹ und rassistischen Kategorien.
Six beschreibt die europäische Kultur als eine durch die »germanisch-romanische
Völkerfamilie« geprägte Kultur und betont die »Geschlossenheit« und Abge-
schlossenheit eines »von drei Meeren umgürteten« Kontinents, der vom »Einbruch
fremder Rassen« weitgehend verschont geblieben ist.51 Wirsing dagegen versucht
seine Leser, an den Gedanken zu gewöhnen, daß Europa, wenngleich auch histo-
risch gewachsen, im steten Wandel begriffen ist. 

Europa wird nicht nur in eine Richtung, nämlich nach außen, sondern immer
auch nach ›innen‹, gegenüber einem anderen, nicht ganz ›vollwertigen‹ Europa
der Peripherie abgegrenzt. Und dies nicht erst seit heute. Bereits in den dreißiger

rung. Dieser Prozeß ist mit all seinen unterschiedlichen Aspekten und Facetten
seit jeher Teil des Europa-Diskurses.

Der Schriftsteller Egon Vietta spricht 1948 von der »globalen Ausweitung des
europäischen Raums« und meint damit vor allem das Eindringen der okzidentalen
Rationalität in nicht-europäische Kulturräume.40 Er schreibt: »Wo die Vernunft
regiert und die Wissenschaft an Stelle der Metaphysik tritt, ist Abendland […]«.41

Und er fährt fort:
»Die Entdeckung der menschlichen Vernunft hat […] Europa […] in die Welt

hinaus geöffnet. Seitdem ist überall Europa heimisch, wo die wissenschaftlichen
und Vernunftgesetze das ursprüngliche Religionssystem entkräftet haben.«42

In der eurozentrischen Manier vergangener Zeiten betrachtet Vietta Vernunft
und Rationalität als genuin europäisch und abendländisch. Daß unter anderen
Umständen in anderen Kulturen andere Formen von Rationalität hervorgebracht
wurden, gerät nicht in sein Blickfeld. Aber das ist nicht entscheidend. Entscheidend
ist, daß Vietta die okzidentale Rationalität bzw. »die Entdeckung der menschli-
chen Vernunft« durch die Europäer als eine Entdeckung von universeller Bedeu-
tung erkennt.43 Europa ist jetzt überall dort, wo seine »Vernunftgesetze« gelten.

Europa und das Europäische dehnen sich aus und wachsen in nicht-europäische
Kulturen hinein – dieser Gedanke war auch in der Zeit des Nationalsozialismus
virulent. In einem Vortrag vor der französischen »Groupe Collaboration« spricht
der österreichische Schriftsteller Colin Ross 1941 von einer »époque de ›l’euro-
péisation‹ de la terre«.44 Allerdings ist mit »la terre« nicht der gesamte Globus
gemeint, sondern nur der ›zivilisierbare‹ und ›kulturfähige‹ Teil der Welt und
somit ganz gewiß nicht der irgendwo jenseits von Weichsel und Memel begin-
nende ›Osten‹. Ross zieht Grenzen und betrachtet als Gegenpol und Kontrast-
folie zu Europa die ›Steppe‹. Er unterscheidet zwischen »›l’Europe propre‹« und
»›l’Asie propre‹«, zwei Kontinenten, zwischen denen sich gewissermaßen als
sechster oder auch siebenter Erdteil »le continent des steppes eurasiatiques«
erstreckt.45 Dieser Erdteil verkörpert von alters her das Antieuropäische – von
hier aus brachen schon immer wilde Horden auf, um in »›l’Europe propre‹« ein-
zufallen. Zeitweilig gelang es ihnen sogar, große Teile des Kontinents zu beherr-
schen. Colin Ross verweist auf die Hunnen und Mongolen und fügt hinzu, daß es
Epochen gab, in denen Europa aufhörte zu existieren: »l’Europe n’existait pas«.46

»Les continents«, so Ross, »varient […] ils naissent et ils disparaissent«.47 Aber
Europa verschwand nie ganz bzw. erwachte immer wieder zu neuem Leben. Es
erholte sich vom Mongolensturm – und der Expansion des Bolschewismus –, und
das Blatt wendete sich. Und nicht »›l’Europe propre‹«, sondern »le continent des
steppes eurasiatiques« lief seit dem Einmarsch der Wehrmacht in die Sowjet-
union Gefahr ›zu verschwinden‹.

Die Kontinente geraten in Colin Ross’ Vortrag aus dem Jahr 1941 in Bewegung.
Zwar denkt Ross nach wie vor in festen Entitäten, doch diese Entitäten sind nicht
länger geographisch definiert, sondern ›geistiger‹ und ›rassischer‹ Natur. Der Ural
bildet in diesem Denken keine Grenze mehr; statt dessen verläuft die Grenze jetzt
zwischen der ›race blanche‹ und den Bewohnern der Steppe.

Die fortwährenden und anhaltenden Versuche, Europa und das Europäische durch
Grenzziehungen und Grenzöffnungen zu definieren, sollen im folgenden, thesen-
haft verkürzt, unter fünf Aspekten beschrieben und bewertet werden.

1. Mit jeder Grenzziehung, -öffnung und geographischen Definition Europas
wird eine inhaltliche Aussage getroffen. Es gibt keine sachlich neutrale Beschrei-
bung des Europäischen oder, um es mit den Worten Herfried Münklers zu sagen:

 

AxelMenges
Linien



1716

ben zu definieren, und für einen Historiker wie Michael Mitterauer drängt sich
die Frage auf, ob die Geschichtswissenschaften sich nicht »wieder einmal poli-
tisch in Dienst nehmen lassen«.55

Folgt man den teleologischen und deterministischen Argumentationslinien,
so hat sich in Europa sukzessive und Schritt für Schritt eine von demokratischen
Ideen geleitete Strömung durchgesetzt, die man auch als ›Mainstream‹ der euro-
päischen Geschichte betrachten kann. Gegenläufige Strömungen bleiben zwar
nicht unbeachtet, sie erscheinen jedoch vor dem Hintergrund der freiheitlich-
demokratischen Hauptströmung als Irrweg und Abweichung und damit letztlich
als vernachlässigungswerte Größe. ›Europa‹ gleicht in diesem Geschichtsmodell
einer Matrix, der sich bereits frühzeitig die im 21. Jahrhundert dominanten Werte
eingeschrieben haben. Argumentiert wird u.a. in folgender Weise:

»Sie [die neuere und neueste Geschichte, C.W.] in ihrer Genese zu beschreiben,
heißt, sich den Maßstäben und Werten der Vergangenheit verpflichtet zu wissen –
es genügt, an Begriffe wie Demokratie, Freiheit, Recht, Gesetz zu erinnern.« 56

In der Zeit zwischen 1933 und 1945 wurden ›Europa‹, und das vermag kaum ver-
wundern, grundlegend andere Werte zugeordnet. So werden in den Schriften aus
dieser Zeit, von einer dezidiert ›nach-‹ und antidemokratischen Warte aus, die
›europäischen Werte‹ neu erfunden oder auch völkisch-nationale Interpretations-
muster aus der Zeit vor 1933 fortgeschrieben.

Gemeinschaft und Gemeinsinn‹ statt Individualismus, ›Eigennutz‹ und egoisti-
schem »Ich-Kultus«57 wären hier vielleicht an erster Stelle zu nennen. Auffallend
ist zweitens, daß Werte wie ›Freiheit‹ nicht einfach nur durch autoritäre Werte
ersetzt werden, sondern ›Freiheit‹ erhält, jenseits der individuellen Freiheit, einen
anderen Sinn. Der Terminus wird im Sinn einer ›Gemeinschaft der Freien‹ und
einer nach Freiheit strebenden Völker- und Staatengemeinschaft umgedeutet und
neu bewertet. Mit dem 1939 einsetzenden großen europäischen ›Schicksals- und
Abwehrkampf‹ werden die freien Völker des Kontinents »auf den Plan gerufen«,
die sich »für eine Freiheit der Disziplin und Ordnung« entschieden haben.58 ›Frei-
heit‹ bedeutet im neuen europäischen Kontext vor allem: Befreiung von ›wesens-
fremden‹ Einflüssen und damit Befreiung von England und der ›wertezersetzen-
den‹ anglo-amerikanischen Kultur. An die Stelle der Einflußnahme und ›Überwäl-
tigung‹ durch den Westen tritt die kulturelle und politische ›Selbstbestimmung‹
Kontinentaleuropas.

Darüber hinaus wäre im Zusammenhang mit dem ›Werte-Kanon‹ des »Neuen
Europas« zu konstatieren, daß auch unter den ›gemeinsamen europäischen Wur-
zeln‹ vor 1945 etwas anderes verstanden wird als nach dem Zweiten Weltkrieg.
So wird neben dem antiken Erbe auch auf das gemeinsame indogermanische Erbe
verwiesen. Ernst Wilhelm Eschmann spricht von einer »unerschöpflichen indo-
germanisch-arischen Tiefe, aus der die europäischen Völker heute so wie früher«
lebten.59 Den Gegenpol zu dieser »Tiefe« bildet die amerikanische ›Oberflächlich-
keit‹. In der Abgrenzung zur ›flachen Unkultur‹ des Westens nimmt die kulturelle
Kohärenz Europas Gestalt an. 

Natürlich ließe sich die Aufzählung fortsetzen, und ein wichtiger ›Grundwert‹
des »Neuen Europas« sei hier noch erwähnt und hinzugefügt. Ernst Wilhelm Esch-
mann spricht in seiner programmatischen Schrift »Die geistige Gemeinsamkeit
Europas« unter anderem von dem die Völker Europas einigenden »Willen zur
Autochthonie«.60 Der Europäer sei bodenständig, heimat- und naturverbunden.
Giselher Wirsing konstatiert: »Der Europäer wandert wie der Deutsche, oder er
lebt in seiner Landschaft wie der Italiener und der Franzose und ist unglücklich,

Jahren des 20. Jahrhunderts wurde zwischen Kern-Europa bzw. einem europäi-
schen Kern und Zentrum und einem eher randständigen Europa unterschieden.
Die westeuropäischen Seefahrernationen Großbritannien und Frankreich rechnet
Ernst Wilhelm Eschmann 1939 zum Rand und zur Peripherie, die Nachfolgestaa-
ten des Römischen Reiches, Deutschland und Italien, dagegen zum Kern (s.o. 
S. 37). Der Historiker Kurt Hancke prägt einen neuen Terminus und spricht von
der »Europaflucht« der westeuropäischen Randländer, und er beschreibt diese
Flucht als zentrifugale Bewegung »weg von der Mitte und Substanz des Abend-
landes« hin zum Atlantik und den späteren Kolonien in Übersee.52 Deutschland
und Italien setzen Maßstäbe sowohl für das Europäische als auch für das ›Nor-
male‹ und ›Normal-Europäische‹. England und Frankreich dagegen werden als
›Abweichler‹ von der europäischen Norm betrachtet. Nicht Deutschland schlägt
aus der Sicht Kurt Hanckes und Ernst Wilhelm Eschmanns einen ›Sonderweg‹
ein, sondern die westeuropäischen Länder. 

Nach 1945 wird in umgekehrter Weise argumentiert und der Begriff vom ›deut-
schen Sonderweg‹ kreiert. Einer der Kritiker dieser Argumentation, der Historiker
Reinhart Koselleck, wendet sich generell gegen das Denken in Sonderwegen und
stellt fest: »[…] die französische Geschichte [ist] ein Sonderweg gemessen an der
britischen Geschichte, die russische Geschichte ein Sonderweg gemessen an der
polnischen, die mecklenburgische Geschichte ein Sonderweg gemessen an der
preußischen Geschichte, usw. usf.«53 Wer von einem Sonderweg spricht, setzt
voraus, daß es einen Normalweg gibt. Dieser Weg wird jedoch, und das ist ent-
scheidend für die teleologische Theoriebildung und die deterministischen Denk-
muster, a posteriori konstruiert.

Sowohl im politischen Diskurs als auch im Diskurs der Deutungseliten wird
bei dem Versuch, Europa zu definieren, in ähnlicher Weise verfahren: Was unter
Europa und dem Europäischen zu verstehen ist, wird im nachhinein ›festgelegt‹.
Und je nach Interessenlage und geleitet von zeitgenössischen Interpretationsmus-
tern, wird Europa auf diese Weise unter national- und epochenspezifischen As-
pekten immer wieder neu erfunden. »Europa ist eine […] Konstruktion, abhängig
von den Interessen der Konstrukteure«,54 und im Interesse seiner Konstrukteure
liegt es, es als klar und schlüssig erscheinen zu lassen, daß die in der Geschichte
waltenden Tendenzen geradezu zwangsläufig zu einem Europa der Diktaturen
resp. einem Europa der Demokratien geführt haben. Der im erfolgreichen Kampf
gegen die jeweils andere Seite erreichte Status quo wird als vorläufiger End- und
Höhepunkt bisheriger Entwicklung gedeutet und ›die Vergangenheit‹, ›die euro-
päische Identität‹, ›das Wesen Europas‹ usw. erscheint im Lichte einer ›großen
europäischen Erzählung‹. Dieser großen europäischen Erzählung zufolge, die von
Zeit zu Zeit umgeschrieben wird, ist die Geschichte Europas mit der Einigung
Europas im ›Einigungskrieg‹ von 1939 bzw. nach 1945 mit der Gründung der
EWG und der Europäischen Union auf der Grundlage gemeinsamer (je nach
Epoche anders verstandener) Grundwerte an ihrem Ziel angelangt. 

In den Geschichtswissenschaften der Gegenwart lassen sich im späten 20. und
dem beginnenden 21. Jahrhundert zum Thema Europa-Konstrukte im wesentli-
chen zwei Linien und Ansätze voneinander unterscheiden: (1) auf der einen Seite
wird parallel zum europäischen Integrationsprozeß ein gemeinsames, durch den
Humanismus geprägtes, ›kulturelles Erbe‹ konstatiert und (2) auf der anderen
resp. von der anderen Seite eben dieses gemeinsame kulturelle Erbe ebenso wie
die europäische Wertegemeinschaft in Frage gestellt. Es wird zu bedenken gege-
ben, ob nicht im Zuge des europäischen Integrationsprozesses der Versuch unter-
nommen wird, einen europäischen Wertekanon entsprechend politischer Vorga-

 

AxelMenges
Linien



1918

vorderster Stelle zu den ›Werten der Europäer‹, ›anderen zu helfen‹. Fast meint
man, ein spätes Echo von Heinrich Mann zu vernehmen, der einen 1916 geschrie-
benen Essay mit dem Titel ›Der Europäer‹ folgendermaßen beginnen läßt: ›Sein
Geist trägt alle Keime, bestimmt aber wird er durch Vernunft und Fleiß. Wir lie-
ben das Maß und den Nutzen. Zwischen einem selbstzerstörerischen Ekstatiker
und einem Heiligen, der anderen helfen will, empfinden wir als europäisch 
nicht den Verzückten, sondern den Helfer‹. Daß nicht alle stets so positiv über
den Europäer dachten, verdeutlicht Charles Darwin: ›Wo immer der Europäer 
seinen Fuß hingesetzt hat, scheint der Tod die Eingeborenen zu verfolgen‹.«68

Was Europa und den Europäer ausmacht, bleibt »umstritten«.69 Für Heinrich
Mann jedenfalls war das später so genannte ›Projekt Europa‹ ein Projekt der
Helfer, der Vernunft, der Einheit und des Friedens. 1924 erscheint sein Aufsatz
»Vereinigte Staaten von Europa«, in dem er hervorhebt, daß »wir Europäer mehr
das Gemeinsame« als das Trennende sehen.70 Und in dem von Patel und Lipp-
hardt erwähnten Essay »Der Europäer« spricht er davon, daß nachdem »Freiheit
und Selbstbestimmung« bereits errungen seien, für den Europäer als nächstes
»die Einheit und der innere Friede vorgesehen sind«.71 Heinrich Mann schreibt
diesen Satz 1916, auf dem Höhepunkt des Ersten Weltkriegs, und 100 Jahre später,
zu Beginn des 21. Jahrhunderts und vor Ausbruch der Ukraine-Krise wären seine
Worte beinahe Wirklichkeit geworden. Man sprach vom europäischen Projekt als
einem Friedensprojekt. Doch kann man ernsthaft Manns Worte als ›prophetische
Worte‹ bezeichnen und Heinrich Mann als Wegbereiter eines europäischen Frie-
densprojekts betrachten? Eigentlich nur dann, wenn man bereit ist, die Zeit zwi-
schen 1933 und 1989, die NS-Zeit, den Zweiten Weltkrieg und die Zeit des kalten
Krieges auszublenden und zu ignorieren. Der Weg zum »inneren Frieden« in Eu-
ropa war nicht vorgezeichnet und Heinrich Mann nicht sein Wegbereiter.

Die europäische Friedensidee – von Coudenhove-Kalergi, Briand und Strese-
mann einst aus der Taufe gehoben – ›verwirklicht sich‹, laut der großen europäi-
schen Erzählung, nach 1945 auf der Grundlage der deutsch-französischen Freund-
schaft in der EWG und der Europäischen Gemeinschaft. Bei der deutsch-französi-
schen Freundschaft handelt es sich jedoch bei näherer Betrachtung um eine west-
deutsch-französische Freundschaft und bei der europäischen Friedensidee gleich-
falls um eine westdeutsch-französische und keineswegs gesamteuropäische
Idee.72 Die 1957 gegründete EWG ist ein Produkt des kalten Krieges und ›Europa‹
ein gegen den kommunistischen Osten und die Sowjetunion gerichtetes Projekt.
Mehr noch: Die EWG wurde gegründet, nachdem zuvor, im Jahr 1954, der Vor-
stoß, eine europäische Verteidigungsgemeinschaft ins Leben zu rufen, am Wider-
stand der französischen Regierung gescheitert war. 

Von Europa als einem Friedensprojekt und einem Projekt der Einheit und des
allmählichen Zusammenwachsens zu sprechen, hat den Charakter einer phan-
tasmagorierten Entelechie: aus kriegerischen Wirren hervorgegangen, Grenzen
und Gegensätze überwindend, wird am Ende alles gut. Und selbst dann, wenn
nicht alles gut wird und Europa im Zuge eines kontinuierlich fortschreitenden
Integrationsprozesses auseinanderdriftet, wird sich sicherlich im Rahmen einer
neuen großen Erzählung ein neues Erklärungsmuster finden, um die von Beginn
an bestehenden gravierenden Gegensätze zwischen den europäischen Nationen zu
beschreiben, die unausweichlich und unvermeidlich zum Auseinanderbrechen der
Europäischen Union geführt hätten. Gar keine Frage. Entscheidend ist: daß Euro-
pa von Zeit zu Zeit neu konstruiert wird und gleich einem Passepartout von sei-
nen Konstrukteuren mit immer wieder anderen und je nach Bedarf wechselnden
Inhalten gefüllt wird. 

wenn ihm dies versagt ist.«61 Auch in diesem Fall dient ›Amerika‹ als Negativ-
folie. »Der Amerikaner«, so Wirsing, »ist Großstadtmensch; er ist es, selbst wenn
er auf dem Lande lebt«, und Wirsing fügt hinzu, »das Verhältnis des amerikani-
schen Menschen zur Natur ist entseelt.«62 Generell werden die Wertvorstellungen
des »Neuen Europas« sehr viel stärker in Abgrenzung zu Amerika als zu Rußland
formuliert, da sich die Abgrenzung gegen den Bolschewismus und die Sowjet-
union ›von selbst versteht‹ oder doch zumindest nicht ausführlich begründet wer-
den muß.63

Der Historiker Ernest Gellner schrieb einst, mit Blick auf die Nationalstaaten-
bildung im 19. Jahrhundert: »Der Nationalismus war zuerst da; dieser sollte die
Nation hervorbringen – und nicht umgekehrt.«64 Übersetzt ins 21. Jahrhundert
ließe sich sagen: Der Europäismus war zuerst da; dieser sollte Europa hervorbrin-
gen – und nicht umgekehrt. 

Fraglich bleibt indes, ob Europa auch tatsächlich hervorgebracht wird. Für den
Historiker Hayden White existiert Europa nur im Diskurs über Europa. White
weist in seinen Überlegungen zum ›Europa-Diskurs‹ bzw. zu ›Europa als Dis-
kurs‹ darauf hin, daß Europa gleich einer Modekreation beständig neu erfunden
wird: Nach 1945 bzw. im Jahr 1957 (Gründung der EWG) als Kreation aus Paris,
Bonn und Brüssel und vor 1945 als eine ›Vision‹ aus dem nationalsozialistischen
Berlin. ›Europa‹, so White, sei eine Marke, eine ›Modemarke‹, und eine erfolg-
reiche ›Modekreation‹, ganz so wie die Kreationen von Chanel und Dior. Analog
zum Verkaufsschlager »classic little red jacket« von Chanel nehme man anstelle
von »classic-ness«, »little-ness«, »red-ness« und »jacket-ness« im Fall von Eu-
ropa ›Freiheit‹ und ›Demokratie‹ sowie ein paar weitere Zutaten, und fertig sei
das Produkt ›werte-orientiertes Europa‹.65

Europa definiert sich gleich den Edelmarken der Modewelt als das »Noble«66

und »Gute« und setzt sich damit nicht nur von den weniger guten und noblen Dik-
taturen und autoritären Regimen der Gegenwart, sondern auch von seiner eige-
nen, durch Imperialismus und Totalitarismus geprägten Vergangenheit ab. Diese
Vergangenheit wird zur Fußnote in der Geschichte des erfolgreichen ›Projekts
Europa‹. Von den 16 Beiträgen in dem von Hans Joas und Klaus Wiegandt her-
ausgegebenen Band Die kulturellen Werte Europas befaßt sich nur einer unter
dem etwas unglücklich gewählten und zugleich bezeichnenden Titel »Der dunkle
Kontinent« explizit mit dem Nationalsozialismus und Stalinismus.67 Die Diktatur
in Europa wird als Sonder- und Störfall betrachtet.

Europa nimmt nicht im Zuge irgendeines realen ›Geschichtsprojekts‹, das sich
je nach Standort aus christlichen, germanischen, griechischen und anderen Wur-
zeln speist, seine Gestalt an, sondern gewinnt seine Konturen in der Rede über
das vermeintliche Projekt. Die Rede unterstützt dabei die Wirkmächtigkeit der
jeweils unterstellten Projektidee in Richtung auf die Verwirklichung eines tota-
litären bzw. freiheitlichen Europa. 

Die Differenz zwischen dem Noblen und Nicht-ganz-so-Noblen ist von seiten
kritischer Historiker immer wieder unter verschiedenen Aspekten beschrieben
worden. Kiran Klaus Patel und Veronika Lipphardt vergleichen beispielsweise
2009 das erhabene Selbstbild der Europäer mit jener Blutspur, die sie seit Beginn
der Kolonialisierung überall auf der Welt hinterlassen haben. Eine Umfrage unter
›Europäern‹ aus dem Jahr 2001 kommentierend, schreiben sie im Zusammenhang
mit der von der EU herausgegebenen Broschüre How Europeans see themselves:

»[…] Europäer zeichneten sich durch eine Reihe charakteristischer Merkmale
aus [nach Meinung der Interviewten, C.W.]. Laut den Umfragen gehörte es an

 

AxelMenges
Linien



2120

als auch der Norden und das Nordische haben einen großen Anteil an der Aus-
formung Europas. Dabei sind zwei dicht nebeneinanderliegende Argumenta-
tionslinien und -muster – ein (1) diachrones und ein (2) synchrones Muster – im
Diskurs über die Ursprünge und Grundlagen des Europäischen voneinander zu
unterscheiden. Vergleichbar dem Fackellauf zur Eröffnung der Olympischen
Spiele in Berlin wird im (1) diachronen Modell die »europäische Fackel« von den
Griechen an die Römer und von den römischen Cäsaren an die deutschen Kaiser
und schließlich an ein unter germanischem Einfluß »wachsendes Europa« weiter-
gereicht.80 Im (2) synchronen Modell, das Ernst Wilhelm Eschmann favorisiert,
›speist‹ sich Europa dagegen von Beginn an und von alters her aus drei Quellen
und »Kraftpunkten«, nämlich aus: »Griechenland und Rom und der alten Völker-
wiege zwischen dem mittleren Rhein und dem Bug«.81

Das Wort »Wiege« verweist auf den Anfang und die Anfänge Europas und der
Terminus »Völkerwiege« auf die ›alte‹ »völkische Reserve«82 resp. ›hochwertige
Rasse‹, die den europäischen Gedanken verkörpert und dazu ausersehen ist, die-
sen Gedanken zu verwirklichen. Und in der Tat, so scheint es zumindest aus der
Rückschau, die zwischen Rhein und Bug in der Mitte Europas gelegene »Völker-
wiege«, die ›zufälligerweise‹ genau jenes Territorium umfaßt, das jetzt ›Großdeu-
tsches Reich‹ heißt, avanciert im 20. Jahrhundert zu einer die Länder des Konti-
nents gewaltsam einigenden Führungsmacht, die, aus der Sicht Eschmanns, im
Dienst einer übergeordneten europäischen Mission steht. 

Die Aufwertung der Mitte und Mitteleuropas bedeutet vor allem eine Aufwer-
tung des Deutschen Reiches als Macht- und Schaltzentrum Europas. Im Zentrum
des Kontinents liefen von nun an die Kraftströme zusammen, und von hier aus
sollte künftig alles gesteuert und gelenkt werden. Deutschland war zugleich Zen-
trum, Herz als auch, wie es in einem Artikel aus dem Jahr 1941 heißt, »Heimat«
Europas, in dem der europäische Gedanke seit jeher zu Hause war und die tiefs-
ten Wurzeln geschlagen hatte.83

Die vorliegende Monographie trägt den Titel »Das Neue Europa« 1933–1945.
Deutsche Denkmuster des Europäischen. Der Untersuchungszeitraum ist damit
genau festgelegt, nicht ganz so genau jedoch der Untersuchungsgegenstand. Er
wird im weiteren näher beschrieben. Generell galt es eine Auswahl zu treffen.
(1) Welche Autoren und (2) welche Textsorten sollten in den Mittelpunkt gerückt
werden?

Zunächst zu den Autoren: Bei den Anfangsrecherchen zu diesem Buch kristal-
lisierte sich nach und nach ein Personen- und Autorenkreis heraus, der sich durch
mehrere gemeinsame Merkmale auszeichnet. Auffallend war vor allem, daß die
Publikationen der betreffenden Autoren aus der Zeit zwischen 1933 und 1945
einen deutlichen Europa-Bezug erkennen ließen. Konkret ist hier die Rede von
insgesamt acht Autorinnen und Autoren, und im einzelnen handelt es sich dabei
um Margret Boveri, Ernst Wilhelm Eschmann, Gustav R. Hocke, Walther Kiau-
lehn, Karl Korn, Friedrich Sieburg, Egon Vietta und Giselher Wirsing. Die ge-
nannten Autoren bewegen sich auf einem ›Terrain‹ oder auch Feld, das keines-
wegs gegen das weitere Umfeld hermetisch abgedichtet ist, und so werden denn
auch ›nahe‹ und etwas weiter ›entfernte‹ Verwandte wie zum Beispiel Max
Clauss und Colin Ross, von denen bereits die Rede war, zumindest am Rande mit
einbezogen. Die Übergänge sind fließend, und der Untersuchungskontext ist der
Tendenz nach erweiterbar. 

Ein weiteres gemeinsames Merkmal der genannten Autorinnen und Autoren ist
es, daß sie nach 1933 im Deutschen Reich blieben, als Journalisten und Schrift-

Gesetzt den Fall, es gibt ein »Projekt des Westens«73, dann gab es einst auch ein
durch den deutsch-italienischen Totalitarismus geprägtes ›Projekt der Mitte‹74

bzw. Mitteleuropas. (Zu Mitteleuropa wurde im ›Zeitalter der Achsenmächte‹
neben Deutschland auch Italien gezählt.) Christoph Steding beschreibt dieses Pro-
jekt 1938 in seinem Buch Das Reich und die Krankheit der europäischen Kultur
im Jargon der NS-Zeit und in Kategorien der Medizin.75 Europa, so lautet sein
›Befund‹, wurde von kranken Ideen wie dem Rationalismus, Individualismus und
Nihilismus usw. infiziert; inzwischen sei es aber auf dem Weg der Besserung,
und im Zuge dieses Genesungsprozesses finde der Rekonvaleszent allmählich
wieder zu alter Stärke zurück und überwinde die krankhaften Auswüchse der Mo-
derne. 

Stedings Argumentation weist eine Reihe von Merkmalen auf, die für die teleo-
logische Geschichtsbetrachtung charakteristisch sind. 

1. Es gibt ein vorgegebenes Ziel, und der Weg dorthin ist lang und beschwer-
lich und mit vielen Rückschlägen verbunden.

2. Auf Rückschläge und Niederlagen folgen jedoch Etappensiege von ungleich
größerer Tragweite. Für Christoph Steding waren z.B. die ›Einigungskriege‹ zwi-
schen 1864 und 1871 Meilensteine auf dem Weg der ›Genesung‹ und ›Erneue-
rung‹.76

3. Doch nicht alle Länder machen sich gleichzeitig und gleichermaßen auf
den Weg der Erneuerung. Einige preschen voran, und andere hinken hinterher.
Im demokratischen Skandinavien kommt es beispielsweise zu »Verzögerun-
gen« (ganz so wie nach dem Zweiten Weltkrieg in den unverändert autokratisch
regierten Ländern Spanien und Portugal »Abweichungen« vom ›Projekt des
Westens‹ zu verzeichnen sind).77

4. Letztlich springt jedoch der Funke über. In Christoph Stedings Geschichts-
modell: von Deutschland und Italien auf die übrigen Länder Europas – sowie
nach 1945, so ließe sich ergänzen, in umgekehrter Richtung: von Großbritannien
und Frankreich auf das vom europäischen Pfad der Demokratie abgekommene
Deutschland, das mit der Gründung der Bundesrepublik dann zum festen Bestand-
teil des Westens wird. 

Für Steding dagegen rückte Deutschland 1938, im Zuge des europäischen Ge-
nesungs- und Erneuerungsprozesses wieder in die Mitte des Kontinents. Steding
konstatiert:

»Das Reich, das jetzt dem europäischen Bewußtsein nach noch an der Periphe-
rie, wenn nicht gar außerhalb Europas liegt – da ›Europa‹ im wesentlichen noch
mit ›Westeuropa‹, dem Europa des Völkerbundes identisch ist –, steht […] im
Mittelpunkt Europas.«78

Deutschland rückt von der Peripherie ins Zentrum. Die europäische Idee wird
von westlichen Einflüssen befreit und Europa wieder von der Mitte her definiert.
Die Gewichte und die Akzente verschieben sich. Und dies nicht nur gegenüber
den Westmächten Frankreich und Großbritannien, sondern auch gegenüber dem
Süden und dem zur Mitte gezählten Italien. »Das kontinentale Gefüge emanzi-
piert sich« von seinen mediterranen Anfängen, und es eröffnet sich ein neues,
nach Norden hin offenes »Raumbild Europa«.79 Europa und das Europäische sind
für F. A. Six, Ernst Wilhelm Eschmann und Walther Kiaulehn sowohl griechisch-
römischen als auch germanisch-nordischen Ursprungs. Der europäische Stamm-
baum, den Kiaulehn für seine Artikelserie »Das bist Du, Europa« entwirft (vgl.
dazu die Abbildung auf S. 29), ›wurzelt‹ nicht nur im Mittelmeerraum, sondern
auch in Mitteleuropa. Was im Süden begann, gewinnt erst in der ›Berührung mit
dem Deutschen‹ den Charakter des Gesamteuropäischen, und sowohl der Süden

 

AxelMenges
Linien



2322

Autoren, Texte und Kontexte

Grundlage der Untersuchung sind die Texte der genannten acht Autorinnen und
Autoren. Texte sind jedoch in Kontexte eingebunden. Dazu gehören u.a. Zeit-,
Werk- und Personenkontexte, zu denen hier ein paar kurze Angaben und Anmer-
kungen gemacht werden sollen. 

Um mit Giselher Wirsing zu beginnen: Wirsing (1907–1975) war Anfang der
1930er Jahre gemeinsam mit seinem »Freund« Ernst Wilhelm Eschmann91 einer
der führenden Vertreter des ›konservativ-revolutionären‹ Tat-Kreises. Ab 1933
(bis 1939) ist er, in der Nachfolge Hans Zehrers, Herausgeber der Monatsschrift
Die Tat.92

1934 avanciert Wirsing zum Ressortleiter und später dann zum Hauptschriftleiter
der Münchner Neuesten Nachrichten und wird 1939, gemeinsam mit Ernst Wilhelm
Eschmann, Herausgeber der Zeitschrift Das XX. Jahrhundert, dem Nachfolgeorgan
der Tat. 1943 übernimmt er (zunächst inoffiziell93) die redaktionelle Leitung der
Auslandsillustrierten Signal. Wirsing steht unter den acht Autoren der Partei und
dem Staatsapparat vermutlich am nächsten. Er arbeitet seinem »eigenen Bekun-
den« nach bereits »seit Herbst 1932« bei der SS mit, tritt 1938 dann offiziell der
›Schutzstaffel‹ bei und verfaßt 1942 als Sturmbannführer eine »Denkschrift« zu
Rußland, von der Joseph Goebbels sagt, sie sei »außerordentlich klug und ge-
schickt zusammengestellt«.94

Während der NS-Zeit tritt Giselher Wirsing vor allem als Autor zahlreicher Pub-
likationen über das ›feindliche Ausland‹ in Erscheinung und macht sich darüber
hinaus als Verfasser von ›Zeitdiagnosen‹ einen Namen. Noch kurz vor Kriegs-
ende, im Jahr 1944, publiziert er ein Buch über das neu angebrochene »Zeitalter
des Ikaros« und unter dem Pseudonym Vindex eine Schrift gegen den »Sowjet-
imperialismus«.95

Nach dem Zweiten Weltkrieg ist Wirsing in der Zeit von 1954 bis 1970 Chef-
redakteur der Wochenzeitung Christ und Welt.

Ernst Wilhelm Eschmann (1904–1987) wird von dem ›konservativen Revolu-
tionär‹ Armin Mohler als »bedeutendste Begabung« des Tat-Kreises betrachtet.96

Zumindest ist Eschmann ein Zeitgenosse mit sehr unterschiedlichen Begabungen
und vielseitigen Interessen. Er ist ein Sozialwissenschaftler,97 der sich für Politik,
alte Kulturen und Religionen interessiert, philosophische Aphorismen schreibt (z.B.
Aus dem Punktbuch, 1944) und zugleich der Moderne aufgeschlossen gegenüber-
steht und wider den antitechnischen Zeitgeist beispielsweise in Wirsings Christ und
Welt in den 1950er Jahren einen Lobgesang auf Elektrizitätswerke anstimmt.98

Geographisch-historische Referenzpunkte in Eschmanns Werk bilden, neben
dem ›Reich‹, vor allem Italien und Frankreich. Er veröffentlicht mehrere Schriften
zum Faschismus in Italien, und der Titel seines unvollendet gebliebenen Haupt-
werks aus dem Jahr 1943 lautet Die Führungsschichten in Frankreich. Dieses
Buch schreibt Eschmann 1940 in dem, unter Leitung von Franz Alfred Six in Ber-
lin gegründeten, Deutschen Auslandswissenschaftlichen Institut (DAWI), an dem 
er als Hochschullehrer tätig ist.99

Nach 1945 lebt Eschmann als freier Schriftsteller in der Schweiz, und in der
Zeit von 1960 bis 1969 lehrt er als Professor für Soziologie in Münster. 

Stärker noch als bei Ernst Wilhelm Eschmann ist im Fall von Egon Vietta
(1903–1959) der geographisch-historische Referenzpunkt Italien und die Italia-
nità. Vietta ist seit Mitte der 1930er Jahre Regierungsbeamter in Karlsruhe, publi-
ziert zur gleichen Zeit Aufsätze in der Zeitschrift Die Literatur und wird 1943
›Hauptschriftleiter‹ der bereits ein Jahr zuvor gegründeten Monatsschrift Italien.

steller tätig waren und sich zeitweilig, zum Beispiel als Korrespondent, im euro-
päischen Ausland aufhielten resp. ausgedehnte Reisen durch das Ausland unter-
nahmen oder aber sich vom Reich aus mit ›Auslandsfragen‹ befaßten. Sie alle
entfalteten eine rege Publikationstätigkeit, und ihre Veröffentlichungen konnten
weitgehend ungehindert und teilweise mit Unterstützung maßgeblicher Stellen
des NS-Regimes erscheinen. Durch ihren Auslands- und Europabezug bilden die
Texte der genannten Autoren im literarisch-publizistischen Feld der Zeit zwischen
1933 und 1945 ein spezielles Publikationssegment, das in der vorliegenden Studie
Gegenstand der Untersuchung ist. 

Die Publikationen, auf die hier im weiteren eingegangen wird, sind unter-
schiedlichen Textsorten zuzuordnen. Die Bandbreite reicht vom Zeitungsartikel
über den Essay bis zur Monographie und zum Reisebericht. Die acht Autorinnen
und Autoren waren sowohl Publizisten, Feuilletonisten, Essayisten als zugleich
auch Verfasser von ›Sachbüchern‹ und traten zum Teil als Autoren belletristischer
Werke in Erscheinung. Sie schrieben für die großen Tageszeitungen, die Wochen-
zeitung Das Reich und Zeitschriften wie Signal und Die Tat bzw. für deren Nach-
folgeorgan Das XX. Jahrhundert. Das Reich, Signal und Das XX. Jahrhundert
waren ›Organe‹ des Europadiskurses und wurden für die vorliegende Monogra-
phie systematisch durchgesehen und ausgewertet, um die Artikel der acht Au-
torinnen und Autoren im Kontext ihres publizistischen Umfelds betrachten zu
können. 

Der publizistische sowie der dezidiert propagandistische Europa-Diskurs un-
terscheidet sich vom politischen Diskurs der NS-Führung – vermutlich läßt sich
nicht einmal von einem politischen Europa-Diskurs der NS-Führung sprechen.
Denn vom Anfang bis zum Ende im Jahr 1945 stand Europa in diesem Diskurs
ganz im Schatten historisch gewachsener ›Größen‹ wie dem ›Reich‹ oder auch
Neukonstruktionen wie ›Großgermanien‹ oder dem ›Großgermanischen Reich
deutscher Nation‹. »Das ›Reich‹ stellt[e] sich vor den Europabegriff«, und Hit-
ler betrachtete nicht nur die slawischen, sondern auch die romanischen Völker 
als »stammesfremd«, konstatiert der Historiker Paul Kluke in einem vielbeach-
teten Aufsatz bereits kurz nach dem Zweiten Weltkrieg.84 Eine übernationale
Gemeinschaft z.B. mit den Franzosen einzugehen, war undenkbar. Europa als
Föderation unabhängiger Länder spielte in den nationalsozialistischen Neuord-
nungsplänen für die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg keine ernstzunehmende
Rolle.85

In der Propaganda bietet sich dagegen ein anderes Bild. Hier rückt, zumal nach
dem Angriff auf die Sowjetunion und erst recht nach der verlorenen Schlacht um
Stalingrad, der gemeinsame Kampf ›der Europäer‹ gegen den Bolschewismus in
den Vordergrund,86 und die in mehreren Sprachen erscheinende ›Auslandsillus-
trierte‹ Signal wird zum publizistischen Bollwerk der europäischen ›Lebenskampf-
gemeinschaft‹ ausgebaut. Zu Recht hebt der ›Signal-Forscher‹ Rainer Rutz her-
vor, daß die ›Auslandsillustrierte‹ »nicht erst unter« der Leitung von »Giselher
Wirsing [1943–45, C.W.] ›jenen europäischen Touch‹« erhielt, der »›die Zeit-
schrift im Ausland zum beliebtesten und wirkungsvollsten deutschen Medium
machte‹«.87 Rutz stellt klar, daß die Parole vom »Neuen Europa«, die die hier vor-
gelegte Studie gleich einem roten Faden durchzieht, von der Zeitschrift Signal
bereits im August 1940 ausgegeben wurde.88 Schon in den 1930er Jahren kursierte
sie durch die Zeitungen und andere Publikationen des Dritten Reiches. Im Jahr
1941 erscheinen dann ein Buch mit dem Titel Das neue Europa89 und zugleich die
erste Ausgabe der Zeitschrift Das neue Europa. Kampfschrift gegen das englisch-
amerikanische Welt- und Geschichtsbild.90 Der Begriff hatte sich durchgesetzt.

 

AxelMenges
Linien



2524

Nach dem Zweiten Weltkrieg zieht Vietta nach Darmstadt, publiziert als Kri-
tiker des westdeutschen Kulturbetriebs das Buch Katastrophe oder Wende des
deutschen Theaters (1955) und wird zu einem der Mitorganisatoren der ›Darm-
städter Gespräche‹.

Gleich Egon Vietta war auch Gustav R. Hocke (1908–1984) ein Bewunderer
der Italianità. Ab 1934 arbeitet und schreibt Hocke für die Kölnische Zeitung und
übernimmt die Redaktion der Sonntagsbeilage »Geist der Gegenwart«. 1937 be-
gibt er sich auf seine erste Italien-Reise, aus der 1939 das Buch Das verschwun-
dene Gesicht hervorgeht. 1940 kehrt Hocke dann als Auslandskorrespondent der
Kölnischen Zeitung nach Italien bzw. Rom zurück, wo er bis 1943 journalistisch
tätig bleibt. 

Die Italianità, die Hocke bewundert, ist zu dieser Zeit faschistisch geprägt und
das hinterläßt in seinen literarisch-publizistischen Texten deutliche Spuren. Dafür
sei hier beispielhaft aus einem Artikel über Sizilien zitiert, der 1942 in der Kölni-
schen Zeitung erscheint. Dort heißt es:

»Wir [der Autor und ein sizilianischer Gutsbesitzer, C.W.] verließen gemein-
sam das Hotel, speisten zusammen (wir aßen jene köstlichen Mittelmeerfische
dieser Zone, die allerdings wegen der eingeschränkten Fischerei selten werden)
und trennten uns danach mit dem zur Sitte gewordenen Gruß ›Vincere‹, jenem
Schlußwort Mussolinis in seiner Rede, die den Kriegseintritt Italiens am 10.
Juni 1940 verkündete. Dieses Wort sieht man überall auf Briefumschlägen und
Briefbogen, in Straßenbahnen, auf der Filmleinwand, in Restaurants, auf Kin-
derspielzeugen und auf Häuserwänden. Selbst der kleinste Lieferant stempelt
seine mit ungelenken Schriftzügen geschriebene Rechnung mit diesem Ruf
›Siegen‹ […].«108

Ästhetik, Lebensgenuß und Politik gehen in Hockes Texten miteinander eine
enge Verbindung ein. Der edle und selten gewordene Fisch und der edle Faschis-
mus, der das Erbe der Antike angetreten hat, passen zueinander und werden in
einem Atemzug genannt. Der nicht ganz so edle Nationalsozialismus dagegen fin-
det bei Hocke kaum je Erwähnung. Er spielt sowohl in seinen Zeitungsartikeln
als auch in seinen anderen Texten keine nennenswerte Rolle. 

Nach dem Rückzug der Deutschen und dem Einmarsch der US-Truppen in
Rom gerät Hocke in alliierte Kriegsgefangenschaft und gibt, nach Amerika
deportiert, 1945/46 für kurze Zeit die Zeitschrift Der Ruf heraus. 1946 kehrt er
nach Deutschland und 1949 nach Italien zurück, wo er sein Hauptwerk, die
Bücher Die Welt als Labyrinth und Manierismus in der Literatur, schreibt. 

Ebenso wie Hocke war auch Friedrich Sieburg (1893–1964) zeitlebens der ro-
manischen, in diesem Fall der französischen Lebensart zugetan – und dies trotz
aller hart und ›schonungslos‹ formulierten Kritik am Nachbarland während der
NS-Zeit. 1929 erscheint sein Buch Gott in Frankreich?, das ihn über Nacht be-
kannt machen sollte. Weitere ›Ländermonographien‹ über Polen, Portugal, Japan
und Französisch-Nordafrika folgen in den 1930er Jahren. 1926 bis 1930 ist er Aus-
landskorrespondent der Frankfurter Zeitung in Paris, 1930 bis 1932 in gleicher
Funktion in London und 1932 bis 1939 dann erneut in Paris. 1939 tritt er in den
auswärtigen Dienst ein, hält sich Anfang der 1940er Jahre in Frankreich auf, um
schließlich 1942/43 nochmals für die Frankfurter Zeitung zu schreiben.109

Anders als in seinen tagespolitischen Artikeln formuliert Sieburg seine Posi-
tion zu Frankreich und zur französischen Kultur in seinen Büchern oftmals weni-
ger hart und drastisch, sondern eher polyvalent und paradox. Das belegen u.a. 
die Anfangssätze aus seinem Buch Gott in Frankreich? (die in die späteren
Fassungen von 1935 und 1940 unverändert übernommen werden). Auf die Frage

1938 wird er aus dem badischen Staatsdienst entlassen und übersiedelt nach Stade
in der Nähe von Hamburg.100

Der Literaturwissenschaftler Gregor Streim deutet die für die Zeitschrift Die
Literatur und die Monatsschrift Italien geschriebenen Artikel im Zusammenhang
mit dem sogenannten ›dritten Humanismus‹. Und dies zu Recht, wenngleich
Streim auch einräumen muß, daß »Vietta sich die Formel vom ›dritten Humanis-
mus‹ nicht zu eigen macht«.101 Der dritte Humanismus folgt, seinem eigenen
Selbstverständnis nach, auf den klassischen Humanismus und den Humanismus
der Renaissance, und es handelt sich bei ihm (wiederum seinem eigenen Selbstver-
ständnis nach) um einen praxis- und lebensnahen Humanismus der ›Tat‹, jenseits
des antiquierten Humanismus der Gymnasien.

Zu den wichtigsten Vertretern des dritten Humanismus gehören in den 1930er
und 1940er Jahren der italienische Erziehungsminister Giuseppe Bottai und der
Philosoph Ernesto Grassi. Grassi erklärt anläßlich der Eröffnung des Instituts
Studia Humanitatis am 7. Dezember 1942 in Berlin: 

»Die Studia Humanitatis waren von Anfang an mit einem Ideal des Men-
schen verbunden, dessen Schwerpunkt nicht in abstrakter Kontemplation und
steriler Zurückgezogenheit von der Welt, sondern in der schöpferischen Tat
liegt.«102

Neben Ernesto Grassi spricht auf der Eröffnungsveranstaltung des Instituts
auch Giuseppe Bottai. Bottai war in den Jahren zuvor nicht nur als Minister, son-
dern auch als Teilnehmer des sogenannten ›Abessinien-Feldzugs‹ und Buchautor
in Erscheinung getreten. Er schrieb die Bücher Die Verteidigung des Humanismus
und über seine Teilnahme am ›Abessinien-Feldzug‹ Afrikanisches Tagebuch. Zu
Die Verteidigung des Humanismus erscheinen zwei Rezensionen von Vietta.103 Die
eine im März 1942 in der Zeitschrift Italien und die andere, in der auch auf das
Afrikanische Tagebuch eingegangen wird, im September 1941 im Stuttgarter
Neuen Tagblatt. Um mit der Rezension vom März 1942 zu beginnen: Egon Vietta
verfolgt darin eine argumentative Doppelstrategie, die um die Begriffe Vitalität,
Geist und Geistigkeit kreist. Zum einen bezeichnet er Bottai als Wortführer einer
»neuen geistigen Vitalität«, die dem realen Leben gewachsen sei, und zum ande-
ren spricht er davon, daß es Bottai um die »Wiederherstellung der Herrschaft des
Geistigen« und »die Herrschaft« über die »vitalistischen Triebe« gehe.104 Der
Vietta-Forscher Gregor Streim kommentiert diesen Gedankengang treffend mit
den Worten: 

»Deutlich erkennbar ist hier eine doppelte Abgrenzung vom Humanismus bür-
gerlich-liberaler Prägung auf der einen und einer vitalistischen Geistfeindschaft
auf der anderen Seite […]«.105

Von einer doppelten Abgrenzung, oder auch durch Ambivalenzen gekenn-
zeichneten Argumentationsstrategie, kann dagegen in der anderen Rezension, die
im Stuttgarter Neuen Tagblatt erscheint, keine Rede sein. Sie gleicht einem nahe-
zu uneingeschränkten Lobgesang auf das »tätige Leben« und einer von »Aktivität
durchglühten Moderne«.106 Bottai sei, so Vietta, »handelnder Mensch und Soldat,
der sich in die geistige Tradition seiner Muttererde einreiht«.107 Natürlich drängt
sich an dieser Stelle die Frage auf, wie sich die signifikanten Unterschiede zwi-
schen den beiden Rezensionen erklären lassen. Was war die ›wahre‹ und ›eigent-
liche Haltung‹ des Autors ›hinter seinen Texten‹? Doch Fragen wie diese sind
spekulativ und müssen hier offenbleiben. 

Gegenstand der Untersuchung sind die Texte. Und auf vier von insgesamt über
20 Büchern, die Vietta geschrieben hat, soll in den nachfolgenden Kapiteln ein-
gegangen werden. 

 

AxelMenges
Linien



2726

bei der NS-Führung in Ungnade und wird 1941 »auf Befehl des Führers« vom
Reich ausgeschlossen.116

Nach dem Krieg gehört Korn zu den Wortführern der konservativen Kulturkri-
tik,117 gründet 1949 zusammen mit anderen Publizisten die FAZ und wird Leiter
des Feuilletons. Dem Herausgebergremium der FAZ gehört er bis 1973 an.118

Zu den Weggefährten Karl Korns gehört von Anfang an die Journalistin Mar-
gret Boveri. Beide nehmen zur gleichen Zeit, im Jahr 1934, ihre Tätigkeit beim
Berliner Tageblatt auf, und ebenso wie Korn bleibt auch Boveri dort bis 1937.
Während dieser Zeit entsteht im Anschluß an mehrere Reisen durch Südeuropa
und Nordafrika ihr Buch Weltgeschehen am Mittelmeer, das 1936 erscheint.
1938/39 veröffentlicht sie zwei weitere Bücher: Vom Minarett zum Bohrturm und
Ein Auto, Wüsten, blaue Perlen. In beiden Büchern verarbeitet sie die Eindrücke
und Erlebnisse einer Reise, die sie zuvor im Auftrag des Atlantis Verlags (Zürich)
und der Frankfurter Zeitung durch den Vorderen Orient unternommen hat. Ab
1939 arbeitet Boveri als Auslandskorrespondentin für die Frankfurter Zeitung,
zunächst in Stockholm, später dann in New York und schließlich in Lissabon.
Nachdem die Frankfurter Zeitung 1943, wie bereits zuvor das Berliner Tageblatt,
das Erscheinen einstellen muß, wird Boveri 1944 Mitarbeiterin bei der Wochen-
zeitung Das Reich. Sie erlebt die letzten Kriegsmonate in Berlin.

Nach dem Zweiten Weltkrieg bezieht sie gegen die Teilung Deutschlands und
gegen die Westintegration der neugegründeten Bundesrepublik Stellung, schreibt
1946 eine kleine, kontrovers diskutierte Amerika-Fibel und 1956 bis 1960 ihr vier
Bände umfassendes Hauptwerk Der Verrat im 20. Jahrhundert.

1947 konstatiert Boveri, daß sie »›mit Ausnahme eines Artikels‹ zu allen ihren
Veröffentlichungen ›vor und nach 1933‹« stehe.119 Mit diesem »einen Artikel«
dürfte ihr Beitrag »Landschaft mit doppeltem Boden. Einfluß und Tarnung des
amerikanischen Judentums« gemeint sein, der am 28. und 29. Mai 1943 in der
Frankfurter Zeitung erscheint. Es handelt sich dabei um einen zugleich antisemi-
tischen und antiamerikanischen Artikel – und um einen Artikel über den Antisemi-
tismus in Amerika. Berichtet wird aus zwei Perspektiven: (1) aus der Perspektive
einer amerikanischen Putzfrau und (2) aus der Perspektive eines »Zugereisten«
bzw. Neuankömmlings in New York. Die Putzfrau beklagt sich darüber, daß
»man« in der Gegend um den Riverside Drive »nicht mehr wohnen« könne, »denn
hier« seien »die Juden eingedrungen« und hätten die Gegend »ruiniert«. Der Zu-
gereiste beschreibt den Tag, an dem das jüdische Neujahrsfest gefeiert wird, mit
den Worten:

»Die Juden, die an diesem Tag ihre Synagogen besuchten, gehören grob ge-
sprochen zur großen Gruppe der Unassimilierten. Sie spielen in der Landschaft
der Geschäftsmoral, wo das Übervorteilen des Partners zu den Selbstverständlich-
keiten gehört, wo man ohne Skrupel verdorbene Lebensmittel verkauft und sich
eines gelungenen Schwindels offen rühmt, eine Rolle, die einen starken unentla-
denen Haß erzeugt.«120

Bis heute ist nicht restlos geklärt, welche Teile des Artikels über das »amerika-
nische Judentum« aus der Feder Boveris stammen und welche nicht. Als sicher
gilt jedoch, daß Boveris Artikel von der Schriftleitung. der Frankfurter Zeitung
›überarbeitet‹ wurde.121 Soviel ist klar. Klar ist aber auch, und dies wurde auch
Margret Boveri im nachhinein bewußt, daß »man in dieser Zeit«, im Jahr 1943,
das »Thema« Juden in Amerika »gar nicht« hätte »berühren dürfen«.122

Boveris Zeitungsbeitrag vom Mai 1943 gehört zu jenen Artikeln aus der NS-
Zeit, die ohne Kenntnis des Entstehungszusammenhangs nicht verständlich, inter-
pretierbar und einordbar sind.

»Warum ich über Frankreich schreibe« antwortet der Autor u.a.: »weil ich dem
Fortschritt der Ideen vor der Idee des Fortschritts den Vorzug gebe« und »weil 
es ein Land in der Welt geben muß, das […] ein solides Bollwerk gegen die Ver-
vollkommnung der Menschheit bildet«.110

Person und Werk Sieburgs werden bis heute sehr kontrovers diskutiert. Die
Urteile reichen vom ›Mittler zwischen den Kulturen‹, der entscheidend zur »›De-
mobilisierung‹ herrschender Feindbilder« beigetragen habe, bis hin zu dem Ver-
dikt, daß »Sieburgs Feder im Dienst der Macht« stand.111

Die eindeutig positiv bzw. negativ ausfallenden Urteile über den Autor stehen
in einem bemerkenswerten Gegensatz zu den Schriften Sieburgs, denen es oft-
mals an Eindeutigkeit ›mangelt‹. Die so manchen seiner Texte scheinbar inhären-
te Grundtendenz wird in vielen Fällen durch eine Gegentendenz konterkariert.
Generell läßt sich sagen, daß Sieburg Frankreich als ein zurückgebliebenes Land
sieht – doch was besagt das schon, kann man ein zurückgebliebenes Land doch
aus sehr unterschiedlichen Blickwinkeln betrachten. Als einen von vielen Grün-
den, »warum« er »über Frankreich schreibt«, nennt Sieburg: 

»[…] weil es gut, ja notwendig ist, eine Weile zu sinnen und sich das Herz
beim Anblick des zurückbleibenden Frankreich schwer werden zu lassen, ehe die
Fahrt ins neue Zeitalter beginnt […].«112

Das »sich der industriellen Moderne verweigern[de], und auf seiner Lebens-
weise beharren[de] Frankreich« dient Sieburg dazu, »das eigene Unbehagen« an
einer sich rasant und fundamental verändernden Lebenswelt »zu artikulieren«.113

Dieses Unbehagen artikuliert sich auch in seinem Buch Blick durchs Fenster. Aus
zehn Jahren Frankreich und England. Als 1939 der Meisterkoch Escoffier stirbt,
schreibt Sieburg, der sich als »Genießer«, nicht als »Konsument« versteht, in
Blick durchs Fenster einen Nachruf auf den Erfinder des Pfirsich Melba:

»Der Löffel ist seiner feinen Hand entsunken. Der Löffel ist kein Werkzeug
unserer Zeit. Jüngere und lebendige Hände recken sich nach dem Hammer, dem
Degen und anderen Geräten der harten Gegenwart.«114

Der »Löffel«, das ›Feine‹ und die ›Feinheit‹ passen nicht zur modernen Zeit
und wirken geradezu anachronistisch. Doch an ihre Stelle tritt nichts nennenswert
Besseres. Vielmehr tritt an die Stelle des weichen Pfirsichs das Harte, an die Stelle
des Genusses die Tat, und auf das Gute, unzeitgemäß gewordene Alte folgt unauf-
haltsam das ›schlechte Neue‹ – das es jedoch zu akzeptieren und, zumal es ohne-
hin unaufhaltsam ist, auch zu legitimieren und zu verteidigen gilt.

Nach dem Krieg erhält Sieburg zunächst Publikationsverbot, wird 1948 dann
Mitarbeiter und 1949 Mitherausgeber der Zeitschrift Die Gegenwart und ist in der
Zeit von 1956 bis zu seinem Tode, 1964, Literaturkritiker bei der Frankfurter All-
gemeinen Zeitung.

Ebenso wie sein späterer FAZ-Kollege Sieburg hält sich auch Karl Korn
(1908–1991) Anfang der 1930er Jahre in Frankreich auf. In der Zeit von 1932 bis
1934 ist er als Lektor in Toulouse tätig. Später dann, nach seiner Rückkehr nach
Deutschland, wird er Zeitungsredakteur, zunächst, 1934 bis 1937, beim Berliner
Tageblatt, dann, 1937 bis 1940, bei der Neuen Rundschau und schließlich
1940/41 bei der Wochenzeitung Das Reich. Während seiner Zeit beim Reich ver-
faßt er mehrere Artikel über das inzwischen besetzte Frankreich und veröffent-
licht, Armin Mohler zufolge 1940, unter dem Pseudonym Edmund Halm eine
Broschüre über Die Alliance française, den, so der Untertitel, Weltbund des fran-
zösischen Kulturimperialismus.115 Obwohl Korn für Das Reich den Propaganda-
film Jud Süß in einem regimefreundlichen Sinne rezensiert, fällt er dennoch, auf-
grund einer anderen, ›nicht ganz so korrekten‹ Rezension zu einer Kunstausstellung

 

AxelMenges
Linien



2928

so heißt es, vereinige sich »das Ebenmaß der großen griechischen Kunst mit dem
individuellen Geschmack und dem persönlichen Charme der porträtierten Damen
zu beglückender Einheit. So grüßen uns über die Jahrtausende hinweg vertraut
europäische Menschen und Ideale zu.«129

Die abgebildeten jungen Frauen stehen mit den zuvor gezeigten großen Männern
Europas auf den ersten Blick in keinem erkennbaren Zusammenhang. Die Bilder
sollen offenbar für sich selber sprechen. Sie verweisen auf das weiblich konno-
tierte griechisch-germanische Schönheitsideal als Pendant zum männlich konno-
tierten Ideal geistiger und geschichtlicher Größe, und sie verbinden ›Griechen-‹
und ›Deutschtum‹ über die Jahrtausende hinweg untrennbar miteinander – von
Archimedes über Karl den Großen bis hin zu den modernen, gut gelaunten Euro-
päerinnen des 20. Jahrhunderts. Während diese Zusammenhänge im 2. Teil der
Artikelserie nicht explizit beim Namen genannt werden, heißt es im 3. Teil dann
abschließend: »Die Macht und die Schönheit sind unsere [d.h. unsere europäi-
schen, C.W.] Symbole.«130

Teil 2 der Artikelreihe steht, nachdem eingangs zwei »lebensvolle Pferde« 
zu sehen sind, ganz im Zeichen der Achsenmächte Deutschland und Italien. Ge-
zeigt werden Portraits und Selbstbildnisse von Leonardo da Vinci und Albrecht
Dürer sowie ein Ausschnitt aus Botticellis Frühlingsallegorie (eine mit Blumen
geschmückte Frau) und Domenico Venezianos Bildnis einer jungen Italienerin.
Auch im 2. Teil der Artikelserie korrespondiert (1) Europas Norden mit dem
mediterranen Süden und (2) der Ernst männlichen Schaffens mit der Leichtigkeit
weiblicher Grazie: (1) Dürer »vertieft« die Renaissance »mitteleuropäisch«, und
(2) Botticellis blumengeschmückte Frau wird als »Hymnus auf das Leben« ge-
feiert.131

Das »Thema« Juden – diesmal nicht in Amerika, sondern in Frankreich – wird
auch von einem anderen der acht Autoren »berührt«, von Walther Kiaulehn
(1900–1968). Und auch in diesem Fall ist es sinnvoll, den Kontext zu kennen.
Kiaulehn beginnt seine journalistische Karriere 1924 beim Berliner Abendblatt,
wechselt 1930 zu der im Ullstein-Verlag erscheinenden B.Z. am Mittag und bleibt
dort bis 1933 tätig. Während des Zweiten Weltkriegs gehört er zu den »meistbe-
schäftigten Beiträgern« der Zeitschrift Signal123 und schreibt für diese 1943 einen
Artikel über die Deportation der Juden aus Marseille mit eindeutig antisemiti-
scher Tendenz (s. S. 61–64). Neben den ›Text-Zeugen‹, die Kiaulehn als Anti-
semiten zu erkennen geben, gibt es allerdings auch Zeitzeugen, die ihn als einen
Menschen schildern, der dem Antisemitismus entschieden entgegentrat. Als 1933
NS-Anhänger mit der Parole »Juden raus« durch das Ullstein-Gebäude ziehen,
soll er ihnen »zugerufen haben: ›[…] jahrelang habt ihr das Geld der Juden ge-
nommen, und jetzt wollt ihr sie aus dem Haus jagen […]‹.«124

Auf diesen eklatanten Widerspruch zwischen dem Text aus dem Jahr 1943 und
der Zeitzeugenaussage von 1933 kann an dieser Stelle, ohne weiteren Kommen-
tar, lediglich hingewiesen werden.

Nach dem Zweiten Weltkrieg tritt Walther Kiaulehn dann als Theater- und
Kulturkritiker in Erscheinung und wird 1950 Feuilletonchef des Münchner Merkur.

»Das bist Du, Europa«

»Das bist Du, Europa« – unter diesem Titel erscheint in den Heften 11, 12 und 13
der Zeitschrift Signal im Jahr 1944 eine Artikelserie von Walther Kiaulehn. Die
Serie besteht aus drei Teilen: (1) »Bis zur Renaissance« (Heft 11, S. 23–26 und
S. 30–31), (2) »Bis zur permanenten Revolution« (Heft 12, S. 23–25, S. 30 und
S. 36–37) und (3) »Der Weg in den Sozialismus« (Heft 13, S. 23–26, S. 30 und
S. 34). Unter »permanenter Revolution« ist hier die beständige Erneuerung des
Kontinents und der Kampf gegen anti- und außereuropäische Kräfte zu verstehen
und unter »Sozialismus« der nationale Sozialismus deutscher Prägung. Dem
ersten Teil der Artikelserie ist eine kurze Einleitung vorangestellt, die im wesent-
lichen aus einer stark schematisierten Landkarte (s. Abbildung) besteht und der
außerdem ein paar Erläuterungen zu den verwendeten Piktogrammen hinzuge-
fügt wurden.

Ehe darauf eingegangen werden soll, zuvor noch ein Wort zu den Bildern, die
in den drei Artikeln mit enthalten sind. Zwischen der Einleitung und dem 1. Teil
befindet sich die Photographie einer korinthischen Säule, »überstrahlt vom blauen
Himmel« Griechenlands, »der Heimat der europäischen Kultur«.125 Der korinthi-
schen Säule folgen Darstellungen der »Väter des europäischen Geistes« – Archi-
medes, Euklid, Plato, Hippokrates etc. – und des Vaters aller Väter und »Inbegriffs
europäischer Größe«: Kaiser Karls des Großen.126 All das ist wenig überraschend. 

Danach kommt es jedoch zu einem Bruch – oder auch zu einer bemerkens-
werten Symbiose aus Vergangenheit und Gegenwart. Im Anschluß an Karl den
Großen werden zwei junge, lasziv dreinblickende Frauen mit mondänen Hüten, 
lackierten Fingernägeln und Cocktailgläsern in den Händen gezeigt, denen auf
der nächsten Seite dann zwei weitere Frauen vom ›Typ deutsche Mädel‹ folgen.127

Beide Frauendarstellungen stehen in auffallendem Kontrast zu dem gleichzeitig
abgebildeten »Terrakotta-Figürchen« aus dem antiken Griechenland. Bei dem 
Terrakotta-Figürchen handelt es sich ebenfalls um eine Frauendarstellung, und die
Bildunterschrift dazu lautet: »Mode vor 2200 Jahren«.128 »In den Zierfigürchen«, 

1. »Kulturgeschichtliches Entwicklungssche-
ma Europas«. Der europäische Stammbaum,
Abbildung zu Walther Kiaulehns Artikel
»Das bist Du, Europa«, in: Signal, Heft 11,
1944, S. 20f.

 

AxelMenges
Linien



3130

in der Mitte, von dem einzelne Abzweigungen nach links in die ›westliche Hemi-
sphäre‹ und nach rechts in Richtung Osten weisen. Der Stammbaum wurzelt in
Kiaulehns »kartographischer Deutung« in Mitteleuropa, genauer gesagt, im nörd-
lichen Mitteleuropa, und darüber hinaus auch in der mediterranen Antike, darauf
deutet ein unter dem Stammbaum dargestellter Tempel hin. Getragen von Hoch-
kultur, Seefahrt und Landwirtschaft wächst Europa heran und entfaltet sich; und
am vorläufigen Ende dieser Entwicklung, die von Fehlentwicklungen begleitet
wird, erscheint in der Baumkrone resp. als Krone der Schöpfung: die fünfköpfige
Kleinfamilie nordischen Typs, die von links und rechts – wir schreiben das Jahr
1944 – gleichermaßen bedroht wird.137

Nun liegt die Vermutung nahe, daß die Piktogramme, die der europäischen
Mitte zugeordnet werden, eindeutig positiv zu bewerten wären, während umge-
kehrt die Piktogramme, die für die westliche Hemisphäre stehen, grundsätzlich
negativ konnotiert seien. Das ist, in dieser Ausschließlichkeit, jedoch nicht der
Fall. Nimmt man z.B. das Piktogramm, das in der rechten Mitte unter der fünf-
köpfigen Kleinfamilie zu sehen ist, ergibt sich ein durchaus zwiespältiges Bild.
Gezeigt werden dort mehrere Personen mit Arbeitsgeräten in den Händen, und im
Kommentar am linken Kartenrand heißt es dazu: »Den Europäer selbst […] stellt
das neue Jahrhundert [gemeint ist das 19. Jahrhundert, C.W.] vor neue Aufgaben.
Das Massenproblem taucht auf.«138 Europa hat mit anderen Worten ein ernstzu-
nehmendes Problem, und erst in den dreißiger Jahren des 20. Jahrhunderts sollte
sich ›der Europäer‹ den neuen Aufgaben gewachsen zeigen. Erst im Zeitalter des
Nationalsozialismus erhält der zum »Massenmenschen« ›entartete‹ einzelne sein
individuelles Gesicht zurück und darf wieder Mensch sein (s. Abbildung der fünf-
köpfigen Familie). 

Wendet man sich den beiden Piktogrammen zu, die unter dem Massenmenschen
und dem Schnellzug (= technischer Fortschritt) abgebildet sind, so wird ein ande-
rer Aspekt des Kiaulehnschen Deutungsverfahrens erkennbar. Links werden eine
Jakobinermütze und rechts drei Nationalfahnen dargestellt. Gezeigt werden die
Farben Deutschlands (von 1871), Italiens sowie Rußlands. Die Fahnen verweisen
in der Abzweigung nach rechts auf den russischen Doppeladler der Zarenmonar-
chie und nach links auf die Flagge der USA. Die Prozesse, die zur Herausbildung
der Nationalstaaten führten, werden von Kiaulehn, ebenso wie Erhebungen und
Revolutionen, im kontinentaleuropäischen Kontext grundsätzlich positiv bewer-
tet. Die Abzweigungen vom europäischen Stamm nach links und rechts stehen
dagegen unter keinem guten Stern: Was im europäischen ›Stammkontinent‹ glück-
lich verläuft, ›entartet‹ in Rußland und Amerika. Dort führen die neuen Entwick-
lungen zu Fehlentwicklungen. Man landet auf Abwegen (USA) oder endet in
Sackgassen (Rußland). Der Versuch Peter des Großen, mit neuen Ideen aus West-
und Mitteleuropa Rußland zu »heilen«, scheitert, so Kiaulehn, am »europafrem-
den« russischen »Gemüt«.139 Und die Freiheitsidee der Engländer, symbolisiert
durch die Urkundenrolle der Magna Charta, verkommt in den USA zur »Goldde-
mokratie«.140

Auffallend ist, daß die Magna Charta nicht in der Mitte abgebildet ist, sondern
links davon in der amerikanischen Sphäre. Doch damit nicht genug. England resp.
die Britischen Inseln erscheinen auf der Karte nicht als Teil von Europa, sondern
über den Nordatlantik verschoben vor der nordamerikanischen Küste, genauer
gesagt, vor der Küste Neuenglands. Die Britischen Inseln werden im Zuge der
»kartographischen Deutung« aus dem Jahr 1944 der von den USA dominierten
Sphäre zugeordnet, und die Geschichte Englands wird als Vorgeschichte Amerikas
interpretiert.

Der 3. Teil der Artikelserie enthält sechs resp. sieben Kurzportraits und Abbil-
dungen großer europäischer Männer der Gegenwart, denen prägnante Stichworte
zugeordnet werden: »Der Motor« – »Das Herz« – »Die Energie« – »Das Tele-
gramm« – »Segen der Erde« und »Philosophie«. Zu sehen sind: der deutsche
Ingenieur und Techniker Rudolf Diesel (»Der Motor«), der französische Chirurg
Alexis Carrel (»Das Herz«),132 der deutsche Physiker Max Planck (»Die Energie«),
der italienische Erfinder Guglielmo Marconi (»Das Telegramm«), der norwegi-
sche Schriftsteller Knut Hamsun (»Segen der Erde«) sowie der spanische ›Denker‹
José Ortega y Gasset (»Philosophie«).133 In einem etwas größeren Format wird
dann auf der nächsten Seite unter dem Motto »Eisen statt Steine« noch eine Photo-
graphie des Franzosen Gustave Eiffel hinzugefügt. Diese sieben Abbildungen im
letzten Artikel der Serie »Das bist Du, Europa« korrespondieren in auffallender
Weise mit den sechs Kurzportraits ›alter Griechen‹ im ersten Artikel der Kiau-
lehn-Reihe. Zwischen den Anfängen Europas in der Antike und dem Höhepunkt
der Entfaltung ›europäischer Geisteskräfte‹ in der Gegenwart soll offenkundig
eine Brücke geschlagen werden. 

Auffallend ist auch die Anordnung der Abbildungen: Oben auf der Seite ran-
gieren parallel nebeneinander zum einen jeweils die Vertreter der später soge-
nannten ›exakten Wissenschaften‹, Archimedes und Euklid, sowie zum anderen
der Maschinenbauer Rudolf Diesel und der ›Menschenzüchter‹ Carrel. Die ›Dich-
ter und Denker‹ der Vergangenheit und Gegenwart – Homer und Sophokles resp.
Hamsun und Ortega y Gasset – sind dagegen erst in den ›unteren Rängen‹ bzw.
im unteren Drittel der Seite zu sehen. Philosophie und Literatur erleiden in
Kiaulehns Darstellung einen Bedeutungsverlust, während die exakten Wissen-
schaften aufgewertet werden. Das mag zum einen mit der sich im Dritten Reich
vollziehenden Umwertung aller Werte zu tun haben, zum anderen jedoch auch
mit Kiaulehns persönlicher Vorliebe für alles Technische. Die sechs Kurzportraits
über die großen Europäer der Gegenwart sind im dritten Artikel in ein Teilkapitel
eingebettet, das mit »Maschinen als Macht« überschrieben ist. Bei dieser Über-
schrift handelt es sich um eine Variante von »Geburt, Geschichte und Macht der
Maschinen«, dem Untertitel zu Kiaulehns Buch Die eisernen Engel, von dem
mehrere Textpassagen in den Signal-Artikel übernommen werden. Unter anderem
übernimmt Kiaulehn eine Passage, die sich explizit auf die Macht der Maschinen
bezieht. In einer nachgestellten Szene sagt ein Vertrauter James Watts zu King
George, daß nur jene Männer die Welt beherrschen würden, die über die »Power«
[ = Macht und Kraft, C.W.] der Maschinen verfügten.134

Faszinierend sind die Maschinen und andere technische Artefakte jedoch nicht
nur, weil sie Macht verleihen, sondern auch, weil sie schön sind. In den techni-
schen Artefakten erscheinen Macht und Schönheit als Quintessenz Europas. Das
wird sowohl in den Signal-Artikeln als auch in dem Zeitungsbericht »Im Schnell-
boot« deutlich, den Kiaulehn 1940 für Das Reich schreibt. Die Kernaussage sei-
ner Reportage über das Leben der Schnellbootmänner am Ärmelkanal und den
›Sinn‹ der technischen Revolution läßt sich am besten mit den Worten des Au-
tors selbst wiedergeben: »Rausch der Schnelligkeit«, verbunden mit »Nerven-
anspannung« und einem »hohen Lebensgefühl« – »Schnellboot fahren ist
schön«.135

Am Anfang und zugleich im Zentrum der Artikelserie von Walther Kiaulehn
steht eine stark schematisierte Landkarte resp. »kartographische Deutung« der
»Entwicklung, Leistung und Verbreitung der Kultur unseres Kontinents« – so
zumindest lautet der Kommentar der Signal-Redaktion zum abgebildeten Sche-
ma.136 Gezeigt wird ein Stammbaum mit einem erkennbar ›europäischen Stamm‹

2. »Der Arzt Hippokrates« – »Urheber der
induktiven beobachtenden ärztlichen Me-
thode«, aus: Walther Kiaulehn, »Das bist Du,
Europa«, in: Signal, Heft 11, 1944, unpaginiert
[S. 24].
3. »Das Herz« – der Nobelpreisträger und
Herzchirurg Alexis Carrel, Autor des Buches
Der Mensch, das unbekannte Wesen – »ein
Geschenk europäischen Geistes an die Welt«,
aus: Walther Kiaulehn, »Das bist Du, Euro-
pa«, in: Signal, Heft 13, 1944, S. 25. In Kiau-
lehns Konstrukten des Europäischen werden
›neue‹ Genealogien geschaffen, so zum Bei-
spiel in der europäischen Medizingeschichte.
Die Entwicklung reicht in seiner Darstellung
aus dem Jahr 1944 von Hippokrates zu Ale-
xis Carrel, der nicht nur Herzchirurg war, son-
dern zugleich auch ein führender Vertreter der
›modernen‹ Eugenik. In dem Kapitel »Einen
neuen Menschen schaffen« schreibt Carrel in
dem Buch Der Mensch, das unbekannte We-
sen: »In Deutschland hat die Regierung ener-
gische Maßnahmen gegen die Vermehrung
der Minderwertigen, Geisteskranken und Ver-
brecherischen ergriffen. Die ideale Lösung
wäre es, wenn jedes derartige Individuum
ausgemerzt würde [...]« Aus: Alexis Carrel,
Der Mensch, das unbekannte Wesen, Stutt-
gart, o. Jahr [1936], S. 318. Die zitierte Text-
passage wurde unverändert in die Neuausga-
be des Buches nach dem Zweiten Weltkrieg
übernommen, Stuttgart 1950, S. 421.

 

AxelMenges
Linien


