


uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   2uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   2 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



Solmaz Khorsand 

Pa
th
os

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   3uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   3 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



Inhalt

7	 Vorwort

12	 Die Heulhierarchie

34	 Die Krise als Privileg

53	 Der Elendsolymp

64	 Das Stockholm-Pathos

75	 Die Pathos-PR

95	 Der Gamechanger

102	 Der Appell

114	 Anmerkungen

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   5uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   5 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   6uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   6 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



7

Vorwort

Pathos ist überall. Permanent sind wir bewegt, empört 
und berührt von der Welt und wollen das auch mit al-
len teilen. Am liebsten sofort. Am liebsten mit ganz viel 
Reichweite. 

Mäßigung gehört nicht zum Zeitgeist. Insbesondere 
wenn es um die eigene Befindlichkeit geht. Wer von sich 
selbst dermaßen berauscht ist, will auch die anderen da-
ran teilhaben lassen. Beherrschung ist etwas für Aske-
ten. Gelassenheit für Reiche. Ironie für Überlebende.

Dem Rest bleibt nur das Pathos. Mit bebendem Tremolo 
und zeternder Stimme, absurden Metaphern und Stak-
kato-Interpunktion muss das eigene Drama möglichst 
breitenwirksam zur Geltung kommen. Schließlich ist 
alles eine Frage der richtigen Inszenierung. Denn wer 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   7uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   7 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



8

sich im Pathoskonzert behaupten will, muss eine Perfor-
mance an den Tag legen, die sich analog und vor allem 
digital dermaßen abhebt, dass sie tatsächlich gehört, 
gesehen, gespürt und vor allem angeklickt wird.

Pathos bedeutet Macht. Erst wenn die eigene Bewegtheit 
andere bewegt, kommen die Dinge ins Rollen. Plötzlich 
werden vermeintliche Werte und Normen in Frage ge-
stellt. Mit einem Mal interessiert sich die Öffentlichkeit 
für die Erforschung einer Krankheit, für die es vorher 
keine Gelder gab. Plötzlich werden Gesetze verabschie-
det, die davor nur eine Minderheit betroffen haben. 
Plötzlich werden Statuen von der Straße ins Museum 
verbannt, weil sie nun für die Allgemeinheit eine dunkle 
Ära repräsentieren, nicht nur für ein paar Übersensible.

Pathos bedeutet Veränderung. Kann Veränderung be-
deuten. Denn sein Einsatz spiegelt die herrschenden 
Machtverhältnisse wider. Wer traut sich öffentlich seiner 
Befindlichkeit zu frönen, wer bekommt den Raum dafür 
zugestanden und wer nicht? Wer wird dabei ernst ge-
nommen und wer pathologisiert? 

Macht es einen Unterschied, ob eine Frau ihre Gefühls-
welt mit der Welt teilt oder ein Mann? Eine Schwarze 
oder eine weiße Frau? Eine Schwarze oder weiße Frau, 
die obdachlos ist, die im Rollstuhl sitzt, die Alleinerzie-
herin ist?

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   8uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   8 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



9

Ja, ja und ja. Es macht einen Unterschied. Den einen 
wird für ihren Mut gratuliert, sie werden für ihre Sen-
sibilität gefeiert, dafür, dass sie bereit waren, dermaßen 
intime Einblicke in ihre Realität, ihren Alltag, ihre Ver-
letzlichkeit zu gewähren. Die anderen sollen bloß nicht 
pathetisch sein, so viel jammern und immer nur fordern. 
Bei den einen wird ihr Pathos übersetzt in Gesetzesini-
tiativen und schafft es auf die politische Agenda, in den 
medialen Diskurs. Bei den anderen reicht es höchstens 
für eine Gegenforderung: Resilient soll man ein bisschen 
sein. Ist doch alles nicht so schlimm, oder?

„Die Reichen sind anders als wir“, hat der amerikanische 
Autor F. Scott Fitzgerald einmal geschrieben, „sie sind 
weich, wo wir hart sind.“1

Wem zugestanden wird weich zu sein, darf bei der kleins-
ten Unannehmlichkeit aufheulen. Wem dieses Verständ-
nis verwehrt wird, der muss schon härtere Geschütze 
auffahren, um sich Gehör zu schaffen. Bei ihm muss das 
Erlebte „richtig schlimm“ sein. Richtig schlimm und 
richtig oft. Erst mit der „Intensität des Schweregrads“ 
und der „Extensität der Frequenz“ hat eine Minderheit 
die Chance, von einer stillen Mehrheit gehört zu wer-
den, sagt der deutsche Kommunikationswissenschafter 
Armin Scholl. Etwa erst wenn genug Schwarze Körper 
unter weißen Knien ersticken, setzt sich etwas in Bewe-
gung. Dann spitzen sich plötzlich die Ohren aller. Dann 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   9uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   9 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



10

färben sich selbst bei den unpolitischsten Menschen die 
oft so bunten Kacheln in den sozialen Medien schwarz. 

Wenn das Extrem erreicht ist, gibt es für alle ein Stück 
vom Pathoskuchen. Aber nicht eher. Und auch nur, wenn 
sich das Pathos so darstellt, wie es von einer Mehrheit 
erwartet wird. Dann erst kann ihm eine Bedeutung zuge-
schrieben werden. Ohne die richtigen Codes ist es zweck-
los. „Es genügt nicht, dass man etwas sagt. Es gehört im 
richtigen Moment, im richtigen Tonfall und in der richti-
gen Intensität gesagt“, erklärt die Wiener Psychoanaly-
tikerin Ulrike Kadi im Gespräch. Wer das nicht tut, läuft 
Gefahr nicht nur nicht gehört zu werden, sondern als 
Lügner oder Simulantin abgestempelt zu werden. Auch 
Pathos muss sich an ein Skript halten. Nur dann hat es 
eine Chance, auf fruchtbaren Boden zu fallen.

Es ist ermüdend, dem Pathoskonzert auf Dauer zuzuhö-
ren. Insbesondere wenn es einer Melodie folgt, die sich 
permanent wiederholt, da sie immer von denselben Ak-
teuren gesummt wird.

Vielleicht auch deswegen, weil dadurch das eigene Pa-
thos keinen Raum für seine Wirksamkeit hat. Weil das 
fremde Pathos so dominant ist, dass es sogar in die hin-
tersten Winkel des eigenen Selbsts zu wirken beginnt. 
Fast so als stünde man unter fremder Besatzung. So viel 
zu pathetischen Metaphern.

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   10uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   10 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



11

„A writer by definition is pathetic“, soll der amerikani-
sche Drehbuchautor und Regisseur Ethan Coen einmal 
gesagt haben. Daher ist natürlich auch dieses Buch ein 
pathetischer Ausbruch. Obgleich dieser ausgelöst wurde 
von Pathos-Fatigue, genährt durch die Beobachtung 
einer privilegierten Schicht, die mit einer Dringlichkeit 
ihre Befindlichkeit kundtut, als verdiene jedes Gefühl und 
jeder Gedanke die Bühne und die Gravitas, mit der das 
persönliche Drama einer Öffentlichkeit mitgeteilt wird.

Das tut es nicht. 
Es ist Lärm, der Raum einnimmt, der Diskurse be-

stimmt, der Aufmerksamkeit bündelt und monopolisiert. 
Daher der pathetische Appell: Bitte hin und wieder diese 
Bühne zu räumen. Hin und wieder die Lautstärke runter-
zudrehen. Hin und wieder einfach nur still zu sein. Es ist 
ein Appell vor allem an all jene, die sich gerne als Verbün-
dete einer guten Sache verstehen. Das eigene Pathos darf 
gedrosselt werden. Nur ab und zu. 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   11uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   11 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



12

Die Heulhierarchie 

Des einen normal ist des 
anderen pathetisch 
Es gibt Worte in der englischen Sprache, die sich wun-
derbar schnauben lassen. Mit Arroganz, Ekel und Wi-
derwillen. Man möchte sie regelrecht ausspucken, so 
viel Verachtung haftet jeder Silbe an. Pathetic ist so ein 
Wort. Wem es entgegengeschleudert wird, soll sich nicht 
nur der Erbärmlichkeit seiner Handlung oder gar seiner 
selbst gewahr sein, er soll sich ihrer auch schämen. Das 
deutsche Adjektiv pathetisch ist da nicht ganz so gnaden-
los. Hier schwingt noch ein Hauch der Schillerschen Ro-
mantik mit, in der das Pathos seine Hochzeit erlebte und 
als erhaben und hehr galt. Doch eben nur ein Hauch. Wer 
heute im deutschsprachigen Raum von Pathos spricht, 
meint zumeist Schwulst, Kitsch, Übertreibung. Vom fal-

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   12uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   12 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



13

schen Pathos ist dann die Rede, vom hohlen, vom verlo-
genen, vom manipulativen.

Was Pathos konkret bedeutet, damit schlagen sich Lite-
raturwissenschaft, Philologie und Philosophie seit Jahr-
hunderten herum. Einen gemeinsamen Nenner für seine 
Definition gibt es nicht, höchstens eine etymologische 
Annäherung, wenn seine griechischen Wurzeln frei ge-
legt werden. Demnach bezeichnet Pathos ein Ereignis, ein 
Leiden, aber auch eine Leidenschaft. Genau genommen 
ist es nicht nur ein Ereignis, sondern gleich zwei Ereig-
nisse, denn sowohl das plötzlich eintreffende Widerfahr-
nis als auch die provozierte Gefühlsreaktion auf dieses 
„Reizereignis“ fallen laut der Literaturwissenschafterin 
Cornelia Zumbusch in die Bedeutung des Wortes.2 

„Am Beginn steht das Pathos der Welt, und wenn wir 
darauf antworten, indem wir erstaunen, erschrecken, 
fasziniert oder angeekelt sind, geht dieses Antworten mit 
dem Pathos einher“, erklärt Jan Juhani Steinmann, Lehr-
beauftragter für Philosophie an der Universität Wien, im 
Gespräch. „Keiner kann über das Pathos verfügen. Es 
trifft uns unsere Erfahrung, wie uns die Welt eben trifft.“

In der Antike spielte das Pathos gleich in mehreren Dis-
ziplinen eine tragende Rolle. Aristoteles schreibt ihm in 
seiner Poetik eine reinigende Kraft zu. So ist das Pathos 
in der antiken Tragödie die Voraussetzung für die Ka-

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   13uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   13 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



14

tharsis. Das Leiden des Helden soll das Publikum faszi-
nieren, unterhalten und dermaßen bewegen, dass es sich 
selbst zu reflektieren beginnt. Wenn es dann mitgerissen, 
erschüttert und überwältigt ist von Eleos, Schauer, und 
Phoebus, Furcht, wird es gereinigt sein von all seinen Af-
fekten. 

In der Rhetorik definiert Aristoteles das Pathos als eine 
der drei Säulen der Persuasion, der Überzeugung: Ethos, 
Logos (Pragma) und Pathos. Während sich Ethos auf die 
Glaubwürdigkeit und den Charakter des Redners bezieht, 
Logos (Pragma) auf den Inhalt und die Argumente einer 
Rede, soll das Pathos Emotionen beim Publikum hervor-
rufen. 

Dabei untersteht das Pathos in der Rhetorik immer 
dem Argument, dem Logos, und ist kein Selbstläufer. Der 
emotionale „Appell zum reinen Mitfühlen“ darf nicht der 
„Reflexion zuvorkommen“3. Damit wurde schon in der 
Antike der größte Verdacht, der dem Einsatz von Pathos 
bis heute anhaftet, artikuliert: die Manipulation. Das Ge-
fühl kennt nun einmal kein Pro und Kontra. Losgelöst von 
jeder Logik und Vernunft eignet sich das Pathos hervorra-
gend als Mittel der Demagogie, um ein Publikum derma-
ßen zu erschüttern und zu überwältigen, dass nicht län-
ger von mündigen Bürgern die Rede sein kann, sondern 
nur mehr von emotional aufgewühlten Marionetten.4 
Dass die Seele gerührt ist, passiert schnell einmal, wäh-
rend „das abwägende Urteil der Vernunft“5 Zeit braucht.

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   14uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   14 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



15

In der Politik ist das verdächtige Pathos bis heute prä-
sent, in manchen Ländern stärker als in anderen. Einige 
würden so weit gehen zu behaupten, dass sein Einsatz in 
der politischen Rhetorik einhergeht mit dem Demokra-
tieverständnis des jeweiligen Redners. Wer erschüttern 
will, kennt weder Ambivalenz noch Ironie. Daher: je 
pathetischer, umso absoluter. „Diktatur ist Pathos bis in 
den Alltag hinein – in der Demokratie bildet das Pathos 
die Ausnahme“6, schreibt der deutsche Soziologe Wolf 
Lepenies.

Nicht umsonst reagieren gewisse Gesellschaften mit 
großem Unbehagen auf Pathos. Deutschland wurde nach 
der Nazizeit eine Pathosphobie in öffentlichen Reden 
attestiert. Das offizielle Nachkriegsdeutschland wollte 
sich auch im Sprechen vom Vorgängerregime abgren-
zen. Einen sachlichen, gedämpften, fast schon privaten 
Sprechstil stellte der Sprachwissenschafter Johannes 
Schwitalla bei Deutschlands Politikern nach 1945 fest. Es 
war ein klarer Cut zu den manischen Brüllreden eines 
Hitlers und Goebbels.7

Bis heute sind die Deutschen empfindlich, was die Laut-
stärke angeht, sobald öffentlich gesprochen wird. „Beim 
gemeinsamen Crescendo von Volk und Führungsgestalt 
wird Deutschland sensibel. Faschismus erkennt es an 
der Tonlage“8, kommentierte Die Zeit die Reaktionen auf 
einen Auftritt von Herbert Grönemeyer im Herbst 2019. 
Der Sänger Grönemeyer richtete damals folgenden Ap-

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   15uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   15 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



16

pell an sein Publikum in der Wiener Stadthalle: „Es muss 
klar sein, auch wenn Politiker schwächeln, und das ist in 
Österreich nicht anders als in Deutschland, dann liegt es 
an uns, zu diktieren, wie ’ne Gesellschaft auszusehen hat. 
Und wer versucht, so ’ne Situation der Unsicherheit zu 
nutzen für rechtes Geschwafel, für Ausgrenzung, Rassis-
mus und Hetze, der ist fehl am Platze (...).“

Gesagt hat der Popstar das nicht. Er hat es gebrüllt, in 
klassischer Grönemeyer-Manier. Vielen war das suspekt. 
Ein Mann, der im Halbdunkel einer Halle Tausende zur 
Räson rufen will. „Der Tonfall, mit dem Grönemeyer 
sein Publikum politisch anheizt, macht mir ein wenig 
Angst. Ich sag‘s ungern, aber er klingt wie ein Redner vor 
1945“9, kommentierte der Dramaturg Bernd Stegemann 
auf Twitter. Und ausgerechnet die AfD-Politikerin Beat-
rix von Storch verglich den Aufruf mit Nazi-Propaganda 
und bezeichnete Grönemeyers Auftritt als „furchterre-
gendste, übelste, totalitärste Hassrede“10. 

Doch was der eine als Gebrüll wahrnimmt, empfindet die 
andere als angemessene Lautstärke für das vorgebrachte 
Argument. Für die einen mögen die Reden Martin Luther 
Kings inspirierend sein. Für die anderen wirken sie rühr-
selig. Für die einen ist die Aussage des österreichischen 
Bundeskanzlers Sebastian Kurz, nachdem ihm das Par-
lament das Misstrauen ausgesprochen hat – „Das Parla-
ment hat abgestimmt, entscheiden wird das Volk“ –, ein 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   16uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   16 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



17

erhabener Moment des Widerstands eines geschassten 
Staatsmannes, für die anderen ein manipulativer Ver-
such, der mit antidemokratischer 20er-Jahre-Rhetorik 
nach Emotionen beim Publikum heischt.

Pathos ist relativ. „Was als pathetisch erlebt und bewertet 
wird, hängt wesentlich von der gegebenen Sprechsitua-
tion und den Erwartungen der Zuhörer ab“11, schreibt die 
Salzburger Linguistin Beatrix Schönherr. Ob ein Sprech-
stil etwa als pathetisch wahrgenommen wird, hänge 
nicht nur von der Lautstärke ab oder der Akzentuierung 
der Worte, der Dehnung der Vokale, den Pausen zwischen 
den Sätzen, sondern auch von der Emotionalität in der 
Stimme, der Mimik, den Gesten. Und vom Kontext. Pa-
thos beansprucht für seine Wirkung viele Ebenen. Dazu 
gehört auch, wer spricht und von wem es gehört wird. 
Und nicht zuletzt die Bühne, auf der es präsentiert wird. 

Eine Frage der Lautstärke
Sesilia Al-Mousli braucht starke Nerven für ihren Job. 
Acht Stunden am Tag, fünf Tage die Woche tut sie nichts 
anderes, als das Pathos anderer aufzuspüren und zu deu-
ten. Sechs Monate braucht sie, um es richtig einzuord-
nen. Stammt das Pathos aus den Tiefen eines verletzten 
Ichs? Oder ist es nur ein theatralisches Brimborium als 
Strafe für ein vernachlässigtes Ego?

„Erst nach einem halben Jahr weiß ich, woran ich bin“, 
sagt sie. Pathos ist nichts für Amateure. Da müssen schon 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   17uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   17 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



18

Profis ran. Und Sesilia Al-Mousli ist ein Profi. Die 27-Jäh-
rige ist Kindergartenpädagogin. Seit fünf Jahren küm-
mert sie sich um 21 Mädchen und Buben in einem Kinder-
garten in Wien, Simmering. Zwischen einem und sechs 
Jahren sind die Kinder alt.

Der Kindergarten ist für viele der erste Kontakt mit 
einer Gesellschaft, die ihnen einiges abverlangt. Zum 
ersten Mal müssen die Kinder funktionieren. Sie müssen 
Regeln befolgen, die nicht auf ihre Befindlichkeiten abge-
stimmt sind, sondern auf das vermeintliche Wohl vieler – 
und die Funktionstüchtigkeit eines Betriebes. Ein harter 
Einstieg in die große Welt.

Am Anfang wird viel geweint. „Am Beginn gehe ich auf 
jede Emotion ein, die ich sehe“, sagt Al-Mousli. Besser 
einmal zu viel nachfragen als zu wenig. Bis sie ein Kind 
kennengelernt hat, will sie genau wissen, wie schlimm 
das Aua tatsächlich ist und wie schnell es sich wieder 
vergessen lässt, wenn sie die pinke glitzernde Knetmasse 
in unmittelbare Reichweite hält. 

In dieser Zeit stellt Al-Mousli auch fest, inwieweit die 
fest zusammengedrückten Augen Ausdruck eines kleinen 
persönlichen Dramas sind oder nur als Mittel zum Zweck 
eingesetzt werden. 

Es gibt die einen, die sich ganz bewusst mit hängenden 
Schultern in die Mitte des Raumes stellen, den Mund 
verziehen und erst dann zu weinen beginnen, sobald sie 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   18uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   18 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



19

den Augenkontakt mit ihr und ihren Kolleginnen her-
gestellt haben, um die Pädagoginnen dann zu nötigen, 
für sie Partei zu ergreifen, weil ihnen ein anderes Kind 
das Spielzeug weggenommen hat. So kennen sie es von 
zu Hause, wenn sie sich gegenüber ihren Geschwistern 
behaupten müssen und nur mit Tränen und Geschrei und 
der damit einhergehenden elterlichen Intervention zu 
ihrem Recht gelangen.

Und dann gibt es die anderen, die in regelmäßigen Ab-
ständen mit voller Wucht gegen Waschbecken und Tisch-
kanten knallen, wieder aufstehen und weiterrennen, als 
wäre nichts gewesen, weil ihnen zu Hause auch keiner 
bei jedem Hinfallen die unsichtbaren Flecken heil pustet.

„Die Kinder kriegen viel von zu Hause mit, was sie 
dann bei uns schnell ablegen“, sagt Al-Mousli. „Ablegen 
müssen“, schickt sie hinterher. Bei 21 Kindern und zwei 
Erwachsenen sind die Rahmenbedingungen einfach an-
dere, da kann nicht jedes Pathos gehegt und gepflegt 
werden. Im ersten Corona-Lockdown, als die Kinder-
gärten geschlossen hatten, ist Al-Mousli aufgefallen, 
wie viele ihrer Schützlinge wieder in alte Muster zu-
rückgefallen sind. Plötzlich hatten sie wieder Tränen in 
den Augen, wenn Dinge nicht so liefen, wie sie es sich  
vorstellten. 

In der Eingewöhnungsphase, dem ersten Monat im Kin-
dergarten, versucht Al-Mousli auf jedes Kind so stark 
wie nur möglich einzugehen, um jede Emotion richtig zu 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   19uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   19 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



20

deuten. Doch bei mehreren Kindern gleichzeitig kommt 
auch sie an ihre Grenzen. Wen nimmt sie als Erstes in den 
Arm? Auf wessen Bedürfnis reagiert sie am schnellsten? 
Wessen Pathos lässt sie auf sich wirken?

„Je weniger ein Kind kann und je hilfloser es ist, desto 
eher bekommt es meine Aufmerksamkeit“, erklärt sie. 
Hat sie einen brüllenden Einjährigen, wird sie den eher 
in den Arm nehmen und wiegen als das fünfjährige Mäd-
chen trösten, das sprechen kann und im besten Fall An-
schluss an die Gruppe der älteren Kinder findet. „Mir tut 
das dann wirklich leid und ich wünschte, dass ich die Ka-
pazität hätte, diesem älteren Kind die gleiche Aufmerk-
samkeit zu schenken wie den kleinen. Aber wenn die an-
deren dreimal so laut schreien und komplett die Nerven 
schmeißen, geht es nun einmal nicht“, sagt Al-Mousli.

Aber woran bemisst sie das Ausmaß des individuellen 
Leides? Woran macht sie fest, dass Paul gerade die Ner-
ven wegschmeißt und Emre seinen stillen Nervenzusam-
menbruch in der Ecke erlebt?

Sesilia Al-Mousli verzieht den Mund. Sie lächelt fast ver-
legen. Die Antwort scheint sie selbst zu stören: „Es hängt 
schon davon ab, wie laut einer schreit.“

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   20uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   20 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



21

Von hysterischen Frauen und 
stoischen Männern
Wer brüllt, wird gehört. Wer lauter brüllt, umso mehr. 
Das sind die banalen Regeln der Aufmerksamkeitsökono-
mie. Doch ist die Lautstärke nur ein Faktor. Wer konkret 
brüllt, ein anderer. Anna oder Paul? Paul oder Emre? 
Wessen Gebrüll wird am Ende ernst genommen? Gibt es 
auch hier eine Hierarchie?

Die Wissenschaft sagt ja.

Forscher der Yale und Georgia City University haben in 
einer Studie festgestellt, dass Erwachsene die Schmerzen 
von Kindern unterschiedlich bewerten. Verletzt sich ein 
Mädchen, hält sich die Empathie der Außenstehenden in 
Grenzen; tut es ein Junge, wird derselbe Schmerz plötz-
lich ernst genommen. In der Studie wurde Testpersonen 
ein Videoclip gezeigt, in dem einem Vorschulkind in den 
Finger gepiekst wird. Das Kind trägt ein rotes T-Shirt, 
kurze Sportshorts und hat die Haare tief ins Gesicht 
hängen. Es ist nicht zu erkennen, ob es sich dabei um 
ein Mädchen oder einen Jungen handelt. Die Studienau-
toren haben die Befragten, vorwiegend Frauen, in zwei 
Gruppen unterteilt. Einer Gruppe wurde gesagt, dass 
das Kind Samuel heißt, der anderen, sein Name wäre Sa-
mantha. „Samuels“ Schmerz wurde auf einer Skala mit 
50,42 als schlimm bewertet, „Samanthas“ hingegen nur  
mit 45,9.12 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   21uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   21 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



22

Zu einem ähnlichen Ergebnis kamen auch Wissenschafter 
der University of Sussex, als sie Erwachsenen die Schreie 
von Säuglingen vorgespielt haben. Wenn die Befragten – 
hier Männer – erfuhren, dass es sich bei den schreienden 
Babys um Buben handelt, hatten sie den Eindruck, die 
Babys würden ein größeres Martyrium erleben, als wenn 
ihnen gesagt wurde, dass es Mädchen seien.13 

Die Wissenschaft erklärt die Ergebnisse mit den an-
tiquierten Gendervorstellungen unserer Gesellschaft. 
So besteht nach wie vor die Annahme, dass Buben so 
sozialisiert werden, dass sie ihr Leid stoisch ertragen, 
gar unterdrücken, während Mädchen ihre Schmerzen 
nicht nur ausdrücken dürfen, sondern sie sogar als eine 
Kommunikationsform nutzen sollen, um andere um 
Hilfe zu bitten. Daher geht man davon aus, dass Jungen 
an „echten“ Schmerzen leiden, wenn es dann einmal so 
weit ist, dass sie weinen. Deswegen seien sie besonders 
ernst zu nehmen. Weinende Mädchen hingegen seien 
„nur“ emotional und ihre Schmerzen daher „unecht“. Sie 
stellen mit ihren Tränen eine Manipulationstheatralik 
zur Schau, daher dürfen sie dementsprechend ignoriert  
werden.14 

Das heulende Mädchen, das nach Aufmerksamkeit 
heischt, dem in Wirklichkeit nichts fehlt, das man ruhig 
links liegen lassen kann – dieses Mädchen hat eine lange 
Geschichte. 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   22uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   22 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



23

Das Mädchen ist besser bekannt als die „hysterische 
Frau“. 

Schon im alten Ägypten taucht sie auf. Damals erklärte 
man sich ihre Exzentrik mit sexueller Abstinenz. Eine 
hungrige Gebärmutter würde unbefriedigte Frauen in 
den Wahnsinn treiben.15 Auch in der Antike wurde der 
mentale Zustand einer Frau in ihrem Uterus lokalisiert. So 
sei hystera – das altgriechische Wort für Gebärmutter – 
laut Platon „ein Tier, das glühend nach Kindern verlangt. 
Bleibt dasselbe nach der Pubertät lange unfruchtbar, so 
erzürnt es sich, durchzieht den ganzen Körper, verstopft 
die Luftwege, hemmt die Atmung und drängt auf diese 
Weise den Körper in die größten Gefahren und erzeugt 
allerlei Krankheiten“16 wie etwa egozentrisches, labiles 
und ekstatisches Verhalten. Bis ins 17. Jahrhundert hielt 
sich die absurde Vorstellung von der hysterischen Frau, 
die besessen sei von ihrer wandernden Gebärmutter, 
einem nach Sperma lechzenden Tier, das sich aus lauter 
Hunger gar in ihrem Gehirn verbeißen würde.17 

Den Höhepunkt erlebte die hysterische Frau im 19. Jahr-
hundert, als Tausende Frauen mit Anfällen, Lähmungen 
und Halluzinationen in Krankenhäuser und Nervenheil-
anstalten eingeliefert wurden. Sie stellten die behandeln-
den Ärzte vor Rätsel. Die Männer konnten keine organi-
schen Ursachen für die Zustände der Frauen feststellen. 
Mit allerlei Praktiken wurde experimentiert, mitunter 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   23uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   23 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



24

auch mit Genitalverstümmelungen. So behauptete etwa 
im Jahr 1882 Nikolaus Friedreich, Ordinarius für Patholo-
gie in Heidelberg, die Hysterie durch die Entfernung der 
Klitoris heilen zu können. Bis ins 20. Jahrhundert hielt 
die Medizin im Westen an der Klitoridektomie fest. Erst 
mit dem zunehmenden Erfolg der Psychoanalyse sah 
man davon ab. 

Eine nicht unerhebliche Rolle spielte in diesem Zusam-
menhang auch der Kolonialismus, wie der Amerikanist 
Norbert Finzsch recherchierte. Die „‚Entdeckung‘ der 
Klitoridektomie unter den kolonialisierten Völkern vor 
allem Afrikas“ habe dazu beigetragen, von der plötz-
lich als barbarisch wahrgenommenen Praxis Abstand 
zu nehmen. Man wollte so die Überlegenheit der „zivi-
lisierten weißen Rasse“ gegenüber den Kolonialisierten  
untermauern.18 

Heul doch – aber nur wie ein Mann
Dank Freud und kolonialistischem Dünkel ist zwar die 
Genitalverstümmelung aus den Operationssälen der 
westlichen Hemisphäre verschwunden, die Vorstellung 
der hysterischen Frau hingegen nicht. Von ihr hat sich die 
Medizin bis heute nicht verabschiedet. 

Mit fatalen Folgen. 

Sätze wie „Das ist alles nur in Ihrem Kopf“ oder „Das bil-
den Sie sich nur ein“ hören Frauen immer wieder, wenn 
sie bei Beschwerden um Hilfe ansuchen.

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   24uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   24 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



25

Frauen bekommen im Gegensatz zu Männern eher Be-
ruhigungsmittel verabreicht als Schmerzmedikamente, 
wenn sie über Schmerzen klagen.19 Haben sie Bauch-
schmerzen, warten sie in der Notaufnahme der in Regel 
65 Minuten, bis sie untersucht werden, Männer hingegen 
nur 49 Minuten.20 

Der Sexismus ist tief verankert in der Medizin. Wie in 
allen Bereichen der Gesellschaft, wird auch hier die 
halbe Weltbevölkerung systematisch ignoriert, wie die 
britische Journalistin Caroline Criado Perez dokumen-
tiert. „Fast die gesamte Menschheitsgeschichte ist eine 
große Datenlücke“, beginnt sie ihr Buch Invisible Wo­
men. Der Mann wird als Standard angenommen, an ihm 
wird getestet, von ihm werden Daten bis ins letzte Detail 
erhoben. Für ihn wird die Welt entworfen, egal ob das 
Klavier, Straßenzüge, Smartphones, Spracherkennungs-
programme, Sicherheitsgurte oder Medikamente. 

Alles ist abgestimmt auf den männlichen Körper.21 

Der Mann ist die Norm, die Frau nur eine Abweichung. 
Bis ins 17. Jahrhundert machten sich die Ärzte nicht ein-
mal die Mühe, weibliche Organe extra zu benennen. So 
bezeichneten sie beispielsweise Eierstöcke schlichtweg 
nur als weibliche Hoden, bis europäische Wissenschafter 
genug Haie, Hasen und Raben seziert hatten, um den Un-
terschied der primären Geschlechtsmerkmale ausfindig 
zu machen.22

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   25uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   25 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



26

Nun hat sich zwar die medizinische Semantik weiter-
entwickelt, die Praxis nicht unbedingt. Sie behandelt den 
weiblichen Körper nach wie vor als Anomalie. Egal ob 
beim Herzinfarkt oder beim Autismus, solange sich die 
Beschwerden einer Frau nicht exakt so zeigen wie die 
eines Mannes, gelten ihre Symptome als atypisch und sie 
läuft Gefahr, falsch oder gar nicht behandelt zu werden. 

Als „Yentl-Syndrom“ wird dieses Phänomen bezeichnet. 
Benannt nach der Figur Yentl aus dem gleichnamigen 
Film, in dem Barbra Streisand ein jüdisches Mädchen 
spielt, das sich als Junge verkleidet, um den Talmud in 
einer Jeshiva studieren zu können. Übersetzt auf die 
Medizin bedeutet das Syndrom, dass eine Frau nur dann 
entsprechend medizinisch versorgt wird, wenn ihre 
Symptome sich genauso äußern wie bei einem Mann. 
Doch der weibliche Körper funktioniert nicht wie der 
männliche. Er zeigt nicht dieselben Krankheitssymptome 
wie der männliche. Etwa bei einem Herzinfarkt. Bei Män-
nern kündigt er sich mit Schmerzen in der Brust und im 
linken Arm an, bei Frauen nicht. Bei ihnen macht er sich 
mit Übelkeit, Bauchschmerzen, Kurzatmigkeit und Über-
müdung bemerkbar.23 Die Wahrscheinlichkeit, dass Ärzte 
die Symptome bei Frauen fehlinterpretieren, liegt bei  
50 Prozent, da es sich für die meisten um „atypische“ An-
zeichen handelt. 

Die Folge: Herzinfarkte bleiben bei Frauen unentdeckt 
oder werden zu spät erkannt, was tödlich enden kann. 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   26uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   26 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



27

Auch die richtige Medikation ist für Frauen eine Glücks-
sache. Die meisten Medikamente werden fast ausschließ-
lich an Männern getestet. In vielen Fällen stellt sich her-
aus, dass sie auf Frauen nicht die gewünschte oder keine 
Wirkung haben.

Aber das wird in Kauf genommen. Da kann Anna so laut 
schreien, wie sie will. 

Und Fatima braucht es gar nicht erst probieren.

Alles nur in deinem Schwarzen Kopf
„Each diagnosis took years to obtain. I have been gaslit 
by the medical community my entire life. My pain and 
knowledge of my body has been questioned at every turn 
by white doctors whose education has been historically 
steeped in anti-blackness.”24 

 
Das beschreibt die Autorin Jazmine Joyner in ihrem Es-
say Nobody believes that black women are in pain, and 
it’s killing us. Darin analysiert sie ihre Erfahrungen als 
Schwarze Frau im amerikanischen Gesundheitssystem. 
Oft verwendet sie dabei den Ausdruck „Gaslighting“. Er 
ist entlehnt aus dem Theaterstück Gas Light des briti-
schen Dramatikers Patrick Hamilton aus dem Jahr 1938. 
Darin will der Protagonist seiner Frau weißmachen, dass 
ihre Wahrnehmung, das Gaslicht hätte sich entzündet, 
nur eine Wahnvorstellung sei. Heute wird der Begriff 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   27uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   27 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



28

verwendet, um eine Form von psychischer Gewalt und 
Missbrauch zu bezeichnen, in dem ein Täter die Wahr-
nehmung der Realität seines Opfers permanent in Frage 
stellt und mit dieser Art der Manipulation sukzessive 
zermürbt. Für Minderheiten ist Gaslighting Teil ihrer Re-
alität, wie Joyner betont: 

„I am gaslit into believing it’s all in my head, that 
nothing is wrong with me and my pain is tolerable. While 
I see the white patients in the beds next to me receive su-
perior care, pain meds, and human decency, I am told to 
leave.”

Doch es ist nicht nur in ihrem Kopf. Die Zahlen geben ihr 
Recht. Schwarze werden öfter ignoriert25, bekommen 
weniger Medikamente und bekommen seltener weiter-
führende Behandlungen26, wenn sie exakt über die glei-
chen Schmerzen klagen wie Weiße.

2015 hat das Bostoner Brigham and Women’s Hospi-
tal untersucht, wie weiße und nicht-weiße Patienten mit 
Bauchschmerzen in der Notaufnahme behandelt werden. 
Schwarze hatten eine 22 bis 33 Prozent geringere Wahr-
scheinlichkeit Schmerzmittel zu bekommen als Weiße.27

Zu diesem Ergebnis kam auch die Wissenschafterin 
Salimah H.Meghani an der University of Pennsylvania 
School of Nursing. Sie hat Forschungsergebnisse der ver-
gangenen 20 Jahre zur Behandlung Schwarzer Patienten 
ausgewertet. Sie stellte fest, dass die Wahrscheinlichkeit, 
dass Schwarze Frauen und Männer bei Migräne, Rücken- 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   28uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   28 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



29

und Bauchschmerzen Opioide verschrieben bekämen, 
um 34 Prozent geringer sei als bei Weißen. Selbst nach 
Operationen würden Schwarze im Schnitt um 14 Prozent 
weniger Schmerzmedikamente bekommen.28 

Als Gründe für die diskriminierende Praxis werden 
mitunter rassistische Vorurteile angeführt. So ist die 
Annahme einiger Mediziner, dass Schwarze nur auf „Pil-
lenjagd“ seien, um entweder ihre eigene Sucht zu befrie-
digen oder gar um die Medikamente weiterzuverkaufen.

Hinzu kommt eine weitere verstörende Annahme, die 
dazu führt, dass das Gesundheitspersonal die Schmerzen 
von Angehörigen von Minderheiten nicht ernst nimmt. 
Einige Mediziner haben sich immer noch nicht aus dem 
Mindset zu Zeiten der Sklaverei gelöst. So glauben sie, 
dass Schwarze weniger schmerzempfindlich seien als 
Weiße. In einer Studie der University of Virginia wurden 
222 weiße Medizinstudenten mit einigen Fragen konfron-
tiert, etwa ob Schwarze weniger schnell altern würden 
als Weiße, ob ihre Nervenenden weniger sensibel seien 
und ob ihr Blut schneller gerinnen würde als das von 
Weißen. Die Hälfte der Befragten bejahte diese Falsch-
aussagen.29 

Nun sind einige, vor allem in Europa, geneigt zu sagen, 
dass sich diese rassistischen Annahmen ausschließlich 
auf die USA beschränken würden, auf dieses hinterwäld-
lerische Amerika mit seiner verkorksten Geschichte aus 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   29uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   29 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



30

Rassenunruhen, Ungleichheit und Turbokapitalismus, 
wo es leicht einmal passieren kann, dass einer verreckt, 
wenn er nur die falsche Hautfarbe und zu wenig Geld auf 
dem Konto hat. 

Doch auch im deutschsprachigen Raum ist das Gesund-
heitspersonal vor solchen Annahmen nicht gefeit. Hier 
dominiert das Bild der expressiven Südeuropäerin, die 
mit ihrem Leid nur die Aufmerksamkeit auf sich ziehen 
möchte. Von „Mama-mia-Syndrom“, „Morbus Bosporus“ 
oder „Morbus Balkan“ ist dann die Rede, wenn Pflegeper-
sonal „die kulturelle Dimension des subjektiven Schmerz-
empfindens von Schmerzpatienten“30 kommentiert.

„So ist es in unserer westeuropäischen Kultur üblich, 
Gefühle in der Öffentlichkeit unter Kontrolle zu halten, 
ein selbstbeherrschtes Verhalten zu zeigen und auch den 
Schmerz nicht expressiv zum Ausdruck zu bringen“31, 
schreibt Ulrike Lenthe, Lehrerin für Gesundheits- und 
Krankenpflege sowie Krankenhausmanagerin und Pfle-
gedirektorin eines Altenheims in Bruck an der Leitha, 
in einem Aufsatz. „Im Gegensatz dazu ist es in anderen 
Kulturen sozial akzeptiert, spontane Gefühle zu zei-
gen und Schmerzen stärker zu präsentieren als wir es 
tun.“ Aufgrund der eigenen soziokulturellen Sichtweisen 
könnte für das heimische Pflegepersonal eine „expressive 
Schmerzäußerung“, wie sie etwa von Personen aus dem 
Mittelmeerraum oder dem Nahen Osten wahrgenommen 
wird, daher als „befremdlich oder sogar als Normen-

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   30uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   30 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



31

überschreitung“ angesehen werden und würde als Über-
treibung abgetan. Mitunter würden solche Patienten gar 
als Simulanten abgestempelt. 

Um kulturbedingte Missverständnisse zu vermeiden, 
müsste das Personal in interkultureller Kompetenz ge-
schult werden, so der wohlmeinende Appell. Psychologen 
der Paracelsus Medizinischen Privatuniversität am Klini-
kum Nürnberg haben 2016 ein Programm zur Schmerz-
bewältigung entwickelt, das speziell auf die Bedürfnisse 
türkischer Frauen zugeschnitten ist. Sandra Venkat, die 
leitende Psychologin der Nürnberger Schmerztageskli-
nik, stellte das Konzept in einem Fachartikel vor. Es wird 
davon ausgegangen, dass muslimischen Frauen der Zu-
sammenhang zwischen Psyche und Schmerz, „wie er in 
der westlich medizinischen Welt vertreten“ wird, nicht 
vertraut ist und sie „in der Regel“ ihre Schmerzen „als 
Ausdruck körperlicher Probleme oder als Prüfung von 
Allah“ verstehen, die man erdulden muss. Daher versu-
chen die Psychologen unter anderem „die wichtige Res-
source Religion“ in ihrem Konzept zu nutzen. Sie wollen 
die Patientinnen aus ihrer „Opferhaltung“ – Allah will es 
so – befreien und mittels der Religion – im Koran stehe, 
man müsse den eigenen Körper schützen – die Frauen 
animieren, aktiv dazu beizutragen, ihren Zustand zu 
verbessern.32 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   31uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   31 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



32

Nun ist dieser holistische Ansatz – die Berücksichtigung 
der Biografie, Kultur und Religion – in der Behandlung 
durchaus wünschenswert, nur ist es beunruhigend, wenn 
die abgeklopften Faktoren auf Stereotypen beruhen, auf 
deren Basis dann ein Therapieansatz entwickelt werden 
soll. Wie „kompetent“ sich das äußern kann, hat die 
deutsche Schauspielerin Thelma Buabeng bei ihrer an-
throposophischen Frauenärztin erlebt. Buabeng, deren 
Familie aus Ghana stammt, bekam folgenden medizini-
schen Ratschlag, als sie der Ärztin von ihren Schmerzen 
berichtete: 

„Frau Buabeng, Sie müssen gar nicht weiterreden. Das 
ist ganz typisch bei afrikanischen Frauen. Sie tragen den 
Schmerz der afrikanischen Frau in Ihrem Becken. Skla-
verei, Kolonialismus, Vergewaltigung.“ Buabeng solle 
doch, wenn sie zu Hause sei, Trommelmusik anmachen, 
„das mache sie sicher so gern“, und den Schmerz einfach 
rausschütteln.33 

Es wird klar, dass nicht nur eine Rolle spielt, wer seine 
Schmerzen kommuniziert und in welcher Lautstärke, 
sondern auch von wem sie mit welcher Erwartungshal-
tung gehört, interpretiert und ernst genommen wird. 
Das bestimmt über die Wirkung des Pathos. Und die ist 
letztlich auch einem weiteren wesentlichen Faktor ge-
schuldet, nämlich ob es sich um Pathos von „unseres-
gleichen“ handelt oder nicht, wie die Wissenschafterin 
Salimah H. Meghani konkretisiert: „A lot of work in the 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   32uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   32 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



33

social sciences has shown that you’re more empathetic to 
people in your in-group than your out-group.”34 

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   33uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   33 19.01.21   10:0619.01.21   10:06



Gedruckt mit freundlicher Unterstützung  

durch die Kulturabteilung der Stadt Wien

www.kremayr-scheriau.at

ISBN 978-3-218-01256-0

Copyright © 2021 by Verlag Kremayr & Scheriau GmbH & Co. KG, Wien

Alle Rechte vorbehalten

Linolschnitt, Schutzumschlaggestaltung,  

typografische Gestaltung und Satz: Sheila Ehm

Reihen-Konzept & Lektorat: Stefanie Jaksch

Korrektorat: Lucia Marjanović

Druck und Bindung: FINIDR s.r.o., Český Těšín

uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   128uem_Pathos_128S_1C_RZ.indd   128 19.01.21   10:0619.01.21   10:06


