
Peter Neuner

Streiten für die Einheit

Erfahrungen mit der Ökumene
in fünf Jahrzehnten



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder

Umschlagmotiv: Grafik auf der Basis des Ökumene-Logos
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-38956-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83956-6



Inhalt

5

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

A) Im Studium während des Konzils:
Auf dem Weg zur Ökumene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

1. Ein schwieriger Anfang im Priesterseminar . . . . . . . . . 16
2. Auf dem Weg zur Ökumene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
3. In welchem Sinne war das Konzil ökumenisch? . . . . . . 19
4. Das Ökumenische Institut in München . . . . . . . . . . . 31

B) Erste Erfahrungen: Ökumene kontrovers . . . . . . . . . . . . . 37

1. Als Kaplan in der praktischen Pfarrarbeit . . . . . . . . . . 37
2. Die Arbeit an der Promotion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
3. Als wissenschaftlicher Assistent am Ökumenischen

Institut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
4. Das Ämtermemorandum und die Theologie des

kirchlichen Amtes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
a) Das Ringen um einen gemeinsamen Text . . . . . . . . . 46
b) Kontroversen um die Rechtgläubigkeit . . . . . . . . . . 48
c) Sachliche Annäherungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
d) Ein Weg aus dem Priestermangel? . . . . . . . . . . . . . . 54

5. Eucharistie und Eucharistiegemeinschaft . . . . . . . . . . 55
a) Das Drängen der Basis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
b) Theologische Herausforderungen und ihre

Überwindung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
c) Kirchenamtliche Reaktionen: Communio versus

Interkommunion? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
6. Der Plan für ein ökumenisches Zentralinstitut . . . . . . 66



6

C) Schritte zur wissenschaftlichen Qualifikation . . . . . . . . . . 68

1. Die Promotion zu Fragen des katholischen Modernismus 68
2. Die Habilitation über Döllinger als Theologen der

Ökumene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
3. Das Habilitationskolloquium – Ein Papst für alle? . . . . 75

D) Als Professor in Verantwortung für die Ökumene . . . . . . . 82

1. Ein spannungsreicher Weg zur Professur . . . . . . . . . . . 82
2. Als Fundamentaltheologe in Passau . . . . . . . . . . . . . . . 84

a) Die ökumenische Situation in den Nachwirkungen
eines katholischen Milieus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84

b) Als stellvertretender Ökumenereferent . . . . . . . . . . 86
c) Das Lima-Papier . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87
d) Das Lutherjahr 1983 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
e) Ostern auf dem Heiligen Berg Athos . . . . . . . . . . . 90
f) Das Kleine Handbuch der Ökumene . . . . . . . . . . . 94
g) Die Herausforderung von Jerusalem . . . . . . . . . . . . 95
h) Impulse durch den „Fries-Rahner-Plan“ . . . . . . . . . 97
i) Die These vom konfessionellen Grundentscheid . . . 101
j) Die Lehrverurteilungsstudie . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104

3. Zurück in München . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
a) Der Ruf auf den Lehrstuhl für Dogmatik . . . . . . . . 107
b) Die Orthodoxe Ausbildungseinrichtung . . . . . . . . . 109
c) Die Laien in der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
d) Die „Ökumenische Theologie“ . . . . . . . . . . . . . . . . 113
e) Der Deutsche Ökumenische Studienausschuss . . . . 117
f) Der Konziliare Prozess . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
g) Die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre 124
h) Die Herausforderung durch den Jubiläumsablass . . 134
i) Der Schock von Dominus Iesus . . . . . . . . . . . . . . . . 137

Inhalt



7

E) Direktor des Ökumenischen Instituts . . . . . . . . . . . . . . . 140

1. Ernennung zum Direktor des Ökumenischen Instituts 140
2. Das Zentrum für Ökumenische Forschung . . . . . . . . . 143
3. Der Ökumenische Kirchentag in Berlin 2003 . . . . . . . 146

a) Eine wenig ökumenische Vorgeschichte . . . . . . . . . . 146
b) Ökumenische Symbolhandlungen . . . . . . . . . . . . . . 149
c) Kontroversen um die Interkommunion . . . . . . . . . . 150

4. Einheitsvorstellungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
a) Uneins über die Einheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158
b) Traditionelle Einheitsvorstellungen der Kirchen . . . . 159
c) Einheitsmodelle in der Ökumenischen Bewegung . . 163

F) Im aktiven Ruhestand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

1. Die Anerkennung der Taufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170
a) Die Übereinkunft von Magdeburg . . . . . . . . . . . . . . 170
b) Frühkirchliche Entscheidungen . . . . . . . . . . . . . . . . 171
c) Die Reformationszeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

2. Veröffentlichungen zur Ekklesiologie . . . . . . . . . . . . . 176
3. Das Reformationsjubiläum 2017 . . . . . . . . . . . . . . . . 182

a) Luther – omnipräsent . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
b) Der Ertrag des Lutherjahres für die Ökumene . . . . . 186

4. Mein Lutherbuch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
a) Luthers Anliegen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
b) Die Lutherjubiläen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
c) Katholische Lutherbilder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
d) Ökumenische Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
e) Eine gescheiterte Einladung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

Inhalt



8

G) Ertrag und Erwartungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

1. Säkularisierung oder Verbuntung? . . . . . . . . . . . . . . . . 197
2. Konsequenzen für die Ökumene . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

a) Die Gemeinden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
b) Theologinnen und Theologen . . . . . . . . . . . . . . . . 207
c) Die Kirchenleitungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211

3. Ein Ausblick in Zuversicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 222

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226

Inhalt



Vorwort

Zunächst reagierte ich eher skeptisch auf die Einladung, ein Buch über
„Mein Leben für die Ökumene“ zu schreiben. Ich war keine so große
Nummer, dass sich ein solcher Titel nahelegen würde. Ich wurde in
keine der offiziellen Kommissionen berufen, die Konvergenz- und
Konsenstexte ausgearbeitet und veröffentlicht haben und kaum einmal
wurde ich von meiner Kirche zur Beratung herangezogen. Ich habe
Aufgaben im Rahmen der Universität übernommen, die nicht unmit-
telbar mit der Ökumene zu tun hatten, und hatte Kontakte zu Kirchen
in der Dritten Welt, zu Kirchen in der Situation der Verfolgung und zu
Kirchen in Fernost, in denen sich die konfessionelle Problematik ganz
anders darstellt als bei uns. Diese Aktivitäten haben meine Arbeit kaum
weniger bestimmt als mein ökumenisches Engagement.

Andererseits, so ist mir aber auch bewusst geworden, habe ich im
Verlauf der vergangenen mehr als 50 Jahre ökumenische Erfahrungen
gesammelt, die vielleicht nicht einfachhin untergehen sollten, selbst
wenn sie sich zumeist nicht auf hoher kirchlicher oder wissenschaft-
licher Ebene abgespielt haben – oder vielleicht gerade deshalb. Dazu
gehört nicht zuletzt die Tatsache, dass sich Bemühungen, die über-
kommenen Kontroversen zu überwinden, rund alle 20 Jahre wieder-
holen und die Arbeit wieder von vorne beginnt. Neue Akteure treffen
neue Dialogpartner, oft sind sie nur unzulänglich darüber unterrich-
tet, was die Vorgängergeneration bereits bedacht und vielleicht auch
schon geklärt hat. Zudem wurden in den dazwischenliegenden Jah-
ren neue, angeblich noch ungelöste Probleme entdeckt oder auch
nachgeschoben, die nun der Lösung harren. Und vor allem: es gilt
immer wieder neu, Vertrauen aufzubauen, ohne das auch das
schönste Konsensdokument wirkungslos bleibt.

Die umfangreichen Bände „Dokumente wachsender Überein-
stimmung“1 sammeln die Konsens- und Konvergenztexte, die auf

9

1 Dokumente wachsender Übereinstimmung (DwÜ), 4 Bde., Paderborn –
Frankfurt ab 1983.



universalkirchlicher Ebene zwischen den verschiedenen Kirchen ver-
abschiedet werden konnten. Diese Dokumente wurden immer um-
fangreicher, die Zeiträume, die die einzelnen Bände abdecken, immer
kürzer. Kardinal Kasper hat sich in seinem Buch „Harvesting the
fruits“2 das Ziel gesetzt, die gewonnenen Ergebnisse vor dem Verges-
sen zu bewahren. In-via-Erklärungen sollten festhalten, wie weit die
Kirchen auf ihrem Weg zur Einheit schon fortgeschritten sind, auch
wenn sie das Ziel noch nicht erreicht haben. Der Ökumenische Ar-
beitskreis evangelischer und katholischer Theologen (ÖAK) hat un-
ter dem Titel „Gemeinsam am Tisch des Herrn“3 ein Votum zur Eu-
charistiegemeinschaft veröffentlicht, das die in diesem Kontext in
zahlreichen internationalen und nationalen Dialogen erreichten
Konvergenzen bündeln und zusammenfassende Auskünfte über die
breit gestreute ökumenische Arbeit zu diesem Thema geben will.
Wäre es nicht sinnvoll – so die Frage, die ich mir stellte –, nicht nur
die Früchte theologischer Dialoge vor dem Vergessen zu bewahren,
sondern auch Erfahrungen festzuhalten, die in der ökumenischen
Arbeit gemacht wurden? Könnten sie nicht dazu beitragen, das öku-
menische Engagement zu beflügeln, sich insbesondere durch Enttäu-
schungen nicht entmutigen zu lassen und Irrwege nicht immer wie-
der erneut zu beschreiten?

Mit dieser Überlegung war ich mit einem Problem konfrontiert,
das mich bereits in meiner Promotionsarbeit beschäftigt und seither
nicht mehr losgelassen hat, bis hin zu dem Graduiertenkolleg über
religiöse Erfahrung, an dem ich in den letzten Jahren meiner aktiven
Zeit an der Universität mitgearbeitet habe: Kann man Erfahrungen
vermitteln, kann man sie weitergeben, kann man aus fremden Erfah-
rungen lernen? Oder muss jede und jeder seine eigenen Erfahrungen
selbst machen, gute ebenso wie schlimme? Gibt es nur die Methode
von trial and error, also die Möglichkeit, aus Schaden klug zu wer-
den, oder lassen sich Erfahrungen aus ihrer individuellen Begrenzung

10

2 Deutsch: Walter Kasper, Die Früchte ernten. Grundlagen christlichen Glau-
bens im ökumenischen Dialog, Leipzig – Paderborn 2011.
3 Dorothea Sattler – Volker Leppin (Hg.), Gemeinsam am Tisch des Herrn. Ein
Votum des Ökumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theo-
logen, Freiburg 2020.

Vorwort



befreien, verallgemeinern und vermitteln? Wahrscheinlich muss man
sich selbst die Finger an einem heißen Ofen verbrannt haben, um zu
wissen, wie sich das anfühlt. Es wäre wohl zu schön, um wahr zu
sein, wenn sich Erfahrungen unmittelbar übertragen ließen und un-
sere Gesellschaft und die Kirchen einen Erfahrungsschatz sammeln
könnten, der sie immer klüger werden ließe.

Von Martin Luther ist der Satz überliefert: „Im deutschen Sprich-
wort sagt man von einem jungen Arzt, dass er einen neuen Friedhof
haben müsse; von einem jungen Juristen, dass er alles in Streitigkei-
ten verwickle; von einem jungen Theologen, dass er die Hölle mit
Seelen fülle. Denn sie wollen alles ohne die Erfahrung, die allein
klug macht, nach ihren Gesetzen und Regeln fertigbringen; darum
laufen sie an und irren, sehr dem Menschen zum Schaden wie der
Sache“4. Experientia facit theologum, die Erfahrung macht den Theo-
logen und sie allein macht klug. Einige Erfahrungen habe ich in der
Ökumene in den vergangenen fünf Jahrzehnten und auch schon et-
was länger gewiss gesammelt. Sollte ich nicht doch versuchen, sie
weiterzugeben?

Denn selbst wenn sich Erfahrungen nicht einfachhin übertragen
und lernen lassen, wenn sie nicht allgemeinverbindlich sind wie
strikte Beweise, so ist es doch unbezweifelt, dass man Erfahrungen
mit Erfahrungen und an ihnen machen kann. Literatur lebt davon.
Ein Schriftsteller schreibt, weil er die berichteten Erfahrungen nicht
nur für sich selbst, sondern auch für potentielle Leser für bedeutsam
erachtet. Man kann Erfahrungen erzählen, kann über sie berichten,
und der Hörer und Leser kann daran seine eigenen Erfahrungen ma-
chen. Aber es sind neue, es sind seine Erfahrungen, die dabei entste-
hen, und Erzähler und Autor haben es nicht in der Hand, wie sie sich
zu dem verhalten, wovon sie berichten. Der Autor ist nicht mehr
Herr seines Textes.

Von der Etymologie her verweist der Begriff Erfahrung auf Fah-
ren, auf Unterwegs-Sein. In der Theologie scheint das Wort Fuß ge-
fasst zu haben in der Situation von Vertreibung und Exil, als man
auswandern musste und Sicherheiten zerbrochen sind. Unbehaust-

11

4 WA 42, S. 505.

Vorwort



sein und Heimatlosigkeit stehen an der Wurzel des Begriffs. Es gilt,
eine Sache kennenzulernen, indem man sie er-fährt, er-wandert,
sich ihr aussetzt. Erfahren wird man nicht dadurch, dass man wohl-
behütet und beschützt am Ort sitzen bleibt und nichts an sich heran-
lässt, sondern indem man sich in die Fremde begibt, weggeht, fährt,
Neues wagt, auch wenn es sich noch nicht hat bewähren können. Da-
rum hängen wohl auch die Begriffe Erfahrung und Gefahr zusam-
men, nicht allein in der deutschen Sprache. Wer nichts wagt, wer
sich nicht selbst aufs Spiel setzt, der erfährt auch nichts. Zumeist
tun Erfahrungen weh, sie sind nicht billig zu haben. Aus einer Erfah-
rung kommt man anders heraus, als man in sie hineingegangen ist,
das unterscheidet sie vom Erlebnis. Erfahrungen prägen, verändern,
und man hat es nicht im Griff, was sie bewirken, was sie aus einem
machen. Sich auf Erfahrungen einzulassen ist immer auch ein Aben-
teuer, es erfordert Mut.

Erfahrung beinhaltet ein subjektives Moment, sie zeigt ein Modell
der Wirklichkeit, in das man aktiv mit eingeht. Schon der Sprach-
gebrauch verrät es, Erfahrungen werden nicht nur gesammelt, son-
dern auch gemacht. In diesem individuell-subjektiven Charakter
stellen sie Autoritäten in Frage. Gegen die Aussage: „Ich habe die Er-
fahrung gemacht, …“ können sich universal gültige Argumente nur
schwer behaupten. Für die verfassten Kirchen stellt die Berufung auf
Erfahrung immer eine Herausforderung dar. Die Mystiker, Spiritua-
listen, Schwärmer, Modernisten standen zumeist am Rande der Kir-
che, waren beargwöhnt oder wurden verdrängt.

Dabei entzünden sich Erfahrungen an Gegenständen, man macht
sie mit Personen, mit Texten, Gesellschaften, Kirchen und ihren Got-
tesdiensten und mit Büchern. Ökumenische Erfahrungen ereignen
sich vor allem in der Auseinandersetzung mit abweichenden Über-
zeugungen, in Herausforderungen und Kontroversen. Besonders prä-
gend und nachhaltig sind Enttäuschungen. Sosehr Erfahrungen indi-
viduell geprägt sind, sie ereignen sich in der Begegnung mit Inhalten,
besonders mit sperrigen Wirklichkeiten, die sich nicht in den eigenen
Verstehenshorizont eingliedern lassen. Für die religiöse Erfahrung ist
es konstitutiv, einer Wirklichkeit zu begegnen, das unterscheidet sie
von der Illusion. Wenn ich hier über ökumenische Erfahrungen be-
richte, soll es jedenfalls nicht um mich gehen, sondern um die Sache,

12

Vorwort



den Gegenstand. Inhalt des Buches ist die Ökumene, die Suche nach
der Einheit der christlichen Kirchen, und nur aus dieser Perspektive
möchte ich berichten, wie ich dieser Herausforderung begegnet bin
und was sie aus mir gemacht hat. Keinesfalls will das Buch eine Auto-
biographie sein. Aber es soll deutlich machen, dass Ökumene nicht
eine trockene Schreibtischgelehrsamkeit ist, sondern dass sie Men-
schen betreffen und Biographien prägen kann.

Bei der überwiegenden Zahl der Texte und der Ereignisse, auf die
ich hier zu sprechen komme, war ich in der Entstehung nicht betei-
ligt. Aber sie haben mich herausgefordert, ich musste mich ihnen
stellen. Ich habe über sie referiert und geschrieben, versucht sie in
den Kirchen und in der Öffentlichkeit bekannt und plausibel zu ma-
chen, ihre theologischen Implikationen aufzuzeigen und die Kon-
sequenzen zu umreißen, die sich eröffnen, wenn man sie ernst
nimmt. Ich habe für sie gestritten oder sie zurückgewiesen und kriti-
siert. Vor allem habe ich bemängelt, wenn die Kirchen die in den Do-
kumenten erschlossenen Möglichkeiten zu ökumenischer Verständi-
gung nicht rezipiert haben. Auf diese meine Darlegungen und
Reaktionen greife ich in diesem Buch zurück, verweise auf Aufsätze
und zitiere aus Texten, die ich publiziert habe und die oft nicht die
Resonanz gefunden haben, die sie nach meiner Überzeugung ver-
dient hätten. Ich wurde nie daran gehindert, eine von kirchenamtli-
cher Seite eventuell abweichende Überzeugung zu publizieren, kaum
einmal wurde ich kritisiert, sehr viel häufiger totgeschwiegen. Weil es
um die Sache geht, durchbreche ich verschiedentlich den histori-
schen Ablauf und fasse die Probleme zusammen, die sich mir im
Laufe der Jahrzehnte immer wieder gestellt haben. Wenn ich hier
häufig auf eigene Veröffentlichungen zurückgreife, ist das von der
Themenstellung des Buches bedingt und wenn ich aus eigenen Tex-
ten zitierte, möge das nicht der Unsitte der Selbstzitation zugeschrie-
ben werden, sondern der Bemühung, dem Verdacht eines Plagiats zu
entgehen, ein Vorwurf, der inzwischen auch auf einen nicht aus-
gewiesenen Rückgriff auf eigene Publikationen angewandt wird.

Selbst wenn sich die Gliederung des Buches an Stationen meines
beruflichen Lebens orientiert, so soll diese lediglich zeigen, wie ich
den ökumenischen Herausforderungen begegnet bin, die natürlich
unabhängig sind von meiner Biographie. Dennoch geht es um Erfah-

13

Vorwort



rungen, die ich gemacht habe. Nicht alles, was ökumenisch bedeut-
sam war, ist für mich zu einer persönlichen Erfahrung geworden.
Was in diesem Buch nicht vorkommt, wird damit nicht für unbedeu-
tend erklärt. Ich hoffe, dass die Erinnerungen, von denen ich hier be-
richte, zutreffend sind, persönlich geprägt sind sie jedenfalls. Ich
schreibe hier keine der Objektivität und wissenschaftlichen Stan-
dards verpflichtete Geschichte der Ökumenischen Bewegung. Doch
ich hoffe, dass die Erinnerungen einen kleinen Beitrag zu einer sol-
chen erbringen. Und vor allem hoffe ich, dass sich daran Erfahrun-
gen anschließen können, die, um nochmals das Luther-Zitat auf-
zugreifen, heutige Akteure in der Ökumenischen Bewegung klug
werden lassen.

Die Erinnerungen, die ich hier aufgreife, habe ich vorwiegend in
der katholischen Kirche gemacht. Wenn nicht ausdrücklich anders
gesagt, ist sie gemeint, wenn ich einfachhin von Kirche spreche. Ich
habe dabei nicht die Absicht, anderen Kirchen und kirchlichen Ge-
meinschaften ihr Kirchesein abzusprechen.

Im Dezember 2010, bei einem Symposion von ehemaligen Stu-
dierenden an der Dormitio Abtei in Jerusalem5 hat Achim Budde,
damals Direktor auf der Burg Rothenfels und Gastgeber des Treffens,
Harding Meyer und mich als „Altmeister der Ökumene“ begrüßt.
Für Harding Meyer erschien mir diese Bezeichnung als angemessen,
aber für mich? Inzwischen sind 10 Jahre vergangen, Harding Meyer
ist verstorben, Budde ist Direktor der Katholischen Akademie in
Bayern und ich bin nicht nur, wie man so schön beschönigend sagt,
älter, sondern ich bin alt geworden. Gerade deshalb möchte ich über
meine ökumenischen Erfahrungen der vergangenen 50 Jahre berich-
ten, in der Hoffnung, dass sie zu neuen Erfahrungen anregen.

Ich bedanke mich bei Weggefährten und Freunden, die mir in der
Ökumene begegnet sind, insbesondere bei denen, die in der Arbeit an
diesem Buch meinen Erinnerungen nachgeholfen haben. Viele, denen
ich hier Dank abstatten müsste, sind nicht mehr am Leben. Meinen
Dank sagen möchte ich insbesondere Andreas Batlogg, Gudrun Stein-

14

5 Dokumentiert in: Achim Budde – Oliver Schuegraf (Hg.), Ökumene retten!
Symposion der Burg Rothenfels und des Forum Studienjahr Jerusalem, Münster
2012.

Vorwort



eck, Athanasios Vletsis und Gunther Wenz sowie Clemens Carl vom
Verlag Herder, bei dem ich mich bei der Publikation in guten Händen
wusste.

München, November 2020 Peter Neuner

15

Vorwort



A) Im Studium während des Konzils:
Auf dem Weg zur Ökumene

Es war mir nicht in die Wiege gelegt, in meinen alten Tagen einen
Rückblick auf ökumenische Erfahrungen zu schreiben. Ich bin in ei-
ner eher traditionell katholischen Familie aufgewachsen, meine El-
tern waren beide Lehrer, die ihre Religion praktizierten, in erster Li-
nie wohl aus Gewissenhaftigkeit und als Pflichterfüllung. Obwohl ich
meine Kindheit und meine Jugendjahre in München verlebt habe,
waren Kontakte zu evangelischen Altersgenossen eher die Ausnahme.
Ich besuchte ganz selbstverständlich eine katholische Konfessions-
schule, wurde Ministrant, später Oberministrant und habe in der
Pfarrjugend eine recht traditionelle Beheimatung in der katholischen
Kirche erfahren. Mit evangelischen Gleichaltrigen kamen wir von
Zeit zu Zeit bei Sportveranstaltungen zusammen, geprügelt haben
wir uns mit ihnen nicht, oder jedenfalls nicht wegen religiöser Diffe-
renzen.

Im Gymnasium waren wir konfessionell gemischt, in meiner
Klasse waren die Katholiken in der Minderheit. Spannungen sind da-
raus nicht entstanden. Ich besuchte ein naturwissenschaftliches
Gymnasium, damals Oberrealschule genannt. Die Segnungen einer
klassisch humanistischen Bildung sind mir dadurch entgangen, dafür
wurde mir ein Interesse an naturwissenschaftlichen Fragestellungen
vermittelt, das mich auf Dauer geprägt hat.

1. Ein schwieriger Anfang im Priesterseminar

Nach dem Abitur bin ich im Herbst 1960 in das Priesterseminar in
Freising eingetreten. Kardinal Wendel, der am Silvestertag dieses Jah-
res plötzlich verstarb, hatte durchgesetzt, dass ein Neubau am Ort
des alten Priesterseminars wiederum auf dem Domberg in Freising
errichtet wurde, obwohl die Existenz der dortigen Philosophisch-
Theologischen Hochschule bereits sehr umstritten war. Das Haus

16



war noch nicht fertig und die meisten der rund 130 Seminaristen
hatten ihre Unterkunft verstreut in der Stadt. Nur wir als der erste
Kurs waren im alten Seminar eher notdürftig untergebracht. Im Stu-
dierraum waren wir zu zehnt einquartiert, der Schlafsaal war nach
meiner Erinnerung mit rund 25 Betten bestückt, private Bereiche
gab es nicht. Ich erinnere mich an meine Suche von Orten, an denen
man für sich und ungestört studieren und nachdenken konnte. Die
Bibliotheken hatten nur begrenzte Öffnungszeiten. Im Sommer bo-
ten sich der Garten und der Kreuzgang des Domes an, im Winter
blieb die Suche oft erfolglos.

Ein Jahr nach meinem Eintritt ins Priesterseminar war der Neu-
bau bezugsfertig, jeder bekam ein Einzelzimmer – ein gewaltiger
Fortschritt. Das Haus war neu, ein neuer Geist ist jedoch nicht einge-
zogen. Jetzt, ein Jahr vor Beginn des II. Vatikanischen Konzils, wollte
man die traditionelle Seminarerziehung noch einmal mit Macht
durchsetzen, etwa mit der Pflicht, alle Vorlesungen an der Hoch-
schule zu besuchen, mit vorgegebenem Tagesablauf, festen Studier-
zeiten, knapp bemessener Freizeit und der Schwellenregel, die Besu-
che im Zimmer von Mitstudenten untersagte. Sogar Radios waren
verboten. Ökumene war kein Thema, nicht einmal als Gegenstand
der Kontroverse. Als Seminaristen waren wir auf dem Freisinger
Domberg weithin unter uns, abgeschottet in einer sehr künstlichen
Atmosphäre, soweit als möglich unberührt von den Herausforderun-
gen von Welt und Zeit. Auch alle Probleme und Ärgerlichkeiten, die
nicht ausgeblieben sind, wurden in diesem engen Rahmen aus-
gekocht. Ich wundere mich heute, dass ich das damals, wenn auch
widerwillig, akzeptiert habe, und ich muss gestehen, stolz bin ich da-
rauf nicht. Bei der Einweihung des Neubaus sprach Kardinal Döpf-
ner, inzwischen Erzbischof von München und Freising, von den gro-
ßen Fenstern des Hauses und ermunterte uns, hinauszuschauen,
auch nach dem 40 km entfernten München. Ich hatte schon damals
den Eindruck, dass er mit dem Seminarneubau in Freising nicht
glücklich war. Die Entscheidung dafür war vor seiner Zeit als Bischof
von München gefallen.

17

Ein schwieriger Anfang im Priesterseminar



2. Auf dem Weg zur Ökumene

Nach Abschluss der vier Semester Philosophie in Freising nahm ich
das theologische Studium an der Universität München auf. Ich erin-
nere mich an das erste Hauptseminar, das ich im Wintersemester
1962/63 in Fundamentaltheologie bei Heinrich Fries besucht habe.
Es ging um die Theologie des Wunders. Unter den Seminarteilneh-
mern waren Johann Baptist Metz, Jörg Splett, Otto Hermann Pesch,
Johannes Finsterhölzl, Johannes Brosseder. Max Seckler war unmit-
telbar zuvor als Professor nach Passau berufen worden. Einige Jahre
später kamen Karl Lehmann als Assistent von Karl Rahner, Jürgen
Werbick als Doktorand und Harald Wagner als Habilitand dazu. Ich
habe zunächst von den Referaten und den Diskussionen kaum etwas
verstanden, aber es ist mir aufgegangen, dass hier Probleme erörtert
wurden, die bedeutsam waren für die Kirche und für die Existenz
eines Christenmenschen in unserer Welt und Zeit.

Heinrich Fries war 1958 von Tübingen an die Katholisch-Theo-
logische Fakultät in München berufen worden. Seine Antrittsvor-
lesung vom November dieses Jahres stand unter dem Motto „Der
Beitrag der Theologie zur Una Sancta“. Theologie, so führte er aus,
hat dafür zu sorgen, „dass die Frage der Una Sancta als Aufgabe nicht
zur Ruhe kommt, einschläft oder verschüttet wird. Die Theologie hat
für die notwendige Wachheit des Geistes und die heilsame, schöpfe-
rische Unruhe des Herzens zu sorgen. Die Theologie soll der erklärte
Gegner der Gleichgültigkeit, der falschen Sicherheit und der daraus
geborenen Überheblichkeit sein“1. Das waren im November 1958
noch ganz ungewohnte Töne. Das Pontifikat Papst Pius’ XII. lag
noch keine zwei Monate zurück, seine Enzyklika Humani generis
von 1950 mit der Verurteilung der Nouvelle Théologie und sein Ver-
bot, dass katholische Theologen auch nur als Beobachter an den
Vollversammlungen des Ökumenischen Rates der Kirchen in Ams-
terdam 1948 und in Evanston 1954 hätten teilnehmen dürfen, belas-
teten das Klima zwischen den Kirchen noch schwer.

18

1 Heinrich Fries, Der Beitrag der Theologie zur Una Sancta, München 1959, 26.

Im Studium während des Konzils: Auf dem Weg zur Ökumene


