Peter Neuner

Streiten fiir die Einheit

Erfahrungen mit der Okumene
in funf Jahrzehnten

HERDER /)

=4
FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

EWEOC@ FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Grafik auf der Basis des Okumene-Logos

Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-38956-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83956-6



Inhalt

Vorwort .. ...

A) Im Studium wihrend des Konzils:
Auf dem Weg zur Okumene ... ............... .. ..

. Ein schwieriger Anfang im Priesterseminar . . . . . . ...
. Auf dem Weg zur Okumene . . . ... ... ... ... . ..

=W N =
[
B
=
e,
(@)
=
(¢}
=
L
]
=]
(¢}
=
o
=
[N
fo5Y
»
A
B
N,
Q:
=
o
=
(¢}
]
=
(@)
=
~

B) Erste Erfahrungen: Okumene kontrovers . . ... ... ... ..

1. Als Kaplan in der praktischen Pfarrarbeit . ... ... ...
2. Die Arbeit an der Promotion . ... ......... ... ...
3. Als wissenschaftlicher Assistent am Okumenischen
Imstitut ... ... ... ... ..
4. Das Amtermemorandum und die Theologie des
kirchlichen Amtes . ... ...... ... ... ... .. ... ...
a) Das Ringen um einen gemeinsamen Text . . . . ... ..
b) Kontroversen um die Rechtgliaubigkeit ... ... . ...
c) Sachliche Anndherungen. .. ... ... ... ... .. ...
d) Ein Weg aus dem Priestermangel? ... ... ... .. ... .
5. Eucharistie und Eucharistiegemeinschaft ... ... . ...
a) Das Driangender Basis .. ....................
b) Theologische Herausforderungen und ihre
Uberwindung . ... ....... .. .. ... ... . ... ...
¢) Kirchenamtliche Reaktionen: Communio versus
Interkommunion? ... ... ... .
6. Der Plan fiir ein 6kumenisches Zentralinstitut . . . . ..



Inhalt

C) Schritte zur wissenschaftlichen Qualifikation . ... ... .. .

. Die Promotion zu Fragen des katholischen Modernismus
. Die Habilitation tiber Déllinger als Theologen der

Okumene . .. ... ... ... ... ... ... ...
. Das Habilitationskolloquium — Ein Papst fiir alle? . . . .

D) Als Professor in Verantwortung fiir die Okumene . . . . . . .

1. Ein spannungsreicher Weg zur Professur . ... ... .. ..
2. Als Fundamentaltheologe in Passau . . . .. ... ... ...

a) Die 6kumenische Situation in den Nachwirkungen
eines katholischen Milieus . . . ... ... ... .. .. .. .
b) Als stellvertretender Okumenereferent .. ... ... ..
¢) Das Lima-Papier ... ........ ... ... ... ... ..
d) Das Lutherjahr 1983 . ... .. ... .. .. ... .. .. ...
e) Ostern auf dem Heiligen Berg Athos . ... ... .. ..
f) Das Kleine Handbuch der Okumene ...........
g) Die Herausforderung von Jerusalem . .. . ... ... ..
h) Impulse durch den ,Fries-Rahner-Plan“ . . ... .. ..
i) Die These vom konfessionellen Grundentscheid . . .
j) Die Lehrverurteilungsstudie . . ... ...... ... ....

. Zurickin Miinchen . . ... ... ... .

a) Der Ruf auf den Lehrstuhl fiir Dogmatik ... ... ..
b) Die Orthodoxe Ausbildungseinrichtung .. ... .. ..
¢) Die Laien in der Kirche . ... . ... ... ... .. ...
d) Die ,Okumenische Theologie* . ... ... .. .. .. . ..
e) Der Deutsche Okumenische Studienausschuss . . . .
f) Der Konziliare Prozess . . ... ............... ..
g) Die Gemeinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre
h) Die Herausforderung durch den Jubildumsablass . .
i) Der Schock von Dominus lesus . . ... ...........

68
68

69
75

82

82
84

84
86
87
89
90
94
95
97
101
104
107
107
109
110
113
117
120
124
134



Inhalt

E) Direktor des Okumenischen Instituts . ..............

1. Ernennung zum Direktor des Okumenischen Instituts
2. Das Zentrum fiir Okumenische Forschung . .. . ... ..
3. Der Okumenische Kirchentag in Berlin 2003 . ... . ..
a) Eine wenig okumenische Vorgeschichte . . ... ... ..
b) Okumenische Symbolhandlungen . .. ... ... .. ...
¢) Kontroversen um die Interkommunion . . ... ... ..
4. Einheitsvorstellungen . . . ... ... ... .. .. ... ...
a) Uneins iiber die Einheit .. ... ... ... ... .. . . . ..
b) Traditionelle Einheitsvorstellungen der Kirchen . . . .
¢) Einheitsmodelle in der Okumenischen Bewegung . .

F) Im aktiven Ruhestand . . . ... ... ... .. .. ... .. ... ...

1. Die Anerkennung der Taufe . .. ...... ... .. ... ...
a) Die Ubereinkunft von Magdeburg . . .. ... ... .. ..
b) Friithkirchliche Entscheidungen . . ... ... .. . .. ..
¢) Die Reformationszeit . ......................
2. Veroffentlichungen zur Ekklesiologie ... ... .. .. ...
3. Das Reformationsjubildum 2017 .. ... ... .. .. .. .
a) Luther — omniprdsent . ... ... ... .. ... ... . ... .
b) Der Ertrag des Lutherjahres fiir die Okumene . . . . .
4. Mein Lutherbuch . ... ... ... . ... ... ... .. ...
a) Luthers Anliegen . .........................
b) Die Lutherjubilden ... ... .. .. ... ... ... .. ...
¢) Katholische Lutherbilder . . ... ...... ... .......
d) Okumenische Perspektiven . .. ... ... ... .. .. . ..
e) FEine gescheiterte Finladung ... ... ... .. .. ... .

140
143
146
146
149
150
158
158
159
163



Inhalt

G) Ertrag und Erwartungen ... ... ... .. .. ... .. .. ... 197
1. Sikularisierung oder Verbuntung? . .. ...... ... ... . 197

2. Konsequenzen fiir die Okumene . ... .. ... .. .. . .. 204

a) Die Gemeinden . . ... ... ... ... ... ... ..., .. 205

b) Theologinnen und Theologen ......... ... ... 207

¢) Die Kirchenleitungen . ... ... ... ... ... ... .. .. 211

3. Ein Ausblick in Zuversicht .. ........ ... ... .. ... 214
Abkiirzungen . .. .. ... 220
Sachregister ... ...... .. .. ... .. ... .. ... 222
Personenregister . . . ... ... ... ..., 226



Vorwort

Zunichst reagierte ich eher skeptisch auf die Einladung, ein Buch iiber
»Mein Leben fiir die Okumene“ zu schreiben. Ich war keine so grofle
Nummer, dass sich ein solcher Titel nahelegen wiirde. Ich wurde in
keine der offiziellen Kommissionen berufen, die Konvergenz- und
Konsenstexte ausgearbeitet und veréffentlicht haben und kaum einmal
wurde ich von meiner Kirche zur Beratung herangezogen. Ich habe
Aufgaben im Rahmen der Universitit ibernommen, die nicht unmit-
telbar mit der Okumene zu tun hatten, und hatte Kontakte zu Kirchen
in der Dritten Welt, zu Kirchen in der Situation der Verfolgung und zu
Kirchen in Fernost, in denen sich die konfessionelle Problematik ganz
anders darstellt als bei uns. Diese Aktivititen haben meine Arbeit kaum
weniger bestimmt als mein 6kumenisches Engagement.

Andererseits, so ist mir aber auch bewusst geworden, habe ich im
Verlauf der vergangenen mehr als 50 Jahre kumenische Erfahrungen
gesammelt, die vielleicht nicht einfachhin untergehen sollten, selbst
wenn sie sich zumeist nicht auf hoher kirchlicher oder wissenschaft-
licher Ebene abgespielt haben — oder vielleicht gerade deshalb. Dazu
gehort nicht zuletzt die Tatsache, dass sich Bemiihungen, die iiber-
kommenen Kontroversen zu iiberwinden, rund alle 20 Jahre wieder-
holen und die Arbeit wieder von vorne beginnt. Neue Akteure treffen
neue Dialogpartner, oft sind sie nur unzulinglich dariiber unterrich-
tet, was die Vorgdngergeneration bereits bedacht und vielleicht auch
schon gekliart hat. Zudem wurden in den dazwischenliegenden Jah-
ren neue, angeblich noch ungeloste Probleme entdeckt oder auch
nachgeschoben, die nun der Losung harren. Und vor allem: es gilt
immer wieder neu, Vertrauen aufzubauen, ohne das auch das
schonste Konsensdokument wirkungslos bleibt.

Die umfangreichen Binde ,Dokumente wachsender Uberein-
stimmung®! sammeln die Konsens- und Konvergenztexte, die auf

' Dokumente wachsender Ubereinstimmung (DwU), 4 Bde., Paderborn —
Frankfurt ab 1983.



Vorwort

universalkirchlicher Ebene zwischen den verschiedenen Kirchen ver-
abschiedet werden konnten. Diese Dokumente wurden immer um-
fangreicher, die Zeitraume, die die einzelnen Binde abdecken, immer
kiirzer. Kardinal Kasper hat sich in seinem Buch ,Harvesting the
fruits“? das Ziel gesetzt, die gewonnenen Ergebnisse vor dem Verges-
sen zu bewahren. In-via-Erklirungen sollten festhalten, wie weit die
Kirchen auf ihrem Weg zur Einheit schon fortgeschritten sind, auch
wenn sie das Ziel noch nicht erreicht haben. Der Okumenische Ar-
beitskreis evangelischer und katholischer Theologen (OAK) hat un-
ter dem Titel ,,Gemeinsam am Tisch des Herrn“? ein Votum zur Fu-
charistiegemeinschaft veroffentlicht, das die in diesem Kontext in
zahlreichen internationalen und nationalen Dialogen erreichten
Konvergenzen biindeln und zusammenfassende Auskiinfte tiber die
breit gestreute okumenische Arbeit zu diesem Thema geben will.
Wiire es nicht sinnvoll — so die Frage, die ich mir stellte —, nicht nur
die Friichte theologischer Dialoge vor dem Vergessen zu bewahren,
sondern auch Erfahrungen festzuhalten, die in der ckumenischen
Arbeit gemacht wurden? Kénnten sie nicht dazu beitragen, das 6ku-
menische Engagement zu befliigeln, sich insbesondere durch Enttiu-
schungen nicht entmutigen zu lassen und Irrwege nicht immer wie-
der erneut zu beschreiten?

Mit dieser Uberlegung war ich mit einem Problem konfrontiert,
das mich bereits in meiner Promotionsarbeit beschiftigt und seither
nicht mehr losgelassen hat, bis hin zu dem Graduiertenkolleg tiber
religiose Erfahrung, an dem ich in den letzten Jahren meiner aktiven
Zeit an der Universitit mitgearbeitet habe: Kann man Erfahrungen
vermitteln, kann man sie weitergeben, kann man aus fremden Erfah-
rungen lernen? Oder muss jede und jeder seine eigenen Erfahrungen
selbst machen, gute ebenso wie schlimme? Gibt es nur die Methode
von trial and error, also die Moglichkeit, aus Schaden klug zu wer-
den, oder lassen sich Erfahrungen aus ihrer individuellen Begrenzung

2 Deutsch: Walter Kasper, Die Friichte ernten. Grundlagen christlichen Glau-
bens im okumenischen Dialog, Leipzig — Paderborn 2011.

> Dorothea Sattler — Volker Leppin (Hg.), Gemeinsam am Tisch des Herrn. Ein
Votum des Okumenischen Arbeitskreises evangelischer und katholischer Theo-
logen, Freiburg 2020.

10



Vorwort

befreien, verallgemeinern und vermitteln? Wahrscheinlich muss man
sich selbst die Finger an einem heifen Ofen verbrannt haben, um zu
wissen, wie sich das anfiihlt. Es wire wohl zu schon, um wahr zu
sein, wenn sich Erfahrungen unmittelbar iibertragen lieen und un-
sere Gesellschaft und die Kirchen einen Erfahrungsschatz sammeln
kénnten, der sie immer kliiger werden liefie.

Von Martin Luther ist der Satz iiberliefert: ,Im deutschen Sprich-
wort sagt man von einem jungen Arzt, dass er einen neuen Friedhof
haben miisse; von einem jungen Juristen, dass er alles in Streitigkei-
ten verwickle; von einem jungen Theologen, dass er die Holle mit
Seelen fiille. Denn sie wollen alles ohne die Erfahrung, die allein
klug macht, nach ihren Gesetzen und Regeln fertigbringen; darum
laufen sie an und irren, sehr dem Menschen zum Schaden wie der
Sache““. Experientia facit theologum, die Erfahrung macht den Theo-
logen und sie allein macht klug. Einige Erfahrungen habe ich in der
Okumene in den vergangenen fiinf Jahrzehnten und auch schon et-
was langer gewiss gesammelt. Sollte ich nicht doch versuchen, sie
weiterzugeben?

Denn selbst wenn sich Erfahrungen nicht einfachhin tibertragen
und lernen lassen, wenn sie nicht allgemeinverbindlich sind wie
strikte Beweise, so ist es doch unbezweifelt, dass man Erfahrungen
mit Erfahrungen und an ihnen machen kann. Literatur lebt davon.
Ein Schriftsteller schreibt, weil er die berichteten Erfahrungen nicht
nur fur sich selbst, sondern auch fiir potentielle Leser fiir bedeutsam
erachtet. Man kann Erfahrungen erzihlen, kann iiber sie berichten,
und der Horer und Leser kann daran seine eigenen Erfahrungen ma-
chen. Aber es sind neue, es sind seine Erfahrungen, die dabei entste-
hen, und Erzihler und Autor haben es nicht in der Hand, wie sie sich
zu dem verhalten, wovon sie berichten. Der Autor ist nicht mehr
Herr seines Textes.

Von der Etymologie her verweist der Begriff Erfahrung auf Fah-
ren, auf Unterwegs-Sein. In der Theologie scheint das Wort Fuf ge-
fasst zu haben in der Situation von Vertreibung und Exil, als man
auswandern musste und Sicherheiten zerbrochen sind. Unbehaust-

1 WA 42, S. 505.



Vorwort

sein und Heimatlosigkeit stehen an der Wurzel des Begriffs. Es gilt,
eine Sache kennenzulernen, indem man sie er-fihrt, er-wandert,
sich ihr aussetzt. Erfahren wird man nicht dadurch, dass man wohl-
behiitet und beschiitzt am Ort sitzen bleibt und nichts an sich heran-
lasst, sondern indem man sich in die Fremde begibt, weggeht, fihrt,
Neues wagt, auch wenn es sich noch nicht hat bewihren kénnen. Da-
rum hingen wohl auch die Begriffe Erfahrung und Gefahr zusam-
men, nicht allein in der deutschen Sprache. Wer nichts wagt, wer
sich nicht selbst aufs Spiel setzt, der erfihrt auch nichts. Zumeist
tun Erfahrungen weh, sie sind nicht billig zu haben. Aus einer Erfah-
rung kommt man anders heraus, als man in sie hineingegangen ist,
das unterscheidet sie vom Erlebnis. Erfahrungen préigen, verandern,
und man hat es nicht im Griff, was sie bewirken, was sie aus einem
machen. Sich auf Erfahrungen einzulassen ist immer auch ein Aben-
teuer, es erfordert Mut.

Erfahrung beinhaltet ein subjektives Moment, sie zeigt ein Modell
der Wirklichkeit, in das man aktiv mit eingeht. Schon der Sprach-
gebrauch verrit es, Erfahrungen werden nicht nur gesammelt, son-
dern auch gemacht. In diesem individuell-subjektiven Charakter
stellen sie Autoritdten in Frage. Gegen die Aussage: ,,Ich habe die Er-
fahrung gemacht, ...“ konnen sich universal giiltige Argumente nur
schwer behaupten. Fiir die verfassten Kirchen stellt die Berufung auf
Erfahrung immer eine Herausforderung dar. Die Mystiker, Spiritua-
listen, Schwirmer, Modernisten standen zumeist am Rande der Kir-
che, waren beargwohnt oder wurden verdringt.

Dabei entziinden sich Erfahrungen an Gegenstinden, man macht
sie mit Personen, mit Texten, Gesellschaften, Kirchen und ihren Got-
tesdiensten und mit Biichern. Okumenische Erfahrungen ereignen
sich vor allem in der Auseinandersetzung mit abweichenden Uber-
zeugungen, in Herausforderungen und Kontroversen. Besonders pri-
gend und nachhaltig sind Enttduschungen. Sosehr Erfahrungen indi-
viduell geprigt sind, sie ereignen sich in der Begegnung mit Inhalten,
besonders mit sperrigen Wirklichkeiten, die sich nicht in den eigenen
Verstehenshorizont eingliedern lassen. Fiir die religiése Erfahrung ist
es konstitutiv, einer Wirklichkeit zu begegnen, das unterscheidet sie
von der Illusion. Wenn ich hier iiber 6kumenische Erfahrungen be-
richte, soll es jedenfalls nicht um mich gehen, sondern um die Sache,

12



Vorwort

den Gegenstand. Inhalt des Buches ist die Okumene, die Suche nach
der Einheit der christlichen Kirchen, und nur aus dieser Perspektive
mochte ich berichten, wie ich dieser Herausforderung begegnet bin
und was sie aus mir gemacht hat. Keinesfalls will das Buch eine Auto-
biographie sein. Aber es soll deutlich machen, dass Okumene nicht
eine trockene Schreibtischgelehrsamkeit ist, sondern dass sie Men-
schen betreffen und Biographien pragen kann.

Bei der iiberwiegenden Zahl der Texte und der Ereignisse, auf die
ich hier zu sprechen komme, war ich in der Entstehung nicht betei-
ligt. Aber sie haben mich herausgefordert, ich musste mich ihnen
stellen. Ich habe tiber sie referiert und geschrieben, versucht sie in
den Kirchen und in der Offentlichkeit bekannt und plausibel zu ma-
chen, ihre theologischen Implikationen aufzuzeigen und die Kon-
sequenzen zu umreiflen, die sich erdffnen, wenn man sie ernst
nimmt. Ich habe fiir sie gestritten oder sie zurtickgewiesen und kriti-
siert. Vor allem habe ich bemingelt, wenn die Kirchen die in den Do-
kumenten erschlossenen Moglichkeiten zu 6kumenischer Verstindi-
gung nicht rezipiert haben. Auf diese meine Darlegungen und
Reaktionen greife ich in diesem Buch zuriick, verweise auf Aufsitze
und zitiere aus Texten, die ich publiziert habe und die oft nicht die
Resonanz gefunden haben, die sie nach meiner Uberzeugung ver-
dient hitten. Ich wurde nie daran gehindert, eine von kirchenamtli-
cher Seite eventuell abweichende Uberzeugung zu publizieren, kaum
einmal wurde ich kritisiert, sehr viel hdufiger totgeschwiegen. Weil es
um die Sache geht, durchbreche ich verschiedentlich den histori-
schen Ablauf und fasse die Probleme zusammen, die sich mir im
Laufe der Jahrzehnte immer wieder gestellt haben. Wenn ich hier
hiufig auf eigene Veroffentlichungen zuriickgreife, ist das von der
Themenstellung des Buches bedingt und wenn ich aus eigenen Tex-
ten zitierte, moge das nicht der Unsitte der Selbstzitation zugeschrie-
ben werden, sondern der Bemiithung, dem Verdacht eines Plagiats zu
entgehen, ein Vorwurf, der inzwischen auch auf einen nicht aus-
gewiesenen Riickgriff auf eigene Publikationen angewandt wird.

Selbst wenn sich die Gliederung des Buches an Stationen meines
beruflichen Lebens orientiert, so soll diese lediglich zeigen, wie ich
den 6kumenischen Herausforderungen begegnet bin, die natiirlich
unabhingig sind von meiner Biographie. Dennoch geht es um Erfah-

13



Vorwort

rungen, die ich gemacht habe. Nicht alles, was 6kumenisch bedeut-
sam war, ist fiir mich zu einer personlichen Erfahrung geworden.
Was in diesem Buch nicht vorkommt, wird damit nicht fiir unbedeu-
tend erklart. Ich hoffe, dass die Erinnerungen, von denen ich hier be-
richte, zutreffend sind, persénlich geprigt sind sie jedenfalls. Ich
schreibe hier keine der Objektivitit und wissenschaftlichen Stan-
dards verpflichtete Geschichte der Okumenischen Bewegung. Doch
ich hoffe, dass die Erinnerungen einen kleinen Beitrag zu einer sol-
chen erbringen. Und vor allem hoffe ich, dass sich daran Erfahrun-
gen anschlieBen konnen, die, um nochmals das Luther-Zitat auf-
zugreifen, heutige Akteure in der Okumenischen Bewegung klug
werden lassen.

Die Erinnerungen, die ich hier aufgreife, habe ich vorwiegend in
der katholischen Kirche gemacht. Wenn nicht ausdriicklich anders
gesagt, ist sie gemeint, wenn ich einfachhin von Kirche spreche. Ich
habe dabei nicht die Absicht, anderen Kirchen und kirchlichen Ge-
meinschaften ihr Kirchesein abzusprechen.

Im Dezember 2010, bei einem Symposion von ehemaligen Stu-
dierenden an der Dormitio Abtei in Jerusalem® hat Achim Budde,
damals Direktor auf der Burg Rothenfels und Gastgeber des Treffens,
Harding Meyer und mich als ,Altmeister der Okumene“ begriif3t.
Fir Harding Meyer erschien mir diese Bezeichnung als angemessen,
aber fiir mich? Inzwischen sind 10 Jahre vergangen, Harding Meyer
ist verstorben, Budde ist Direktor der Katholischen Akademie in
Bayern und ich bin nicht nur, wie man so schén beschonigend sagt,
ilter, sondern ich bin alt geworden. Gerade deshalb méchte ich iiber
meine 6kumenischen Erfahrungen der vergangenen 50 Jahre berich-
ten, in der Hoffnung, dass sie zu neuen Erfahrungen anregen.

Ich bedanke mich bei Weggefihrten und Freunden, die mir in der
Okumene begegnet sind, insbesondere bei denen, die in der Arbeit an
diesem Buch meinen Erinnerungen nachgeholfen haben. Viele, denen
ich hier Dank abstatten miisste, sind nicht mehr am Leben. Meinen
Dank sagen mochte ich insbesondere Andreas Batlogg, Gudrun Stein-

> Dokumentiert in: Achim Budde — Oliver Schuegraf (Hg.), Okumene retten!
Symposion der Burg Rothenfels und des Forum Studienjahr Jerusalem, Miinster
2012.

14



Vorwort

eck, Athanasios Vletsis und Gunther Wenz sowie Clemens Carl vom
Verlag Herder, bei dem ich mich bei der Publikation in guten Hinden

wusste.

Miinchen, November 2020 Peter Neuner



A) Im Studium wihrend des Konzils:
Auf dem Weg zur Okumene

Es war mir nicht in die Wiege gelegt, in meinen alten Tagen einen
Rickblick auf 6kumenische Erfahrungen zu schreiben. Ich bin in ei-
ner eher traditionell katholischen Familie aufgewachsen, meine El-
tern waren beide Lehrer, die ihre Religion praktizierten, in erster Li-
nie wohl aus Gewissenhaftigkeit und als Pflichterfiillung. Obwohl ich
meine Kindheit und meine Jugendjahre in Miinchen verlebt habe,
waren Kontakte zu evangelischen Altersgenossen eher die Ausnahme.
Ich besuchte ganz selbstverstindlich eine katholische Konfessions-
schule, wurde Ministrant, spiter Oberministrant und habe in der
Pfarrjugend eine recht traditionelle Beheimatung in der katholischen
Kirche erfahren. Mit evangelischen Gleichaltrigen kamen wir von
Zeit zu Zeit bei Sportveranstaltungen zusammen, gepriigelt haben
wir uns mit ihnen nicht, oder jedenfalls nicht wegen religioser Diffe-
renzen.

Im Gymnasium waren wir konfessionell gemischt, in meiner
Klasse waren die Katholiken in der Minderheit. Spannungen sind da-
raus nicht entstanden. Ich besuchte ein naturwissenschaftliches
Gymnasium, damals Oberrealschule genannt. Die Segnungen einer
klassisch humanistischen Bildung sind mir dadurch entgangen, dafiir
wurde mir ein Interesse an naturwissenschaftlichen Fragestellungen
vermittelt, das mich auf Dauer geprigt hat.

1. Ein schwieriger Anfang im Priesterseminar

Nach dem Abitur bin ich im Herbst 1960 in das Priesterseminar in
Freising eingetreten. Kardinal Wendel, der am Silvestertag dieses Jah-
res plotzlich verstarb, hatte durchgesetzt, dass ein Neubau am Ort
des alten Priesterseminars wiederum auf dem Domberg in Freising
errichtet wurde, obwohl die Existenz der dortigen Philosophisch-
Theologischen Hochschule bereits sehr umstritten war. Das Haus

16



Ein schwieriger Anfang im Priesterseminar

war noch nicht fertig und die meisten der rund 130 Seminaristen
hatten ihre Unterkunft verstreut in der Stadt. Nur wir als der erste
Kurs waren im alten Seminar eher notdiirftig untergebracht. Im Stu-
dierraum waren wir zu zehnt einquartiert, der Schlafsaal war nach
meiner Erinnerung mit rund 25 Betten bestiickt, private Bereiche
gab es nicht. Ich erinnere mich an meine Suche von Orten, an denen
man fir sich und ungestort studieren und nachdenken konnte. Die
Bibliotheken hatten nur begrenzte Offnungszeiten. Im Sommer bo-
ten sich der Garten und der Kreuzgang des Domes an, im Winter
blieb die Suche oft erfolglos.

Ein Jahr nach meinem Eintritt ins Priesterseminar war der Neu-
bau bezugsfertig, jeder bekam ein Einzelzimmer — ein gewaltiger
Fortschritt. Das Haus war neu, ein neuer Geist ist jedoch nicht einge-
zogen. Jetzt, ein Jahr vor Beginn des II. Vatikanischen Konzils, wollte
man die traditionelle Seminarerziehung noch einmal mit Macht
durchsetzen, etwa mit der Pflicht, alle Vorlesungen an der Hoch-
schule zu besuchen, mit vorgegebenem Tagesablauf, festen Studier-
zeiten, knapp bemessener Freizeit und der Schwellenregel, die Besu-
che im Zimmer von Mitstudenten untersagte. Sogar Radios waren
verboten. Okumene war kein Thema, nicht einmal als Gegenstand
der Kontroverse. Als Seminaristen waren wir auf dem Freisinger
Domberg weithin unter uns, abgeschottet in einer sehr kiinstlichen
Atmosphire, soweit als moglich unberiihrt von den Herausforderun-
gen von Welt und Zeit. Auch alle Probleme und Argerlichkeiten, die
nicht ausgeblieben sind, wurden in diesem engen Rahmen aus-
gekocht. Ich wundere mich heute, dass ich das damals, wenn auch
widerwillig, akzeptiert habe, und ich muss gestehen, stolz bin ich da-
rauf nicht. Bei der Einweihung des Neubaus sprach Kardinal Dopf-
ner, inzwischen Erzbischof von Miinchen und Freising, von den gro-
Ren Fenstern des Hauses und ermunterte uns, hinauszuschauen,
auch nach dem 40 km entfernten Miinchen. Ich hatte schon damals
den Eindruck, dass er mit dem Seminarneubau in Freising nicht
gliicklich war. Die Entscheidung dafiir war vor seiner Zeit als Bischof
von Miinchen gefallen.



Im Studium wihrend des Konzils: Auf dem Weg zur Okumene
2. Auf dem Weg zur Okumene

Nach Abschluss der vier Semester Philosophie in Freising nahm ich
das theologische Studium an der Universitit Miinchen auf. Ich erin-
nere mich an das erste Hauptseminar, das ich im Wintersemester
1962/63 in Fundamentaltheologie bei Heinrich Fries besucht habe.
Es ging um die Theologie des Wunders. Unter den Seminarteilneh-
mern waren Johann Baptist Metz, Jorg Splett, Otto Hermann Pesch,
Johannes Finsterhélzl, Johannes Brosseder. Max Seckler war unmit-
telbar zuvor als Professor nach Passau berufen worden. Einige Jahre
spiter kamen Karl Lehmann als Assistent von Karl Rahner, Jiirgen
Werbick als Doktorand und Harald Wagner als Habilitand dazu. Ich
habe zunichst von den Referaten und den Diskussionen kaum etwas
verstanden, aber es ist mir aufgegangen, dass hier Probleme erortert
wurden, die bedeutsam waren fiir die Kirche und fir die Existenz
eines Christenmenschen in unserer Welt und Zeit.

Heinrich Fries war 1958 von Tibingen an die Katholisch-Theo-
logische Fakultit in Miinchen berufen worden. Seine Antrittsvor-
lesung vom November dieses Jahres stand unter dem Motto ,Der
Beitrag der Theologie zur Una Sancta“. Theologie, so fiihrte er aus,
hat dafiir zu sorgen, ,,dass die Frage der Una Sancta als Aufgabe nicht
zur Ruhe kommt, einschlift oder verschiittet wird. Die Theologie hat
fiir die notwendige Wachheit des Geistes und die heilsame, schopfe-
rische Unruhe des Herzens zu sorgen. Die Theologie soll der erklirte
Gegner der Gleichgiiltigkeit, der falschen Sicherheit und der daraus
geborenen Uberheblichkeit sein“!. Das waren im November 1958
noch ganz ungewohnte Toéne. Das Pontifikat Papst Pius’ XII. lag
noch keine zwei Monate zuriick, seine Enzyklika Humani generis
von 1950 mit der Verurteilung der Nouvelle Théologie und sein Ver-
bot, dass katholische Theologen auch nur als Beobachter an den
Vollversammlungen des Okumenischen Rates der Kirchen in Ams-
terdam 1948 und in Evanston 1954 hitten teilnehmen diirfen, belas-
teten das Klima zwischen den Kirchen noch schwer.

' Heinrich Fries, Der Beitrag der Theologie zur Una Sancta, Miinchen 1959, 26.

18



