Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Stierle, Karlheinz
Paris denken - Penser Paris

Deutsch-franzdsische Annidherungen

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch 5087
978-3-518-47087-9



suhrkamp taschenbuch 5087



Keine andere Stadt hat mit vergleichbarer Intensitit versucht, ihre eigene
Identitédt in der Literatur zu erfassen, wie Paris. In seinem neuen Buch
analysiert Karlheinz Stierle neue Aspekte der Parisliteratur und schldgt
dabei einen Bogen bis ins 21. Jahrhundert. Dabei geht es ihm auch um
deutsch-franzssische Interferenzen, von Friedrich Schlegel, Rilke und
Balzac bis zu Walter Benjamins beriihmtem Passagenwerk und Peter
Handkes Mein Jahr in der Niemandsbucht als Roman der Pariser Ban-
Lieue.

Karlheinz Stierle, geboren 1936, ist emeritierter Professor fiir Romani-
sche Literaturen und Allgemeine Literaturwissenschaft an der Universi-
tat Konstanz sowie Honorarprofessor an der Universitdt des Saarlandes.
Neben Arbeiten zur Paris-Darstellung verfate er u.a. Monographien
zu Dante, Petrarca und Montaigne.

Von Karlheinz Stierle ist im suhrkamp taschenbuch erschienen:
Der Mythos von Paris. Zeichen und Bewuftsein der Stadr (2021)



Karlheinz Stierle
Paris denken — Penser Paris

Deutsch-franzésische Anndherungen

Suhrkamp



Erste Auflage 2021

suhrkamp taschenbuch 5087

© Suhrkamp Verlag Berlin 2021

Suhrkamp Taschenbuch Verlag

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der

Ubersetzung, des offentlichen Vortrags

sowie der Ubertragung durch Rundfunk

und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert

oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,

vervielfiltigt oder verbreitet werden.

Umschlagabbildung: Johan Barthold Jongkind, Die Seine mit Notre-Dame, 1864,
Ol auf Leinwand, 42 X 56,5 cm, Musée d’Orsay, Paris, Foto: akg-images/Erich Lessing
Umschlaggestaltung: Rothfos & Gabler, Hamburg

Satz: Satz-Offizin Hiimmer GmbH, Waldbiittelbrunn

Druck und Bindung: C.H. Beck, Nérdlingen

Printed in Germany

ISBN 978-3-518-47087-9



Paris denken — Penser Paris

Deutsch-franzssische Anndherungen






Inhalt

Einleitung g

| Penser Paris

StadtbewufBtsein und Pariser Stadtdiskurs 13

Der Tod der groBen Stadt. Paris als neues Rom und neues
Karthago 31

Paris und Berlin: Zwei Hauptstddte des Wissens 63
Phénomenologie der modernen Welt. Balzacs Le Colonel
Chabert g4

Imagindre Rdume. Eisenarchitektur in Paris 140

Paris denken

GroBstadt und Geistesleben. Georg Simmels Begegnung mit
Balzac 183

»Manche freilich miissen drunten sterben«: Hugo von
Hofmannsthals Pariser Weltformel 196

Rilkes Pariser Bilder 216

Walter Benjamin: ein Leser von Paris 247

Abschied von Paris: Peter Handkes Mein Jahr in der
Niemandsbucht und die Entdeckung der Pariser

Banlieue 261

Anmerkungen 277

Nachwers der Erstverdffentlichungen zoq






Einleitung

Die groBe Stadt in ihrer Uberfiille verschlagt die Sprache. Die Stadt
zu denken, ihrer schreibend inne zu sein, entreif3t sie der Stummbheit.
Keine Stadt hat sich so so hellsichtig und erfinderisch im Gedanken
erfaB3t und durch die Jahrhunderte selbst dargestellt wie Paris.

Der erste Teil des Bandes umfal3t fiinf Momente aus der Ge-
schichte des »Penser Paris«, in denen die Stadt sich selbst reflektiert.
Das erste Kapitel, »StadtbewuBtsein und Pariser Stadtdiskurs,
entwirft gleichsam eine Strukturgeschichte der Parisreflexion,
fiir die Paul Valéry die Formel »Penser Paris« gefunden hat. Es
folgt ein Kapitel tiber die ihr eigenes Ende imaginierende Stadt.
Das dritte Kapitel geht auf die revolutiondre und postrevolutionére
»Hauptstadt des Wissens« ein und setzt sie in Bezug zu Berlin, das
nach Pariser Vorbild sich gleichfalls als eine Hauptstadt des Wis-
sens organisiert. Das nachrevolutiondre Paris mit seiner neuen
sozialen Mobilitat, dem Balzac sein monumentales Erzdhlwerk ge-
widmet hat, ist Gegenstand des ndchsten Kapitels. Eine neue Her-
ausforderung fiir das Selbstverstdndnis der Stadt ist schlieBlich
die EHisenarchitektur, deren Innovationen die Physiognomie der
Stadt tiefgreifend verdndert haben.

»Penser Paris« ist die Devise eines Parisdiskurses, in dem die
einzelnen Bemiihungen, Paris zu denken, wie Réder einer grof3en
Denkmaschine ineinandergreifen. »Paris denken« konnte die De-
vise der im zweiten Teil dargestellten deutschsprachigen Hinwen-
dungen zu Paris lauten, die jeweils ein singuléres, einsames Projekt
verfolgen. So entstehen Verdichtungen einer Parisfaszination von
eigenem Anspruch und eigenem Gewicht jenseits der aseptischen
Klischees der Stadt der Liebenden oder des banausischen Geredes

von Paris als »Museum«.



Einleitung

Georg Simmels fundamentaler Aufsatz »Die GroBstadte und das
Geistesleben« und seine Philosophie des Geldes sind nicht denkbar
ohne Balzacs Comédie humaine und seine Phanomenologie des Pa-
riser L.ebens im Zeichen des alles beherrschenden Geldes. Das erste
Kapitel schliisselt diese wesentliche Beziehung auf. Hugo von Hof-
mannsthals poetische Weltformel »Manche freilich« hat ithren Grund
gleichfalls in Balzacs Paris. Rainer Maria Rilke hat in der Begeg-
nung mit Paris, der Dichtung Baudelaires und Rodins Kunst erst
eigentlich seine poetische Identitdit gewonnen Dies ist der Gegen-
stand des dritten Kapitels. Walter Benjamin hat als ein denkender,
griibelnder Leser in neuen Lesevollziigen die Lesbarkeit der »Haupt-
stadt des 19. Jahrhunderts« erschlossen. Peter Handkes Roman
Mein Jahr in der Niemandsbucht ist ein Abschied von Paris, der
von den imagindren Energien des »Penser Paris« lebt und mit der
Banlieue von Paris, die der Parisdiskurs ausgegrenzt hatte, ein neu-

es Feld der Parisimagination eréffnet.



Penser Paris






1 Stadtbewufltsein und Pariser Stadtdiskurs

Unter den groen Gegenstidnden der Philosophie fehlt die Stadt.
Die Philosophen vom Fach kennen sie nicht. Wire der Grund dafiir,
daB Philosophie und Stadt so eng miteinander verbunden sind, daf3
die Stadt sich den Meistern des Denkens durch eine zu gro3e Nihe
entzieht? Es sind vor allem die Philosophen in einem weiteren Sinn,
die Denker, die Schriftsteller und Schriftstellerinnen, die ange-
sichts der Stadt ins Staunen kommen, ihr Geheimnis zu durchdrin-
gen suchen und sich bemiihen, eine Sprache, einen Diskurs zu fin-
den, um sich ihrer Beobachtungen und Reflexionen zu vergewissern.
So schreibt Paul Valéry in seinem groBen Essay »Pariser Gegenwar-
ten«: »Hs entsteht in mir und entmutigt mich zugleich das absurde
Verlangen, Paris zu denken.«' Aber Paris denken, die groBBe Stadt
denken, von ihr ein zureichendes BewuBtsein gewinnen, ist dies
iiberhaupt méglich? Dem Denker, der am Morgen erwacht, erschei-
nen die Gerdusche, das Ldrmen der Stadt, wie das Tohuwabohu
eines fernen Meers. Wire ein BewuBtsein des Meers moglich? Ange-
sichts des Meeres schweigt die Philosophie wie angesichts der gro-
Ben Stadt. Aber das Unmégliche zu versuchen 1st vielleicht die groB3-
te Herausforderung fiir das BewuBtsein.

Den Denker, der sich der »Gegenwart von Paris« ausgesetzt sieht,
fithren seine Beobachtungen dazu, »diese Stadt als einen Sternenne-
bel von Ereignissen aufzufassen, der seinen Ort am duBersten Rand
unserer intellektuellen Moglichkeiten hat«. (S. 1014.) Die Gegenwart
von Paris zu denken, heiBt, Paris zu BewuBtsein zu bringen. Vor die-
ser unmoglichen Aufgabe wendet das BewuBtsein sich auf sich
selbst zurtick und begreift sich im Bild der Stadt, die sein Objekt
war. Die Gegenwart von Paris wird zum Bild des sich selbst reflek-

tierenden BewuBtsein[s]«: »Paris denken? ... Je mehr man dariiber

13



| Penser Paris

nachdenkt, desto mehr fithlt man sich, ganz im Gegenteil, von Paris
gedacht.« (S. 1015)

Paul Valéry ist ein tiberraschter Denker der Stadt, er verfillt vor
ihr ins Staunen, als ob er als erster die Notwendigkeit empfunden
hitte, Paris zu BewuBtsein zu bringen. Es ist jedoch Valéry, dem
wir eine Einsicht in den Anfangspunkt des groBen Projekts verdan-
ken, die Stadt sich ihrer selbst bewul3t werden zu lassen. In seinem
Essay »Die Riickkehr aus Holland«? erinnert er an den Brief vom
5. Mai 1631, den René Descartes an Guez de Balzac schrieb, um
ithn zu einem Besuch von Amsterdam einzuladen. Der ldndlichen
Einsamkeit, in die Balzac sich zuriickgezogen hatte, um sich den
miihseligen Verpflichtungen des Hofs zu entziehen, stellt Descartes
die Einsamkeit seines eigenen Lebens entgegen. Er rithmt ithm die
Vorziige einer groBen, freien und handeltreibenden Stadt, in der er
sich bewegt, als einsame und unabhédngige Seele unter so vielen ge-
schaftigen Menschen, denen er absolut unbekannt ist: »Und in die-
ser groBBen Stadt, in der ich mich aufhalte und in der es keinen Men-
schen aulBer mir selbst gibt, der nicht den Kaufmannsberuf ausiibt,
ist jeder so sehr mit seinen eigenen Plédnen beschiftigt, daB ich hier
mein ganzes Leben zubringen kénnte, ohne jemals von irgendei-
nem Menschen wahrgenommen zu werden. Ich ginge jeden Tag in-
mitten des Durcheinanders einer groBen Menge mit ebenso viel
Freiheit und Ruhe spazieren, als Sie dieses in Thren Alleen tun
konnten.«®> Gegen das Horazische »scriptorum chorus omnis amat
nemus et fugit urbem« (der ganze Chor der Dichter liebt die Wil-
der und flieht die Stadt) stimmt Descartes hier das L.ob der moder-
nen kosmopolitischen Stadt mit ihrer biirgerlichen Freiheit an. Wie
der Sokrates des Dialogs Eupalinos von Valéry, der einen Augen-
blick zwischen dem Konstruieren und dem Erkennen schwankt,
scheint Descartes hier am Rand eines neuen StadtbewuBtseins zu
stehen, bevor er sich jenem BewuBtsein seiner selbst zuwendet, das
das unerschiitterliche Fundament, das »fundamentum inconcus-

sum« seiner neuen Philosophie des Bewuftseins werden wird, die

14



1 Stadtbewufitsein und Pariser Stadtdiskurs

sein Discours de la méthode (Abhandlung iiber die Methode, 1677)
begriindet.

Es sollte weitere 40 Jahre dauern, bevor auf den Philosophen in
der Stadt jener Schriftsteller folgte, den man zu Recht den ersten
Philosophen der Stadt nennen koénnte. Jean de La Bruyére ist der
wahre Begriinder eines Diskurses der Stadt, der die neue Erfahrung
der groBen Stadt und der »Sitten dieses Zeitalters« verkorpert. Vor
seine Ubersetzung der Charaktere des griechischen Naturforschers
und Philosophen Theophrast, eines unmittelbaren Schiilers des
Aristoteles, die seinen eigenen Charakteren vorausgeht, stellt La
Bruyeére eine Rede auf Theophrast, die im wesentlichen ein Ver-
gleich ist zwischen dem alten Athen und dem gegenwdartigen Paris,
zwischen den einfachen Sitten des klassischen Athen und dem Paris
»dieses Jahrhunderts«.® Hinter der Beschreibung der Sitten er-
scheint jedesmal das, was man den Geist der Stadt nennen konnte.
Vermittels der Charaktere Theophrasts gewinnt La Bruyére eine
Vorstellung vom Geist des alten Athen. In Wirklichkeit aber ist die-
ses Athen nichts anderes als eine Negation des Paris seiner Zeit.

Was wird von Paris iibrigbleiben in einer Zukunft, die unserer
Gegenwart so fern ist wie die unsere von der des antiken Athen?
Verglichen mit diesem Athen fehlt Paris alles, was den Zauber einer
demokratischen Stadt ausmacht: »Man wird von der Hauptstadt
eines grofen Konigreichs berichten, wo es keine 6ffentlichen Plitze,
keine Bader, weder Brunnen noch Amphitheater, noch Galerien,
noch Triumphbdgen, noch Spazierwege gab und die gleichwohl
eine wundervolle Stadt war.« (S. 11) Das Volk fehlt in dieser gldn-
zenden Hauptstadt: »Man wird erfahren, daBl das Volk in dieser
Stadt nur erschien, um voriiberzustiirzen: keine Unterhaltung, keine
nachbarliche Nihe, alles war abweisend und wie vom Ldrm der
Kutschen aufgeschreckt, die es zu vermeiden galt.« (a.a.0.) Dem
einfachen Leben der Athener, die wie die ersten Menschen »grof3
sind durch sich selbst und unabhéngig von den tausend dul3erlichen

Dingen, die seither erfunden wurden, um vielleicht jene wahre Gro-

15



| Penser Paris

Be zu ersetzen, die es nicht mehr gibt« (S. 12), kontrastiert Paris als
Stadt der »tausend duBerlichen Dinge«, die nur als Supplemente
fungieren. Es scheint so, als ob die Theorie Rousseaus von der Un-
gleichheit unter den Menschen, bei der das Supplement zum Instru-
ment einer Kultur wird, die sich mehr und mehr von der Natur ent-
fernt, hier seinen Anfangspunkt hat. Wéahrend Paris eine Stadt der
durch die Kutsche, dem Statussymbol par excellence, beschleunig-
ten Kommunikation ist, ist Athen eine einfache und egalitdre Stadt,
in der die Biirger noch zu Ful} gehen: »Athen war frei, es war die
Mitte einer Republik, seine Biirger waren gleich. Sie erréteten nicht
voreinander, sie gingen fast unbegleitet und zu FuB in einer saube-
ren, friedlichen und gerdumigen Stadt.« (S. 13)

Die Sprache der Athener, vervollkommnet durch die Urbanitat
des gewohnlichen Zusammenlebens, ist bewundernswert in ihrer
Einfachheit. Theophrast, der kein Athener von Geburt war, bedient
sich ihrer mit Eleganz. Dennoch bekennt La Bruyeére seine Unfahig-
keit, tihm nachzueifern. Er befindet sich in einem Dilemma. Er
wiirde gern wie Theophrast ein naives Bild des Paris seiner Zeit
wiedergeben, aber um ein getreues Bild von ihm zu malen, gentigt
eine Darstellung nicht, die sich auf »jene simple Figur reduzieren
148t, die man Beschreibung oder Aufzihlung nennt«. (S. 14.) Es be-
darf vielfaltiger und komplexer Darstellungsformen, um das Le-
ben des neuen Athen mit seinen »tausend duBerlichen Dingen« dar-
zustellen, die ithm wesentlich zugehdren. La Bruyeére rithmt an den
Reflexionen oder Sentenzen und moralischen Mazximen des Duc de
La Rochefoucauld (1665), daf sein einziger Gedanke, jener der tri-
umphierenden Eigenliebe, »wie in tausend unterschiedlichen Aspek-
ten vervielfdltigt, durch die Wahl der Wérter und die Vielfalt der
Ausdrucksweisen stets die Grazie der Neuheit hat«. (S. 15) Auch
La Bruyeére sucht den Charme der Neuigkeit, indem er auf immer
neue Weise die tausend duBerlichen Dinge vergegenwirtigt, in de-
nen sich der Geist der Stadt im Gegensatz zum Geist des Hofs be-

kundet. Es geht nicht darum, einfach zu beschreiben oder aufzuzih-

16



1 Stadtbewufitsein und Pariser Stadtdiskurs

len. La Bruyére bemiiht sich darzustellen, was den tausend Dingen
ithre Bedeutsamkeit verleiht und was von hochstem Interesse fiir
den Blick des Moralisten ist, der beobachtet. La Bruyere dringt hin-
ter den schonen Schein, um die Arbeit, den Ehrgeiz, das Elend auf-
zudecken, das sich verbirgt wie in seiner Reflexion tiber die Finan-
ciers, die >Finanzdienstleister<. (S.187) Wenn er mit energischem
Pinsel das Bild der Bauern malt, die fiir die Pariser inexistent sind,
so zeigt er sie zuerst aus der Perspektive einer voriiberfahrenden
Kutsche, aus der ein Biirger von Paris hochnisig und ignorant
nichts als Tiere erkennen kann, die in der Erde wiihlen. (S. 339)
Der Moralist der Stadt mit seiner Fiille an Supplementen entrinnt
nicht der Notwendigkeit, seiner eigenen Zeit anzugehoren und
fiir ein Publikum seiner Zeit zu schreiben. Auch wenn er die Spra-
che der Mode und der gesellschaftlichen Distinktion zu entziffern
weil3, die diesem unerschopflichen Leser des Buchs der Stadt offen-
bar sind, so bewahrt er sich doch eine tiefe Nostalgie fiir dieses alte
einfache und republikanische Athen, wo die Philosophie einer Kom-
munikation zwischen Gleichen entsprang. La Bruyeére, der Philo-
soph, sieht sich noch in der Tradition der antiken Philosophen. Der
Philosoph ist nach seiner Auffassung ansprechbar, er ist, wie er grof3-
artig sagt, »trivial wie ein Randstein an der Ecke der Plitze«. (S. 183)
Der Philosoph in einer Stadt von frenetischem Ehrgeiz, mit seinen
tausend Dingen, die an die Stelle einer einfachen und tugendhaften
Lebensweise getreten sind, spielt wie Descartes in Amsterdam sein
Spiel fiir sich. In seinem Portrait, wo er die Reichen und Armen ein-
ander gegeniiberstellt, zeigt La Bruyeére sie gelahmt durch ein enges
und unbewegliches BewuBtsein. Der Philosoph dagegen ist frei, er
ist Herr seines BewuBtseins, das fiir alle Phinomene seiner Stadt
offen ist, die er als einfacher FuBginger durchquert wie die antiken
Philosophen und selbst die Kénige der Antike, aber auch wie die
Ahnen der Pariser seiner Zeit: »Sie verlieBen nicht ein schlechtes
Diner, um in ihre Karossen einzusteigen, sie waren davon {iberzeugt,

daBl der Mensch Beine hat, um zu gehen und sie gingen.« (S. 219)



| Penser Paris

La Bruyére hat den Weg zu einem Stadtdiskurs gewiesen, der
einem neuen BewuBtsein der Stadt in allen ihren Aspekten antwor-
ten sollte. In der Tat kann man behaupten, daB in Paris das Bewuf3t-
sein der Stadt erwachte und dal3 dort seine Darstellungsformen
erfunden wurden. Es gibt keine groBe Stadt, wenigstens in der west-
lichen Welt, die sich nicht am Pariser Stadtdiskurs ein Beispiel ge-
nommen hitte, der unvergleichlich war in seiner Kohérenz, seiner
Dynamik und seiner Kreativitidt. Mobilis in mobili: dies ist in dem
Roman Zwanzigtausend Meilen unter dem Meer (1870) von Jules
Verne die Devise des Unterseeboots Nautilus und seines Kapiténs
Nemo. »Mobilis in mobili« konnte auch die Devise des Stadtdiskur-
ses von Paris nach La Bruyeére sein. Den Geist der Stadt in der gan-
zen Vielfalt seiner Aspekte und in allen Farben des Augenblicks
durch den Geist eines Beobachters zu erfassen, dies wird durch alle
seine Metamorphosen hindurch das groe Projekt des Pariser Stadt-
diskurses sein.

Auf die Caractéres, mit denen La Bruyere die moralische Phy-
siognomie des Paris seiner Zeit entworfen hat, folgen im Friihlicht
des neuen Jahrhunderts Montesquieus Lettres persanes (1721). Mon-
tesquieu, der elegante und systematische Philosoph des Geists der
Geserze (1748), hitte gewil3 ein dhnliches Werk iiber den »Geist
von Paris« verfassen kénnen. Statt dessen hat er den geistreichen
Gedanken einer Korrespondenz zwischen drei Persern, die sich ihre
Erfahrungen mit den groBen Stddten Europas mitteilen und wo phi-
losophisches und oft ironisches Staunen sich mehr und mehr in Be-
wunderung verwandeln. Diese Folge frei angeordneter und auf die
Wahrnehmung des gegenwirtigen Paris bezogener Beobachtungen
durch einen exotischen und auf intelligente Weise naiven Reisen-
den gibt den »tausend duBerlichen Dingen der Stadt« einen neuen
Sinn und eine neue Funktion, die sie von den moralistischen Refle-
x1onen des Autors der Caractéres weit entfernt halten.

Gegen die Vorurteile seines Freundes Rhedi verteidigt Usbek lei-

denschaftlich die Wissenschaften und Kiinste, wie sie im Okzident

18



1 Stadtbewufitsein und Pariser Stadtdiskurs

gepflegt werden. Was die Stadt in Tatigkeit setzt, ist nicht die
Macht eines Monarchen, sondern vielmehr das Eigeninteresse, das
»der grofite Monarch der Erde ist«.® Die Arbeitsteilung will, daf3
jene, »die die Annehmlichkeiten einer Kunst genief3en, verpflichtet
sind, eine andere auszuiiben«. (S. 212) Jeder arbeitet, jeder erfindet
und jeder erfreut sich an der Arbeit und an den Erfindungen der
anderen. Paris ist ein System wechselseitiger Abhédngigkeiten, wo
auch »jene, die nur dem Genuf3 oder der Phantasie dienstbar sind«
(S. 213), ihren Platz haben. Der Eigennutz setzt »diese Zirkulation
des Reichtums, diesen Fortschritt der Einkiinfte in Bewegung, der
hervorgeht aus der Abhangigkeit, in der die Kiinste auf einander be-
zogen sind.« (S. 213) Der UberfluB, die Supplemente, wie La Bruyére
gesagt hitte, 1st notwendig fiir das Gliick eines jeden: »Der Herr-
scher mul3 daher alles tun, damit seine Untergebenen im Wohlstand
leben: er muB sich miihen, um ihnen jede Art von Uberfliissigkeiten
mit ebenso groBer Aufmerksamkeit zu bereiten, wie die Dinge, die
in der Stadt lebensnotwendig sind.« (S. 2131.)

Descartes, La Bruyére und Montesquieu haben gleichsam das er-
ste Kapitel in der Geschichte des Parisdiskurses geschrieben. Drei
Philosophen und Literaten werden dem Stadtdiskurs einen neuen
Elan geben: Rousseau, Diderot und Sébastien Mercier, alle drei phi-
losophisch gestimmte Literaten und grof8e FuBgénger in Paris.

Paris reprasentiert im vielgestaltigen Werk Jean-Jacques Rous-
seaus den fortgeschrittensten Zustand der Kultur und damit zugleich
den Zustand, der sich von der Natur am meisten entfernt hat. Die
Entfremdung zwischen Kultur und Natur hat hier ihren Hohepunkt
erreicht. Rousseau, der nie auf den Titel eines »Biirgers von Genf«
verzichtet hat, der ein Liebhaber der Natur sein will, ist ein Denker
von Paris. Paris ist der strategische Ort par excellence seiner Kultur-
philosophie. Sein BewuBtsein von Paris ist konditioniert durch sei-
ne Kulturphilosophie, wie diese konditioniert ist durch sein Bild
von Paris. Sein erster, der Akademie von Dijon vorgelegter Diskurs

»S1 le rétablissement des sciences et des arts a contribué a épurer les

19



| Penser Paris

meeurs« (»Ob die Wiedererweckung der Wissenschaften und Kiin-
ste dazu beigetragen hat, die Sitten zu reinigenc; 174.9), ist eine di-
rekte Reaktion auf die Lettres persanes und vor allem auf den Brief
Usbeks tiber den Fortschritt der Kiinste und die Legitimitit des Lu-
xus. In seiner Argumentation scheint Rousseau auf L.a Bruyére und
dessen Lob der frithen Menschen zu rekurrieren, die fiir ihre Grof3e
noch keine Supplemente brauchten. Rousseau leugnet die Vorteile
des Fortschritts vor allem in der groBen Stadt nicht. Aber er wigt
sie ab gegen ihre negativen Seiten. In seinem 2. Diskurs »[Jorigine
et les fondements de I'inégalité parmi les hommes« (»Uber den Ur-
sprung und die Grundlage der Ungleichheit unter den Menschenc;
1754.) entwickelt er eine unaufldsbare Dialektik zwischen Fortschritt
und Degeneration, zwischen Freiheit und Sklaverei, zwischen Fa-
higkeit und MiBBbrauch. Der Mensch, der die Mittel findet, um sei-
ne Bediirfnisse zu befriedigen, schafft notwendigerweise neue Be-
diirfnisse, die ihn noch weiter von seiner natiirlichen Ausstattung
entfernen. In Paris ist diese Dialektik oder besser diese Zweideutig-
keit auf ihrem Hohepunkt angekommen. In der Nowwvelle Héloise
(1756-58) macht Saint-Preux, nachdem er Julie verlassen hat, eine
Reise, die 1hn zuerst nach Paris fiithrt, den magischen Ort, der die-
sen »Bewohner eines kleinen Stddtchens am Ful} der Alpen« er-
schiittert. Sein erster Eindruck, den er sogleich seiner Geliebten mit-
teilt, ist dem vergleichbar, den Descartes in Amsterdam empfand:
»Ich bin nie weniger einsam als wenn ich einsam bin, sagte ein Phi-
losoph des Altertums: ich dagegen bin nur einsam in der Menge.«’
Trotz aller Ungleichheiten in der Stadt, die sich schon beim ersten
Anblick zeigen, ist Saint -Preux verfiihrt von der Urbanitét der Kom-
munikation und von der Geschliffenheit der Sitten: »Suche ich
nach Aufklarung und Unterrichtung? Hier ist ithre liebenswiirdige
Quelle und man 1st sogleich bezaubert vom Wissen und von der Ver-
nunft, die man in den Unterhaltungen findet, nicht allein der Ge-
lehrten und Literaten, sondern der Menschen aller Stinde und so-

gar der Frauen; der Ton der Konversation ist flieBend und natiirlich,

20



