
Die Auseinandersetzung 
mit der Geschichte 
ist nie abgeschlossen

75 Jahre nach der Befreiung von Auschwitz

Herausgegeben von 

Doron Kiesel, 

Natan Sznaider und 

Olaf Zimmermann



75 Jahre nach der Befreiung von Auschwitz

Herausgegeben von 

Doron Kiesel, 

Natan Sznaider und 

Olaf Zimmermann

Die Auseinandersetzung 
mit der Geschichte 
ist nie abgeschlossen



Herausgeber 

Doron Kiesel, Natan Sznaider 
und Olaf Zimmermann

1. Auflage 2021
Redaktionsschluss: November 2020
Redaktion: Kristin Braband, Maren Ruhfus

Initiative kulturelle Integration
c/o Deutscher Kulturrat e.V.
Taubenstraße 1
10117 Berlin

Telefon: 030 226 05 28 0
Fax: 030 226 05 28 11
E-Mail: integration@kulturrat.de
Internet: www.kulturelle-integration.de

Gestaltung und Satz: kognito gestaltung GmbH, Berlin
Herstellung: H. Heenemann, Berlin
ISBN: 978-3-947308-30-9

Gefördert aus Mitteln Der Beauftragten der Bundes-
regierung für Kultur und Medien aufgrund eines 
Beschlusses des Deutschen Bundestags. Die inhalt-
liche Verantwortung für die Beiträge liegt bei den 
 Autorinnen und Autoren.

Bibliografische Information der Deutschen  
Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese 
Publikation in der Deutschen National bibliografie; 
detaillierte bibliografische Angaben sind im  
Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.



Inhalt

Vorwort der Herausgeber

Dokumentation der Fachtagung

Begrüßung
Olaf Zimmermann, Sprecher der Initiative kulturelle 
Integration

Grußworte
Annette Widmann-Mauz, Beauftragte der Bunde s-
regierung für Migration, Flüchtlinge und Integration
Mark Dainow, Zentralrat der Juden in Deutschland

Impulse
Aleida Assmann: Die letzten Zeugen des Holocaust 
und die historische Schwelle, die wir jetzt erleben
Natan Sznaider: Nie wieder was?
Raphael Gross: Erinnerungsarbeit in einer multi-
ethnischen Gesellschaft

Diskussionen in vier Workshops

Erinnerung in einer multiethnischen Gesellschaft
Mit Beiträgen von Viola B. Georgi, 

Elke Gryglewski,  Ali Ertan Toprak

Resümee: Doron Kiesel

Verlockung der Historisierung
Mit Beiträgen von Dani Kranz, Yael Kupferberg

Resümee: Natan Sznaider

Erinnerung und Zivilgesellschaft
Mit Beiträgen von Johann Hinrich Claussen, 

Daniel Lörcher, Mirjam Zadoff

Resümee: Olaf Zimmermann

Ende des Zeitzeugentums und neue Formen der 
Erinnerung
Mit Beiträgen von Ester Amrami, Jo Frank,  

Lea Wohl von Haselberg, Felix Zimmermann

Resümee: Hans Dieter Heimendahl

Tagungsresümee 

Shelly Kupferberg: Am Anfang waren vor allem Fragen …

Ausblick

Micha Brumlik: Textualität, Feminität und Diasporizität. 
Orientierungslinien deutsch-jüdischer Bildung für das 21. 
Jahrhundert
Doron Kiesel: Authentizität und Deutung – Erinnerungs-
kulturen im Widerstreit
Saba-Nur Cheema: Aus wessen Vergangenheit lernen? – 
Gedanken über die pädagogische Arbeit zur Erinnerungs-
kultur in der Migrationsgesellschaft 
Mirjam Wenzel: Polyphone Orte – Zur Erinnerungs- und 
Bildungsarbeit Jüdischer Museen in einer diversen 
Gesellschaft 
Josef Schuster: »Diese Geschichte müssen sie kennen  
und aushalten«
Felix Klein: Erinnerung als Garant für die Zukunft
Christian Staffa: Die Zukunft der Erinnerung oder die 
Zukunft ist Erinnerung
Sylvia Löhrmann: Jüdisches Leben in Deutschland sichtbar 
und erlebbar machen – Im Festjahr 2021 die Chance der 
Begegnung nutzen
Olaf Zimmermann: Erinnern an die Shoah: Die Aufgaben 
der Kunst und der Kulturpolitik

Autorinnen- und Autorenverzeichnis

15

13

07 121

143

165

173

177

183

189

195

201

205

211

151

149

21

35

63

61

87

103



76

Vorwort der Herausgeber 

Am 27. Januar 2020 jährte sich zum 75. Mal die Befreiung von Auschwitz 
durch die Rote Armee. Auschwitz gilt als die Chiffre der Vernichtung 
der Juden Europas.

Bereits seit 1951 wird in Israel am 27. Nisan des jüdischen Kalenders 
mit Jom haScho’a an die Shoah erinnert. Der Tag liegt nicht zufällig 
zwischen dem religiösen Passahfest und dem nationalen Unabhängig-
keitstag. An diesem Tag steht von 10.00 bis 10.02 Uhr das Leben im 
ganzen Land still und die Sirenen heulen. Wer mit dem Auto unter-
wegs ist, bleibt stehen, steigt aus und hält inne. In Deutschland und in 
Großbritannien wird seit 1996 der 27. Januar als Gedenktag begangen. 
Der Europarat beschloss im Jahr 2002, dass die Mitglieder einen Tag 
zum Gedenken an die Shoah und die Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit begehen sollten. Im Jahr 2005, 60 Jahre nach der Befreiung 
des Vernichtungslagers Auschwitz, erklärten die Vereinten Nationen 
schließlich den 27. Januar zum »Internationalen Tag des Gedenkens 
an die Opfer des Holocaust«. 

Doch wie kann ein solcher Tag eigentlich begangen werden, außer-
halb der politischen Rituale einer Gedenkstunde wie beispielsweise 
im Deutschen Bundestag. Wobei hier »Ritual« keineswegs pejorativ 
gemeint ist, im Gegenteil: Rituale geben Sicherheit, sie bieten einen 
Rahmen für das Gedenken, sie verleihen dem Gedenken die angemes-
sene Würde. Doch welche Relevanz hat dieser Tag, der 27. Januar, für 
die in Deutschland lebenden Menschen – außer einer kurzen Sequenz 
in den Nachrichten? Den Faden weiterspinnend, wie kann in einer 
multiethnischen Gesellschaft an das Verbrechen an den Juden Euro-
pas erinnert werden? Und noch weitergehend, wie kann Erinnerung 
gelingen, wenn die Taten immer weiter zeitlich wegrücken, wenn das 
Geschehen von Zeitgeschichte zu Geschichte wird?



98

Diesen und weiteren Fragen wurde bei der Fachtagung »Wie wollen 
wir in Zukunft an die Shoah erinnern? – Die Auseinandersetzung 
mit der Geschichte ist nie abgeschlossen« der Initiative kulturelle 
Integration am 28. Januar 2020 nachgegangen. Bewusst wurde der 
Termin der Tagung nicht auf den Holocaust-Gedenktag, den 27. Januar, 
gelegt, sondern auf den darauffolgenden Tag. Mit der Tagung sollte 
ein Diskussionsraum geschaffen werden, wie Erinnerungsarbeit in 
einer multiethnischen Gesellschaft aussehen kann. Wie pflegen wir 
das Erinnern mit immer größerem zeitlichen Abstand zur Shoah und 
dem Verlust des Gedächtnisses der Zeitzeugen? Einen Tag nach dem 
27. Januar, der dem Gedenken und Erinnern gewidmet ist, diente die 
Tagung der Standortbestimmung und dem Ausblick auf die Aufgaben 
und Herausforderungen der Erinnerungsarbeit in der Zukunft. 

Die Initiative kulturelle Integration wurde Ende 2016 als breites Bünd-
nis gegründet. Ihr gehören unterschiedliche Organisationen aus der 
Zivilgesellschaft, den Medien, den Kirchen und Religionsgemein-
schaften, den Sozialpartnern, die kommunalen Spitzenverbände, die 
Länder über die Kultur-Ministerkonferenz und vier Bundesministerien: 
Bundesministerium für Arbeit und Soziales, Bundesministerium des 
Innern, für Bau und Heimat, Die Beauftragte der Bundesregierung für 
Kultur und Medien sowie Die Beauftragte der Bundesregierung für 
Migration, Flüchtlinge und Integration an. Ziel der Initiative kulturelle 
Integration ist es, für den gesellschaftlichen Zusammenhalt in Vielfalt 
einzutreten. Hierzu hat die Initiative kulturelle Integration im Jahr 2017 
die 15 Thesen »Zusammenhalt in Vielfalt« veröffentlicht. In These 13 
»Die Auseinandersetzung mit der Geschichte ist nie abgeschlossen« 
hat die Initiative kulturelle Integration formuliert: 

»Deutschland kann wie andere Nationen auf positive und 

negative Facetten seiner Geschichte zurückblicken. Dazu 

gehören die herausragende Literatur oder große Musik, die in 

unserem Land entstanden sind; dazu zählen die Philosophie 

und wissenschaftliche Erkenntnisse, die unsere Welt prägen.

Die Shoah ist das dunkelste Kapitel deutscher Geschichte. Sie 

nimmt daher in der Erinnerungskultur in Deutschland einen 

besonderen Platz ein. Die Erinnerung an die Shoah wachzu­

halten und weiterzugeben, ist eine dauernde Verpflichtung für 
in Deutschland geborene Menschen ebenso wie für Zugewan­

derte. Das schließt ein, sich entschieden gegen jede Form des 

Antisemitismus zu wenden.

In Deutschland hat sich eine Erinnerungskultur ausgebildet, 

die Teil der aktiven Auseinandersetzung mit der Geschichte 

ist. Diese Erinnerungskultur bezieht sich auf geschichtliche 

Ereignisse ebenso wie auf das historische Erbe, Artefakte, das 

baukulturelle Erbe, das schriftliche, das auditive, das audio­

visuelle und bildliche Kulturgut und anderes mehr. Sie ist 

lebendig. So wird die Erinnerung von Zugewanderten bald 

schon zum Teil deutscher Erinnerungskultur werden und 

umgekehrt sollte die deutsche Erinnerungskultur auch in die 

Identität der in Deutschland Ankommenden einfließen.«1

Gerade weil die Shoah von singulärer Bedeutung ist, ist die Erinnerung 
in Deutschland daran so wichtig und muss immer wieder aktualisiert 
werden. Man hört nicht auf, für die Sünden der Vorfahren verantwortlich 
zu sein. In der Tagung, die im Folgenden dokumentiert ist, wurde sich 
nach einer politischen, historischen und soziologischen Annäherung 
an das Thema in vier Workshops mit unterschiedlichen Fragestellun-
gen und Akzenten der Erinnerung an die Shoah auseinandergesetzt.

Im Workshop 1 »Erinnerung in einer multiethnischen Gesellschaft« 
wurden folgende Fragen aufgeworfen: Sind Einwanderer, deren Kinder 
und deren Enkel ein erinnerungspolitischer »Störfall« in der deutschen 
Erinnerungskultur? Wenn Erinnerungskultur in der Tat eine aktive 
Auseinandersetzung mit der Geschichte verlangt, welche Auseinander-
setzung kann man von Menschen erwarten, für die die Shoah nicht 
Teil der eigenen Geschichte ist? Machen die Kategorien »Mensch« und 
»Menschheit« mehr Sinn für diese Auseinandersetzung als »Deutsche« 
und »Juden«? 

1 Initiative kulturelle Integration: These 13 der 15 Thesen »Zusammenhalt in Vielfalt«,  
 17.05.2017



1110

Im Workshop 2 ging es um die Frage »Verlockung der Historisierung«: 
»Wenn man als Jude angegriffen ist, muß man sich als Jude verteidigen. 
Nicht als Deutscher oder als Bürger der Welt oder der Menschenrechte 
oder so. Sondern: Was kann ich ganz konkret als Jude machen?«2 So 
die Jüdin Hannah Arendt zu ihrem deutschen Interviewpartner Günter 
Gaus 1964. Für Jüdinnen und Juden kann die Shoah nicht historisiert 
werden, da man sich eher als Überlebender, denn als Lebender definiert. 
Der Workshop ging der Frage nach, was Jüdinnen und Juden konkret 
in Deutschland machen können, um als Lebende und nicht als Über-
lebende aufzutreten und wahrgenommen zu werden.

Workshop 3 wandte sich »Erinnerung und Zivilgesellschaft« zu: Neben 
der ideellen, finanziellen und rechtlichen Funktion des Staates im 
Rahmen der Erinnerungskultur haben sich viele Organisationen und 
Institutionen der Zivilgesellschaft parallel auf vielseitige Art und 
Weise mit der Shoah auseinandergesetzt. In dem Workshop ging es 
um die Fragen, wie sich verschiedene zivilgesellschaftliche Akteure 
ihrer Verantwortung stellen und welchen Beitrag sie heute in der 
Erinnerungsarbeit leisten.

Thema des Workshops 4 schließlich lautete: »Ende des Zeitzeugen-
tums und neue Formen der Erinnerung«. Gefragt wurde: Kann Kunst 
die Wahrheit über Politik sprechen? Kann Kunst uns da retten, wo die 
Politik versagt hat? Kann Kunst trauern? Kann sie, im Gegensatz zu 
anderen Ausdrucksformen, Traumata überwinden? Kunst muss nicht 
das oft instrumentale Spiel der Politik spielen. Aufgabe der Politik 
ist es, auch nach der Gewalt Kompromisse zu erarbeiten und auszu-
handeln. Künstler haben eine andere Agenda. Können sie durch die 
Kunst Traumata besser bearbeiten als Politik und Gesellschaft? 

Die Eröffnungsreden, Impulse und die einleitenden Statements der 
Workshops sowie jeweils ein Resümee der Workshop-Debatten bilden 
den ersten Teil dieses Buches.

Für den zweiten Teil wurden neun Expertinnen und Experten gebeten, 
einen Ausblick auf die Zukunft der Erinnerung an die Shoah zu wagen. 
Sie setzen sich damit auseinander, wie die Erinnerung an die Shoah 
Teil der Bildungsarbeit sein kann, wie die über tausend Jahre währende 
Präsenz von Jüdinnen und Juden in Deutschland gegenwärtig gemacht 
werden, wie gegen den Antisemitismus heute eingetreten wird, welche 
Rolle Kunst in der Erinnerung an die Shoah spielt und anderes mehr.

Mit diesem Buch werden damit die Debatten der Tagung der Initiative 
kulturelle Integration aus dem Januar 2020 wachgehalten als auch der 
Blick für weitere Diskussionen geöffnet. Wir hoffen, damit den Anstoß 
für weitere Debatten zu geben, denn: »Die Auseinandersetzung mit 
der Geschichte ist nie abgeschlossen«.

Doron Kiesel, Natan Sznaider, Olaf Zimmermann

2 Arendt, H.: Günter Gaus im Gespräch mit Hannah Arendt, 28.10.1964. Abgerufen am   
 17.11.2020 unter: https://bit.ly/3fsPApb



Autorinnen-  
und Autoren-
verzeichnis

210 211



213212

A

Ester Amrami — geboren 1979 in Kfar Saba (Israel), lebt seit 2004 
in Berlin. Ihr erster Film »Berlin Diary« gewann den Wettbewerb 
 »Gesten der Versöhnung« des Goethe-Instituts. Sie studierte Film- 
und Fernsehregie an der Hochschule für Film und Fernsehen  KON - 
RAD WOLF in Potsdam-Babelsberg. Ihr Spielfilmdebüt  »Anderswo« 
 wurde auf internationalen Festivals gezeigt und mehrfach ausge-
zeichnet, unter anderem auf der 64. Berlinale mit dem Preis  »Dialogue 
en perspective«. Ester Amrami ist auch als Regisseurin für das deut-
sche Fernsehen tätig.

Prof. Dr. Aleida Assmann — geboren 1947, ist Literatur- und 
Kulturwissenschaftlerin mit Schwerpunkt Gedächtnisgeschichte. In 
ihren Arbeiten zu den Themen kulturelles Gedächtnis, Erinnerung 
und Vergessen untersucht sie, welche Rolle das Erinnern an den 
Holocaust und das Eingeständnis der eigenen Schuld für Deutsch-
land spielt. Nach dem Studium der Anglistik und Ägyptologie an 
der Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg und der Eberhard Karls 
Universität Tübingen promovierte sie 1977 und habilitierte an der 
 Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 1992. Von 1993 bis 2014 war 
sie Professorin für anglistische und allgemeine Literaturwissen-
schaft an der Universität Konstanz. Für ihr Wirken wurde Professor 
Assmann mit zahlreichen Auszeichnungen und verliehenen Mit-
gliedschaften geehrt, darunter zuletzt mit dem Friedenspreis des 
Deutschen Buchhandels 2018.



215214

2016 ist er Kulturbeauftragter des Rates der Evangelischen  Kirche in 
Deutschland. Claussen publiziert regelmäßig journalistische Arbei-
ten, unter anderem für die Süddeutsche Zeitung und die Frankfurter 
Allgemeine Zeitung sowie zahlreiche Buchveröffentlich ungen, zu-
letzt »Von versteckten Kirchen, magischen Bäumen und verbotenen 
Schreinen« (2020, C.H. Beck).

D

Mark Dainow — ist seit 2017 Vizepräsident des Zentralrates 
der Juden in Deutschland. Der Diplom-Ingenieur lebt seit 1973 in 
Deutschland und war über 30 Jahre im Internationalen Technischen 
Entwicklungszentrum eines Automobilherstellers tätig. Seit 1998 ist 
er zweiter Vorsitzender der Jüdischen Gemeinde Offenbach und seit 
1994 Vorstandsmitglied des Landesverbands der Jüdischen Gemein-
den in Hessen.

F

Jo Frank — ist Geschäftsführer des Ernst Ludwig Ehrlich Studien-
werks und Projektleiter von »Dialogperspektiven – Religionen und 
Weltanschauungen im Gespräch«. Er ist Mitbegründer des Verlags-
haus Berlin und einer der Initiatoren des Ensemble Zeitkunst. Er 
arbeitet als multilingualer Autor und Übersetzer.

G

Prof. Dr. Viola B. Georgi — ist Professorin für Diversity Education 
an der Stiftung Universität Hildesheim und Direktorin des »Zent-
rums für Bildungsintegration. Diversity und Demokratie in Migra-
tionsgesellschaften«. Ihre Arbeitsschwerpunkte sind unter anderem 
Diversity Education, Heterogenität in der Schule, Bildungsmedien, 
historisch-politische Bildung in der Migrationsgesellschaft, Demo-
kratiepädagogik und Citizenship Education. Viola Georgi wirkt als 

B

Prof. Dr. Micha Brumlik — geboren 1947 in Davos (Schweiz), lebt 
heute in Berlin. Nach dem Studium der Pädagogik und Philosophie 
in Jerusalem und Frankfurt am Main war er wissenschaftlicher Assis-
tent der Pädagogik in Göttingen und Mainz, danach Assistenzprofes-
sor in Hamburg. Von 1981 bis 2000 lehrte er Erziehungswissenschaft 
an der Universität Heidelberg. Von 2000 bis 2013 war Brumlik Profes-
sor am Institut für Allgemeine Erziehungswissenschaft der Johann 
Wolfgang Goethe-Universität in Frankfurt am Main mit dem Schwer-
punkt »Theorie der Erziehung und Bildung«. Darüber hinaus leitete 
er von Oktober 2000 bis 2005 als Direktor das Fritz Bauer Institut, 
Studien- und Dokumentationszentrum zur Geschichte und Wirkung 
des Holocaust, in Frankfurt am Main. Seit 2013 ist er Senior Advisor 
am Selma Stern Zentrum für Jüdische Studien Berlin-Brandenburg.

C

Saba­Nur Cheema  — geboren 1987, ist Pädagogische Leiterin 
der Bildungsstätte Anne Frank in Frankfurt am Main. Sie studierte 
Poli tikwissenschaften an der Johann Wolfgang Goethe-Universität 
in Frankfurt am Main und ist als Dozentin im Fachbereich Soziale 
 Arbeit an der Frankfurt University of Applied Sciences tätig. Sie ent-
wickelt Angebote zum Umgang mit rechten Ideologien, den Themen-
bereichen Antisemitismus und (antimuslimischer) Rassismus – auch 
und insbesondere an Schulen. Zu ihren Veröffentlichungen  gehören 
unter anderem »Trigger Warnung. Identitätspolitik zwischen Ab-
schottung, Allianzen und Abwehr« (2019, als Herausgeberin mit 
Berendsen/ Mendel im Verbrecher-Verlag), »(K)Eine Glaubensfrage. 
Religiöse Vielfalt im pädagogischen Miteinander. Grundkenntnis-
se und praktische Empfehlungen für Schule und außerschulische 
Bildung sarbeit« (2017, Bildungsstätte Anne Frank).

Dr. Johann Hinrich Claussen — geboren 1964, studierte evange-
lische Theologie in Tübingen, Hamburg und London. Er war zunächst 
Pastor in Reinbek, dann Propst und Hauptpastor in Hamburg. Seit 



217216

H

Dr. Hans Dieter Heimendahl — geboren 1965 in Bremen, Studi-
um der Germanistik und Philosophie an der Freien Universität Berlin 
und an der Cornell University New York und anschließende Promo-
tion in Germanistik mit einer Arbeit über Thomas Mann. Hans Dieter 
Heimendahl absolvierte ein Volontariat beim Sender Freies Berlin, 
zuvor freie journalistische Tätigkeit für verschiedene Zeitungen und 
Rundfunkanstalten. Er war als Redakteur und Moderator verschiede-
ner Hörfunkanstalten tätig, bevor er im April 2012 Leiter der Haupt-
abteilung Kultur des Deutschlandradios Kultur, Berlin wurde. Seit 
Januar 2016 ist Heimendahl Programmchef Deutschlandfunk Kultur.

K

Prof. Dr. Doron Kiesel — in Ramat Gan (Israel) und Frankfurt am 
Main aufgewachsen. Nach dem Abitur studierte er Soziologie und 
Erziehungswissenschaften in Jerusalem, Frankfurt am Main und 
Heidelberg. 1998 wurde er zum Professor für Interkulturelle und 
Internationale Pädagogik in Erfurt berufen und ist seit 2016 wissen-
schaftlicher Direktor der Bildungsabteilung des Zentralrates der 
 Juden in Deutschland. Er publizierte zahlreiche Veröffentlichungen 
zu Migration und Integration ethnisch-kultureller Minderheiten in 
Deutschland. Forschungsschwerpunkte sind migrations theoretische 
Aspekte der russischsprachigen jüdischen Zuwanderer in Deutsch-
land und diversitätstheoretische Ansätze in der Migrations forschung.

Dr. Felix Klein — ist seit 2018 Beauftragter der Bundesregierung 
für jüdisches Leben in Deutschland und den Kampf gegen Antise-
mitismus. Er studierte Rechtswissenschaften in Freiburg, Berlin und 
London und absolvierte die Ausbildung für den höheren Auswär-
tigen Dienst in Bonn. 2001 promovierte er an der Universität St. 
 Gallen mit einem familienrechtlichen Thema. Er war Länderreferent 
für Südamerika, in Jaunde (Kamerun) und Mailand sowie von 2007 
bis 2018 in mehreren Funktionen im Auswärtigen Amt, zuletzt als 

Beraterin in verschiedenen Expertenkommissionen und zivilgesell-
schaftlichen Organisationen und ist Mitglied der Fachkommission 
der Bundesregierung zu den »Rahmenbedingungen der Integrations-
fähigkeit« sowie des Sachverständigenrates deutscher Stiftungen für 
Integration und Migration.

Prof. Dr. Raphael Gross — geboren 1966, ist seit April 2017 Prä-
sident der Stiftung Deutsches Historisches Museum. Zuvor war er 
Direktor des Simon-Dubnow-Instituts für jüdische Geschichte und 
Kultur sowie Inhaber des Lehrstuhls für Jüdische Geschichte und 
Kultur an der Universität Leipzig. Zudem war er Direktor des Jüdi-
schen Museums Frankfurt, des Leo Baeck Institute London und des 
Fritz Bauer Instituts in Frankfurt am Main. Gross studierte Allge-
meine Geschichte, Philosophie und Literatur in Zürich, Berlin, Bie-
lefeld und Cambridge (Trinity Hall). Er ist Mitglied der Beratenden 
Kommission für die Rückgabe NS-verfolgungsbedingt entzogener 
Kulturgüter der Bundesrepublik Deutschland, insbesondere aus jü-
dischem Besitz, und Initiator der Veranstaltungs- und Magazinreihe 
»Historische Urteilskraft« am Deutschen Historischen Museum.

Dr. Elke Gryglewski — ist Politologin und promovierte in Erzie-
hungswissenschaften zu Zugängen Berliner Jugendlicher türkischer 
und arabisch-palästinensischer Herkunft zum Nationalsozialismus 
und Holocaust. Sie studierte Politikwissenschaften in München, 
Berlin und Santiago de Chile. Seit 1995 ist sie in der Gedenk- und 
Bildungsstätte Haus der Wannsee-Konferenz tätig, seit Ende 2015 
stell vertretende Direktorin und Leiterin der Gedenk- und Bildungs-
stätte. Arbeitsschwerpunkte sind die Planung und Durchführung 
von Semi naren zu unterschiedlichen Themen im Kontext der Ge-
schichte der Verfolgung und Ermordung der europäischen Juden und 
dem  Umgang mit den nationalsozialistischen Verbrechen nach 1945 
 sowie regelmäßige Durchführung deutsch-israelischer Kooperati-
onsprojekte im Bereich Erinnerung in der vielfältigen Gesellschaft 
mit Jugend lichen und Erwachsenen. Gryglewski ist Mitglied in den 
vom Bundestag eingesetzten unabhängigen Expertenkreisen Anti-
semitismus.



219218

L

Sylvia Löhrmann — geboren 1957 in Essen, ist ausgebildete Leh-
rerin für die Sekundarstufe I und II und hat die erste Gesamtschule 
in Solingen mit aufgebaut. Sie war lange Jahre auf kommunaler und 
Landesebene für Bündnis90/Die Grünen aktiv. Von 2010 bis 2017 
war Sylvia Löhrmann Ministerin für Schule und Weiterbildung sowie 
stellvertretende Ministerpräsidentin des Landes Nordrhein-Westfa-
len. Als Präsidentin der Kultusministerkonferenz (2014) forcierte sie 
mit dem Konzept »Erinnern für die Zukunft« die Erinnerungskultur 
in Deutschland. Seit 2017 berät sie unter anderem zivilgesellschaft-
liche Organisationen in bildungs-, integrations- und gesellschafts-
politischen Fragen und engagiert sich ehrenamtlich, unter anderem 
im Kuratorium des Deutschen Freundeskreises von Yad Vashem 
und für das Zentrum für Verfolgte Künste in Solingen. Seit Februar 
2020 ist sie Generalsekretärin des Vereins 321–2021: 1700 Jahre jüdi - 
sches Leben in Deutschland e.V.

Daniel Lörcher — geboren 1985 in Leonberg bei Stuttgart, ist seit 
1994 BVB-Fan und -Mitglied. Sein Weg führte über ehrenamtliches 
Engagement in der BVB-Fangemeinschaft 2013 direkt zu Borussia 
Dortmund. Bereits 2011 organisierte er die erste mehrtägige Bil-
dungsreise für Fans nach Oświęcim/Auschwitz und verantwortet 
seit 2013 die Antidiskriminierungsarbeit des BVB für Fans, Mitarbei-
terinnen und Mitarbeiter, Partner und Sponsoren. Als Fanbeauf-
tragter baute er bis 2019 die Abteilung Fanangelegenheiten auf und 
 leitete diese. Anschließend übernahm er die Gründung und den Auf-
bau der Abteilung Corporate Responsibility, welche er heute leitet.

S

Dr. Josef Schuster — 1954 in Haifa (Israel) geboren, kehrte 1956 
mit seinen Eltern in die väterliche Heimat Unterfranken zurück. 
Er studierte in Würzburg Medizin und ließ sich 1988 als Internist 
mit einer eigenen Praxis in Würzburg nieder, die er bis 2020 führ-

Sonderbeauftragter für Beziehungen zu jüdischen Organisationen 
und Antisemitismusfragen. Dr. Klein spielt Geige im »Diplomati-
schen Streichquartett Berlin«, das sich vor allem den Werken jüdi-
scher Komponisten widmet.

Dr. Dani Kranz — ist Anthropologin im Department of Anthroplogy 
and Sociology der Ben-Gurion-Universität, Israel und  arbeitet als an-
gewandte Anthropologin und Direktorin von Two  Foxes Consulting, 
Deutschland. Ihr Hintergrund sind Anthropologie,  Sozialpsychologie 
und Geschichte und ihre Expertise liegt in der Migrations- und Eth-
nizitätsforschung, Rechtsanthropologie, Anthropologie des Staates 
sowie intergenerationaler Tradierung und Erinnerungspolitik. In ih-
rer gegenwärtigen akademischen Forschung widmet sie sich schwer-
punktmäßig der Genese moralischer Ökonomien sowie jüdischem 
Leben und der Bekämpfung von Antisemitismus als Mitglied des Be-
ratungskreises des Bundesbeauftragten.

Shelly Kupferberg — 1974 in Tel Aviv geboren und in West-Berlin 
aufgewachsen, ist Journalistin und Moderatorin. Sie studierte Publi-
zistik, Theater- und Musikwissenschaften an der Freien Universität 
Berlin und begann schon während ihres Studiums als Journalistin 
für den öffentlich-rechtlichen Rundfunk zu arbeiten. Seit 25 Jahren 
moderiert sie Kultur-, Literatur- und Gesellschaftsmagazine, arbeitet 
als freie Redakteurin und Moderatorin für Deutschlandfunk Kultur 
und moderiert auf rbbKultur tägliche Kultursendungen. Außerdem 
moderiert Shelly Kupferberg Veranstaltungen für Stiftungen, Minis-
terien, Kultureinrichtungen und Festivals sowie ehrenamtlich für 
»Terre des Femmes«.

Prof. Dr. Yael Kupferberg — forscht und lehrt seit Oktober 2018 
als Literaturwissenschaftlerin am Zentrum für Antisemitismusfor-
schung der Technischen Universität Berlin. Davor war sie als wissen - 
schaftliche Mitarbeiterin (PostDoc) am Lehrstuhl für Jüdische Reli-
gion und Philosophie an der Universität Potsdam tätig. Yael Kupfer-
berg studierte Neuere deutsche Literatur an der Freien Universität 
Berlin und Jüdische Studien an der Universität Potsdam, der Tel Aviv 
University und der University of Pennsylvania in Philadelphia.



221220

Von 2006 bis 2012 war er Generalsekretär der Alevitischen Gemein- 
de Deutschlands und ab 2009 zweiter Bundesvorsitzender. Ali Ertan 
Toprak ist seit 2006 ständiger Teilnehmer des Integrationsgipfels 
der Bundesregierung sowie seit 2013 Bundesvorsitzender der Kur-
dischen Gemeinde Deutschland. Darüber hinaus ist er seit Mai 2015 
Präsident der Bundesarbeitsgemeinschaft der Immigrantenver bände 
in Deutschland (BAGIV). Er ist Mitglied des CDU-Bundesfachaus-
schusses »Gesellschaftlicher Zusammenhalt«. Er ist Gründer und 
Sprecher der neuen Initiative Säkularer Islam.

W

Dr. Mirjam Wenzel — geboren 1972 in Frankfurt am Main, ist 
Direktorin des Jüdischen Museums Frankfurt. Sie studierte Allge-
meine und Vergleichende Literaturwissenschaft, Politik- und Thea-
terwissenschaft in Berlin, Tel Aviv und München und promovierte 
2009 mit dem Buch »Gericht und Gedächtnis: Der deutsch sprachige 
Holocaust-Diskurs der sechziger Jahre«. Zu ihren Publikationen 
zählen Aufsätze und Artikel zur jüdischen Kulturgeschichte des 20. 
Jahrhunderts sowie zur Rezeption des Holocaust. Nach lang jähriger 
wissenschaftlicher Tätigkeit am Institut für Deutsche Philologie der 
Universität München wechselte sie 2007 als Leiterin der Medien-
abteilung an das Jüdische Museum Berlin. 2016 übernahm sie die 
Leitung des Jüdischen Museums Frankfurt und verantwortete des-
sen Erneuerung und Wiedereröffnung im Jahr 2020. Seit 2019 ist sie 
Honorarprofessorin am Seminar für Judaistik der Johann Wolfgang 
Goethe-Universität, 2020/21 hat sie die Bauhaus-Gastprofessur inne.

Annette Widmann­Mauz — geboren 1966 in Tübingen, ist seit 
2018 Staatsministerin bei der Bundeskanzlerin und Beauftragte der 
Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration. Seit 
1998 ist sie Mitglied des Deutschen Bundestages. Widmann-Mauz 
studierte Politik- und Rechtswissenschaften in Tübingen und war 
bereits vor dem Abschluss vollkommen der Politik zugewandt. Von 
2009 bis 2018 war sie Parlamentarische Staatssekretärin im Bun-
desministerium für Gesundheit. Seit 2003 ist sie stellvertretende 

te. Seit 2014 ist er Präsident des Zentralrates der Juden in Deutsch-
land.  Zugleich ist er Vizepräsident des World Jewish Congress und 
des  European  Jewish Congress. Seit 1998 steht er der Israelitischen 
Kultusgemeinde Würzburg und Unterfranken vor und ist zudem seit 
2002 Präsident des Landesverbands der Israelitischen Kultusge-
meinden in Bayern.

Dr. Christian Staffa — geboren 1959, studierte Theologie in  Berlin, 
Tübingen und Prag. Von 1999 bis 2012 war Staffa Geschäftsführer 
von Aktion Sühnezeichen Friedensdienste e.V. (ASF). Seit  November 
2013 ist er Studienleiter für Demokratische Kultur und Kirche/ Bil-
dung an der Evangelischen Akademie zu Berlin. 2019 wurde er vom 
Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland zum »Beauftragten für 
den Kampf gegen Antisemitismus« berufen. Darüber hinaus ist Staf-
fa unter anderem Vorsitzender des Kuratoriums der Stiftung AM-
CHA, Mitglied des Kuratoriums des Instituts Kirche und Judentum, 
christlicher Vorsitzender der AG Juden und Christen beim Deutschen 
Evangelischen Kirchentag.

Prof. Dr. Natan Sznaider — ist Professor für Soziologie an der 
Akademischen Hochschule von Tel Aviv. Er ist spezialisiert auf sozio-
logische Theorie, Globalisierung und Erinnerungskultur. In Mann-
heim geboren, wanderte er nach Israel aus, wo er sein Studium auf-
nahm. In den USA promoviert, hatte er mehrere Gastprofessuren in 
Deutschland inne. Seine letzten Veröffentlichungen: »Gesellschaften 
in Israel: Eine Einführung in zehn Bildern« (2017, Suhrkamp Verlag), 
Mitherausgeber (mit Christian Heilbronn und Doron Rabinovici) von 
»Neuer Antisemitismus? Fortsetzung einer globalen Debatte« (2019, 
Suhrkamp Verlag). Natan Sznaider lebt und arbeitet in Tel Aviv.

T

Ali Ertan Toprak — studierte Rechts- und Sozialwissenschaften an 
den Universitäten Münster, Bochum und Duisburg-Essen. Anschlie-
ßend arbeitete er mehrere Jahre im Deutschen Bundestag als in-
nen- und außenpolitischer Referent eines Bundestagsabgeordneten. 



223222

Felix Zimmermann — geboren 1993, studierte Kommunikations-
wissenschaft, Geschichtswissenschaft und Public History in Münster 
und Köln. Er ist Promotionsstipendiat der a.r.t.e.s. Graduate School 
for the Humanities Cologne und Mitglied des Leitungsgremiums 
des Arbeitskreises Geschichtswissenschaft und Digitale Spiele. Er 
forscht zu Digitalen Spielen als Teil erlebnisorientierter Geschichts-
kulturen und zum atmosphärischen Potenzial des Mediums. Neben 
seiner wissenschaftlichen Tätigkeit tritt er auch als Beobachter und 
Kommentator der deutschen Digitalspielbranche auf und veröffent-
licht seit 2012 journalistische Beiträge zu Themen der Digitalspiel-
kultur.

Olaf Zimmermann — geboren 1961, zweiter Bildungsweg, an-
schließend Volontariat zum Kunsthändler. Danach arbeitete er als 
Kunsthändler und Geschäftsführer verschiedener Galerien. 1987 
gründete er eine Galerie für zeitgenössische Kunst in Köln und 
Mönchengladbach. Seit März 1997 ist Zimmermann Geschäftsfüh-
rer des Deutschen Kulturrates. Zudem Publizist sowie Herausgeber 
und Chefredakteur von Politik & Kultur, der Zeitung des Deutschen 
Kulturrates. Seit Dezember 2016 ist er darüber hinaus Sprecher der 
Initiative kulturelle Integration.

 Landesvorsitzende der CDU Baden-Württemberg und seit 2015 Vor-
sitzende der Frauen Union der CDU Deutschlands. Darüber hinaus 
ist Annette Widmann-Mauz seit 2018 Mitglied des Präsidiums der 
CDU Deutschlands.

Dr. Lea Wohl von Haselberg — studierte Theater-, Film- und Medi-
enwissenschaften in Frankfurt am Main und promovierte an der Uni-
versität Hamburg im Bereich Medienwissenschaften. Seit 2017 forscht 
sie an der Filmuniversität Babelsberg KONRAD WOLF in einem vom 
Bundesministerium für Bildung und Forschung geförderten Dritt-
mittelprojekt zu Selbstverständnissen und Erfahrungen jüdischer 
Filmschaffender in der Bundesrepublik Deutschland. Mit Johannes 
Rhein leitet sie das DFG-Netzwerk »Deutsch-Jüdische Filmgeschich-
te der BRD« und übernahm 2020 die Leitung der Nachwuchsfor-
scherinnengruppe »Jüdischer Film – Was ist das? Eine Annäherung 
über Festivalprogramme und Rezeptionshaltungen«. Darüber hinaus 
publiziert sie zu zeitgenössischen jüdischen Themen in Deutschland 
sowie zu Erinnerungskultur und Film. Sie ist Mit her ausgeberin des 
Magazins »Jalta. Positionen zur jüdischen Gegenwart«. 

Z

Dr. Mirjam Zadoff — ist seit Mai 2018 Direktorin des NS-Doku-
mentationszentrums München und war bis Sommer 2019 Inhaberin 
des Alvin H. Rosenfeld Chairs in Jewish Studies und  Professorin für 
 Geschichte an der Indiana University Bloomington. Sie hat Geschich-
te, Zeitgeschichte und Judaistik an der Universität Wien studiert 
 sowie an der Ludwig-Maximilians-Universität München  promoviert 
und habilitiert. Zadoff ist Autorin zahlreicher Artikel und der in 
mehrere Sprachen übersetzten Monografien »Der rote Hiob. Das 
 Leben des Werner Scholem« (2014, Hanser Verlag) und »Nächstes 
Jahr in Marienbad. Gegenwelten jüdischer Kulturen der Moderne« 
(2007, Vandenhoeck & Ruprecht).



224



Auschwitz gilt als die Chiffre der Vernichtung der Juden 

Europas. Am 27. Januar 2020 jährte sich zum 75. Mal  

die Befreiung des Konzentrations- und Vernichtungs- 

lagers durch die Rote Armee. 

Welche Relevanz hat dieser Tag für die in Deutschland 

lebenden Menschen – außer einer kurzen Sequenz  

in den Nachrichten? Wie kann in einer multiethnischen  

Gesellschaft an das Verbrechen an den Juden Europas  

erinnert werden? Und schließlich, wie kann Erinnerung  

gelingen, wenn die Taten immer weiter zeitlich weg- 

rücken, wenn das Geschehen von Zeitgeschichte zu  

Geschichte wird?

Dieses Buch stellt die Ergebnisse einer Fachtagung  

der Initiative kulturelle Integration vor, die zu  

diesen Fragestellungen Antworten gesucht hat und  

bietet darüber hinaus einen Ausblick in die Zukunft  

des Erinnerns.


