Die Auseinandersetzung
mit der Geschichte
ist nie abgeschlossen

Herausgegeben von
Doron Kiesel,

Natan Sznaider und
Olaf Zimmermann

Initiative
kulturelle
Integration




Die Auseinandersetzung
mit der Geschichte
ist nie abgeschlossen

75 Jahre nach der Befreiung von Auschwitz

Herausgegeben von
Doron Kiesel,

Natan Sznaider und
Olaf Zimmermann



Herausgeber
Doron Kiesel, Natan Sznaider
und Olaf Zimmermann

1. Auflage 2021
Redaktionsschluss: November 2020
Redaktion: Kristin Braband, Maren Ruhfus

Initiative kulturelle Integration
c/o Deutscher Kulturrat e.V.
Taubenstrafde 1

10117 Berlin

Telefon: 030 226 05 28 0

Fax: 030 226 05 28 11

E-Mail: integration@kulturrat.de
Internet: www.kulturelle-integration.de

Gestaltung und Satz: kognito gestaltung GmbH, Berlin
Herstellung: H. Heenemann, Berlin
ISBN: 978-3-947308-30-9

Gefordert aus Mitteln Der Beauftragten der Bundes-
regierung fiir Kultur und Medien aufgrund eines
Beschlusses des Deutschen Bundestags. Die inhalt-
liche Verantwortung fiir die Beitrédge liegt bei den
Autorinnen und Autoren.

Bibliografische Information der Deutschen
Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Angaben sind im
Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

O

Initiative
kulturelle
Integration



Inhalt

121

143

Ende des Zeitzeugentums und neue Formen der
Erinnerung

Mit Beitragen von Ester Amrami, Jo Frank,

Lea Wohl von Haselberg, Felix Zimmermann
Restimee: Hans Dieter Heimendahl

Tagungsresiimee
Shelly Kupferberg: Am Anfang waren vor allem Fragen ...

07 Vorwort der Herausgeber

13 Dokumentation der Fachtagung

15 BegriifSung
Olaf Zimmermann, Sprecher der Initiative kulturelle
Integration

21 GrufSworte
Annette Widmann-Mauz, Beauftragte der Bundes-
regierung fiir Migration, Fliichtlinge und Integration
Mark Dainow, Zentralrat der Juden in Deutschland

35 Impulse
Aleida Assmann: Die letzten Zeugen des Holocaust
und die historische Schwelle, die wir jetzt erleben
Natan Sznaider: Nie wieder was?
Raphael Gross: Erinnerungsarbeit in einer multi-
ethnischen Gesellschaft

61 Diskussionen in vier Workshops

63 Erinnerung in einer multiethnischen Gesellschaft
Mit Beitragen von Viola B. Georgi,
Elke Gryglewski, Ali Ertan Toprak
Restimee: Doron Kiesel

87 Verlockung der Historisierung
Mit Beitragen von Dani Kranz, Yael Kupferberg
Restimee: Natan Sznaider

103 Erinnerung und Zivilgesellschaft

Mit Beitragen von Johann Hinrich Claussen,
Daniel Lorcher, Mirjam Zadoff
Restimee: Olaf Zimmermann

149

151

165

173

177

183

189
195

201

205

Ausblick

Micha Brumlik: Textualitdt, Feminitat und Diasporizitat.
Orientierungslinien deutsch-jlidischer Bildung fiir das 21.
Jahrhundert

Doron Kiesel: Authentizitat und Deutung — Erinnerungs-
kulturen im Widerstreit

Saba-Nur Cheema: Aus wessen Vergangenheit lernen? —
Gedanken tiber die pddagogische Arbeit zur Erinnerungs-
kultur in der Migrationsgesellschaft

Mirjam Wenzel: Polyphone Orte — Zur Erinnerungs- und
Bildungsarbeit Jiidischer Museen in einer diversen
Gesellschaft

Josef Schuster: »Diese Geschichte miissen sie kennen

und aushalten«

Felix Klein: Erinnerung als Garant fiir die Zukunft
Christian Staffa: Die Zukunft der Erinnerung oder die
Zukunft ist Erinnerung

Sylvia Lohrmann: Jiidisches Leben in Deutschland sichtbar
und erlebbar machen — Im Festjahr 2021 die Chance der
Begegnung nutzen

Olaf Zimmermann: Erinnern an die Shoah: Die Aufgaben
der Kunst und der Kulturpolitik

211

Autorinnen- und Autorenverzeichnis



Vorwort der Herausgeber

Am 27.Januar 2020 jahrte sich zum 75. Mal die Befreiung von Auschwitz
durch die Rote Armee. Auschwitz gilt als die Chiffre der Vernichtung
der Juden Europas.

Bereits seit 1951 wird in Israel am 27. Nisan des jlidischen Kalenders
mit Jom haScho’a an die Shoah erinnert. Der Tag liegt nicht zufillig
zwischen dem religiosen Passahfest und dem nationalen Unabhéngig-
keitstag. An diesem Tag steht von 10.00 bis 10.02 Uhr das Leben im
ganzen Land still und die Sirenen heulen. Wer mit dem Auto unter-
wegs ist, bleibt stehen, steigt aus und hélt inne. In Deutschland und in
GrofSbritannien wird seit 1996 der 27.Januar als Gedenktag begangen.
Der Europarat beschloss im Jahr 2002, dass die Mitglieder einen Tag
zum Gedenken an die Shoah und die Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit begehen sollten. Im Jahr 2005, 60 Jahre nach der Befreiung
des Vernichtungslagers Auschwitz, erklarten die Vereinten Nationen
schliefSlich den 27. Januar zum »Internationalen Tag des Gedenkens
an die Opfer des Holocaust«.

Doch wie kann ein solcher Tag eigentlich begangen werden, aufSer-
halb der politischen Rituale einer Gedenkstunde wie beispielsweise
im Deutschen Bundestag. Wobei hier »Ritual« keineswegs pejorativ
gemeint ist, im Gegenteil: Rituale geben Sicherheit, sie bieten einen
Rahmen fiir das Gedenken, sie verleihen dem Gedenken die angemes-
sene Wiirde. Doch welche Relevanz hat dieser Tag, der 27. Januar, fiir
die in Deutschland lebenden Menschen — aufSer einer kurzen Sequenz
in den Nachrichten? Den Faden weiterspinnend, wie kann in einer
multiethnischen Gesellschaft an das Verbrechen an den Juden Euro-
pas erinnert werden? Und noch weitergehend, wie kann Erinnerung
gelingen, wenn die Taten immer weiter zeitlich wegriicken, wenn das
Geschehen von Zeitgeschichte zu Geschichte wird?



Diesen und weiteren Fragen wurde bei der Fachtagung »Wie wollen
wir in Zukunft an die Shoah erinnern? — Die Auseinandersetzung
mit der Geschichte ist nie abgeschlossen« der Initiative kulturelle
Integration am 28. Januar 2020 nachgegangen. Bewusst wurde der
Termin der Tagung nicht auf den Holocaust-Gedenktag, den 27. Januar,
gelegt, sondern auf den darauffolgenden Tag. Mit der Tagung sollte
ein Diskussionsraum geschaffen werden, wie Erinnerungsarbeit in
einer multiethnischen Gesellschaft aussehen kann. Wie pflegen wir
das Erinnern mit immer grofSerem zeitlichen Abstand zur Shoah und
dem Verlust des Gedachtnisses der Zeitzeugen? Einen Tag nach dem
27. Januar, der dem Gedenken und Erinnern gewidmet ist, diente die
Tagung der Standortbestimmung und dem Ausblick auf die Aufgaben
und Herausforderungen der Erinnerungsarbeit in der Zukunft.

Die Initiative kulturelle Integration wurde Ende 2016 als breites Biind-
nis gegriindet. Thr gehoren unterschiedliche Organisationen aus der
Zivilgesellschaft, den Medien, den Kirchen und Religionsgemein-
schaften, den Sozialpartnern, die kommunalen Spitzenverbéande, die
Lander liber die Kultur-Ministerkonferenz und vier Bundesministerien:
Bundesministerium fiir Arbeit und Soziales, Bundesministerium des
Innern, fiir Bau und Heimat, Die Beauftragte der Bundesregierung fiir
Kultur und Medien sowie Die Beauftragte der Bundesregierung fiir
Migration, Fliichtlinge und Integration an. Ziel der Initiative kulturelle
Integration ist es, fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt in Vielfalt
einzutreten. Hierzu hat die Initiative kulturelle Integration im Jahr 2017
die 15 Thesen »Zusammenhalt in Vielfalt« veroffentlicht. In These 13
»Die Auseinandersetzung mit der Geschichte ist nie abgeschlossen«
hat die Initiative kulturelle Integration formuliert:

»Deutschland kann wie andere Nationen auf positive und
negative Facetten seiner Geschichte zuriickblicken. Dazu
gehoren die herausragende Literatur oder grofSe Musik, die in
unserem Land entstanden sind; dazu zdhlen die Philosophie
und wissenschaftliche Erkenntnisse, die unsere Welt prdgen.

Die Shoah ist das dunkelste Kapitel deutscher Geschichte. Sie
nimmt daher in der Erinnerungskultur in Deutschland einen

besonderen Platz ein. Die Erinnerung an die Shoah wachzu-
halten und weiterzugeben, ist eine dauernde Verpflichtung fiir
in Deutschland geborene Menschen ebenso wie fiir Zugewan-
derte. Das schliefSt ein, sich entschieden gegen jede Form des
Antisemitismus zu wenden.

In Deutschland hat sich eine Erinnerungskultur ausgebildet,
die Teil der aktiven Auseinandersetzung mit der Geschichte
ist. Diese Erinnerungskultur bezieht sich auf geschichtliche
Ereignisse ebenso wie auf das historische Erbe, Artefakte, das
baukulturelle Erbe, das schriftliche, das auditive, das audio-
visuelle und bildliche Kulturgut und anderes mehr. Sie ist
lebendig. So wird die Erinnerung von Zugewanderten bald
schon zum Teil deutscher Erinnerungskultur werden und
umgekehrt sollte die deutsche Erinnerungskultur auch in die
Identitdt der in Deutschland Ankommenden einfliefSen.«!

Gerade weil die Shoah von singuldrer Bedeutung ist, ist die Erinnerung
in Deutschland daran so wichtig und muss immer wieder aktualisiert
werden. Man hort nicht auf, fiir die Siinden der Vorfahren verantwortlich
zu sein. In der Tagung, die im Folgenden dokumentiert ist, wurde sich
nach einer politischen, historischen und soziologischen Anndaherung
an das Thema in vier Workshops mit unterschiedlichen Fragestellun-
gen und Akzenten der Erinnerung an die Shoah auseinandergesetzt.

Im Workshop 1 »Erinnerung in einer multiethnischen Gesellschaft«
wurden folgende Fragen aufgeworfen: Sind Einwanderer, deren Kinder
und deren Enkel ein erinnerungspolitischer »Storfall« in der deutschen
Erinnerungskultur? Wenn Erinnerungskultur in der Tat eine aktive
Auseinandersetzung mit der Geschichte verlangt, welche Auseinander-
setzung kann man von Menschen erwarten, fiir die die Shoah nicht
Teil der eigenen Geschichte ist? Machen die Kategorien »Mensch« und
»Menschheit« mehr Sinn fiir diese Auseinandersetzung als »Deutsche«
und »Juden«?

1 Initiative kulturelle Integration: These 13 der 15 Thesen »Zusammenhalt in Vielfalt«,
17.05.2017



10

Im Workshop 2 ging es um die Frage »Verlockung der Historisierung«:
»Wenn man als Jude angegriffen ist, mufS man sich als Jude verteidigen.
Nicht als Deutscher oder als Biirger der Welt oder der Menschenrechte
oder so. Sondern: Was kann ich ganz konkret als Jude machen?«2 So
die Jiidin Hannah Arendt zu ihrem deutschen Interviewpartner Giinter
Gaus 1964. Fiir Jiidinnen und Juden kann die Shoah nicht historisiert
werden, da man sich eher als Uberlebender, denn als Lebender definiert.
Der Workshop ging der Frage nach, was Jiidinnen und Juden konkret
in Deutschland machen konnen, um als Lebende und nicht als Uber-
lebende aufzutreten und wahrgenommen zu werden.

Workshop 3 wandte sich »Erinnerung und Zivilgesellschaft« zu: Neben
der ideellen, finanziellen und rechtlichen Funktion des Staates im
Rahmen der Erinnerungskultur haben sich viele Organisationen und
Institutionen der Zivilgesellschaft parallel auf vielseitige Art und
Weise mit der Shoah auseinandergesetzt. In dem Workshop ging es
um die Fragen, wie sich verschiedene zivilgesellschaftliche Akteure
ihrer Verantwortung stellen und welchen Beitrag sie heute in der
Erinnerungsarbeit leisten.

Thema des Workshops 4 schliefSlich lautete: »Ende des Zeitzeugen-
tums und neue Formen der Erinnerung«. Gefragt wurde: Kann Kunst
die Wahrheit {iber Politik sprechen? Kann Kunst uns da retten, wo die
Politik versagt hat? Kann Kunst trauern? Kann sie, im Gegensatz zu
anderen Ausdrucksformen, Traumata tiberwinden? Kunst muss nicht
das oft instrumentale Spiel der Politik spielen. Aufgabe der Politik
ist es, auch nach der Gewalt Kompromisse zu erarbeiten und auszu-
handeln. Kiinstler haben eine andere Agenda. Konnen sie durch die
Kunst Traumata besser bearbeiten als Politik und Gesellschaft?

Die Eroffnungsreden, Impulse und die einleitenden Statements der
Workshops sowie jeweils ein Resiimee der Workshop-Debatten bilden
den ersten Teil dieses Buches.

2 Arendt, H.: Glnter Gaus im Gesprach mit Hannah Arendt, 28.10.1964. Abgerufen am
17.11.2020 unter: https://bit.ly/3fsPApb

Fiir den zweiten Teil wurden neun Expertinnen und Experten gebeten,
einen Ausblick auf die Zukunft der Erinnerung an die Shoah zu wagen.
Sie setzen sich damit auseinander, wie die Erinnerung an die Shoah
Teil der Bildungsarbeit sein kann, wie die tiber tausend Jahre wahrende
Préasenz von Jiidinnen und Juden in Deutschland gegenwartig gemacht
werden, wie gegen den Antisemitismus heute eingetreten wird, welche
Rolle Kunst in der Erinnerung an die Shoah spielt und anderes mehr.

Mit diesem Buch werden damit die Debatten der Tagung der Initiative
kulturelle Integration aus dem Januar 2020 wachgehalten als auch der
Blick fiir weitere Diskussionen geoffnet. Wir hoffen, damit den Anstofd
fiir weitere Debatten zu geben, denn: »Die Auseinandersetzung mit
der Geschichte ist nie abgeschlossenx.

Doron Kiesel, Natan Sznaider, Olaf Zimmermann

11



210

Autorinnen-
und Autoren-
verzeichnis

211




212

A

Ester Amrami — geboren 1979 in Kfar Saba (Israel), lebt seit 2004
in Berlin. Thr erster Film »Berlin Diary« gewann den Wettbewerb
»Gesten der Versohnung« des Goethe-Instituts. Sie studierte Film-
und Fernsehregie an der Hochschule fiir Film und Fernsehen KON-
RAD WOLF in Potsdam-Babelsberg. Ihr Spielfilmdebiit »Anderswo«
wurde auf internationalen Festivals gezeigt und mehrfach ausge-
zeichnet, unter anderem auf der 64. Berlinale mit dem Preis »Dialogue
en perspective«. Ester Amrami ist auch als Regisseurin fiir das deut-
sche Fernsehen tatig.

Prof. Dr. Aleida Assmann — geboren 1947, ist Literatur- und
Kulturwissenschaftlerin mit Schwerpunkt Gedachtnisgeschichte. In
ihren Arbeiten zu den Themen kulturelles Gedichtnis, Erinnerung
und Vergessen untersucht sie, welche Rolle das Erinnern an den
Holocaust und das Eingestdndnis der eigenen Schuld fiir Deutsch-
land spielt. Nach dem Studium der Anglistik und Agyptologie an
der Ruprecht-Karls-Universitdt Heidelberg und der Eberhard Karls
Universitit Tiibingen promovierte sie 1977 und habilitierte an der
Ruprecht-Karls-Universitat Heidelberg 1992. Von 1993 bis 2014 war
sie Professorin fiir anglistische und allgemeine Literaturwissen-
schaft an der Universitat Konstanz. Fiir ihr Wirken wurde Professor
Assmann mit zahlreichen Auszeichnungen und verliehenen Mit-
gliedschaften geehrt, darunter zuletzt mit dem Friedenspreis des
Deutschen Buchhandels 2018.

213



214

B

Prof. Dr. Micha Brumlik — geboren 1947 in Davos (Schweiz), lebt
heute in Berlin. Nach dem Studium der Pddagogik und Philosophie
in Jerusalem und Frankfurt am Main war er wissenschaftlicher Assis-
tent der Pddagogik in Gottingen und Mainz, danach Assistenzprofes-
sor in Hamburg. Von 1981 bis 2000 lehrte er Erziehungswissenschaft
an der Universitat Heidelberg. Von 2000 bis 2013 war Brumlik Profes-
sor am Institut fiir Allgemeine Erziehungswissenschaft der Johann
Wolfgang Goethe-Universitat in Frankfurt am Main mit dem Schwer-
punkt »Theorie der Erziehung und Bildung«. Dariiber hinaus leitete
er von Oktober 2000 bis 2005 als Direktor das Fritz Bauer Institut,
Studien- und Dokumentationszentrum zur Geschichte und Wirkung
des Holocaust, in Frankfurt am Main. Seit 2013 ist er Senior Advisor
am Selma Stern Zentrum fiir Jiidische Studien Berlin-Brandenburg.

C

Saba-Nur Cheema — geboren 1987, ist Pidagogische Leiterin
der Bildungsstitte Anne Frank in Frankfurt am Main. Sie studierte
Politikwissenschaften an der Johann Wolfgang Goethe-Universitat
in Frankfurt am Main und ist als Dozentin im Fachbereich Soziale
Arbeit an der Frankfurt University of Applied Sciences titig. Sie ent-
wickelt Angebote zum Umgang mit rechten Ideologien, den Themen-
bereichen Antisemitismus und (antimuslimischer) Rassismus — auch
und insbesondere an Schulen. Zu ihren Veroffentlichungen gehoren
unter anderem »Trigger Warnung. Identitatspolitik zwischen Ab-
schottung, Allianzen und Abwehr« (2019, als Herausgeberin mit
Berendsen/ Mendel im Verbrecher-Verlag), »(K)Eine Glaubensfrage.
Religiose Vielfalt im padagogischen Miteinander. Grundkenntnis-
se und praktische Empfehlungen fiir Schule und aufierschulische
Bildungsarbeit« (2017, Bildungsstitte Anne Frank).

Dr. Johann Hinrich Claussen — geboren 1964, studierte evange-
lische Theologie in Tiibingen, Hamburg und London. Er war zunédchst
Pastor in Reinbek, dann Propst und Hauptpastor in Hamburg. Seit

2016 ist er Kulturbeauftragter des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschland. Claussen publiziert regelmafSig journalistische Arbei-
ten, unter anderem fiir die Stiddeutsche Zeitung und die Frankfurter
Allgemeine Zeitung sowie zahlreiche Buchveroffentlichungen, zu-
letzt »Von versteckten Kirchen, magischen Baumen und verbotenen
Schreinen« (2020, C.H. Beck).

D

Mark Dainow — ist seit 2017 Vizeprisident des Zentralrates
der Juden in Deutschland. Der Diplom-Ingenieur lebt seit 1973 in
Deutschland und war tiber 30 Jahre im Internationalen Technischen
Entwicklungszentrum eines Automobilherstellers titig. Seit 1998 ist
er zweiter Vorsitzender der Jiidischen Gemeinde Offenbach und seit
1994 Vorstandsmitglied des Landesverbands der Jiidischen Gemein-
den in Hessen.

F

Jo Frank — ist Geschiftsfiihrer des Ernst Ludwig Ehrlich Studien-
werks und Projektleiter von »Dialogperspektiven — Religionen und
Weltanschauungen im Gesprach«. Er ist Mitbegriinder des Verlags-
haus Berlin und einer der Initiatoren des Ensemble Zeitkunst. Er
arbeitet als multilingualer Autor und Ubersetzer.

G

Prof. Dr. Viola B. Georgi — ist Professorin fiir Diversity Education
an der Stiftung Universitat Hildesheim und Direktorin des »Zent-
rums fiir Bildungsintegration. Diversity und Demokratie in Migra-
tionsgesellschaften«. Thre Arbeitsschwerpunkte sind unter anderem
Diversity Education, Heterogenitat in der Schule, Bildungsmedien,
historisch-politische Bildung in der Migrationsgesellschaft, Demo-
kratiepddagogik und Citizenship Education. Viola Georgi wirkt als

215



216

Beraterin in verschiedenen Expertenkommissionen und zivilgesell-
schaftlichen Organisationen und ist Mitglied der Fachkommission
der Bundesregierung zu den »Rahmenbedingungen der Integrations-
fahigkeit« sowie des Sachverstiandigenrates deutscher Stiftungen fiir
Integration und Migration.

Prof. Dr. Raphael Gross — geboren 1966, ist seit April 2017 Pri-
sident der Stiftung Deutsches Historisches Museum. Zuvor war er
Direktor des Simon-Dubnow-Instituts fiir jlidische Geschichte und
Kultur sowie Inhaber des Lehrstuhls fiir Jiidische Geschichte und
Kultur an der Universitit Leipzig. Zudem war er Direktor des Jiidi-
schen Museums Frankfurt, des Leo Baeck Institute London und des
Fritz Bauer Instituts in Frankfurt am Main. Gross studierte Allge-
meine Geschichte, Philosophie und Literatur in Ziirich, Berlin, Bie-
lefeld und Cambridge (Trinity Hall). Er ist Mitglied der Beratenden
Kommission fiir die Riickgabe NS-verfolgungsbedingt entzogener
Kulturgiiter der Bundesrepublik Deutschland, insbesondere aus jii-
dischem Besitz, und Initiator der Veranstaltungs- und Magazinreihe
»Historische Urteilskraft« am Deutschen Historischen Museum.

Dr. Elke Gryglewski — ist Politologin und promovierte in Erzie-
hungswissenschaften zu Zugidngen Berliner Jugendlicher tiirkischer
und arabisch-palastinensischer Herkunft zum Nationalsozialismus
und Holocaust. Sie studierte Politikwissenschaften in Miinchen,
Berlin und Santiago de Chile. Seit 1995 ist sie in der Gedenk- und
Bildungsstdtte Haus der Wannsee-Konferenz titig, seit Ende 2015
stellvertretende Direktorin und Leiterin der Gedenk- und Bildungs-
statte. Arbeitsschwerpunkte sind die Planung und Durchfiihrung
von Seminaren zu unterschiedlichen Themen im Kontext der Ge-
schichte der Verfolgung und Ermordung der europdischen Juden und
dem Umgang mit den nationalsozialistischen Verbrechen nach 1945
sowie regelmifdige Durchfiihrung deutsch-israelischer Kooperati-
onsprojekte im Bereich Erinnerung in der vielfdltigen Gesellschaft
mit Jugendlichen und Erwachsenen. Gryglewski ist Mitglied in den
vom Bundestag eingesetzten unabhingigen Expertenkreisen Anti-
semitismus.

H

Dr. Hans Dieter Heimendahl — geboren 1965 in Bremen, Studi-
um der Germanistik und Philosophie an der Freien Universitat Berlin
und an der Cornell University New York und anschliefSende Promo-
tion in Germanistik mit einer Arbeit iiber Thomas Mann. Hans Dieter
Heimendahl absolvierte ein Volontariat beim Sender Freies Berlin,
zuvor freie journalistische Tatigkeit fiir verschiedene Zeitungen und
Rundfunkanstalten. Er war als Redakteur und Moderator verschiede-
ner Horfunkanstalten tatig, bevor er im April 2012 Leiter der Haupt-
abteilung Kultur des Deutschlandradios Kultur, Berlin wurde. Seit
Januar 2016 ist Heimendahl Programmchef Deutschlandfunk Kultur.

K

Prof. Dr. Doron Kiesel — in Ramat Gan (Israel) und Frankfurt am
Main aufgewachsen. Nach dem Abitur studierte er Soziologie und
Erziehungswissenschaften in Jerusalem, Frankfurt am Main und
Heidelberg. 1998 wurde er zum Professor fiir Interkulturelle und
Internationale Paddagogik in Erfurt berufen und ist seit 2016 wissen-
schaftlicher Direktor der Bildungsabteilung des Zentralrates der
Juden in Deutschland. Er publizierte zahlreiche Veroffentlichungen
zu Migration und Integration ethnisch-kultureller Minderheiten in
Deutschland. Forschungsschwerpunkte sind migrationstheoretische
Aspekte der russischsprachigen jiidischen Zuwanderer in Deutsch-
land und diversitatstheoretische Ansitze in der Migrationsforschung.

Dr. Felix Klein — ist seit 2018 Beauftragter der Bundesregierung
fiir jlidisches Leben in Deutschland und den Kampf gegen Antise-
mitismus. Er studierte Rechtswissenschaften in Freiburg, Berlin und
London und absolvierte die Ausbildung fiir den hoheren Auswar-
tigen Dienst in Bonn. 2001 promovierte er an der Universitat St.
Gallen mit einem familienrechtlichen Thema. Er war Lianderreferent
fiir Stidamerika, in Jaunde (Kamerun) und Mailand sowie von 2007
bis 2018 in mehreren Funktionen im Auswirtigen Amt, zuletzt als

217



218

Sonderbeauftragter fiir Beziehungen zu jlidischen Organisationen
und Antisemitismusfragen. Dr. Klein spielt Geige im »Diplomati-
schen Streichquartett Berling, das sich vor allem den Werken jiidi-
scher Komponisten widmet.

Dr. Dani Kranz —ist Anthropologin im Department of Anthroplogy
and Sociology der Ben-Gurion-Universitit, Israel und arbeitet als an-
gewandte Anthropologin und Direktorin von Two Foxes Consulting,
Deutschland. IThr Hintergrund sind Anthropologie, Sozialpsychologie
und Geschichte und ihre Expertise liegt in der Migrations- und Eth-
nizitatsforschung, Rechtsanthropologie, Anthropologie des Staates
sowie intergenerationaler Tradierung und Erinnerungspolitik. In ih-
rer gegenwartigen akademischen Forschung widmet sie sich schwer-
punktméafRig der Genese moralischer Okonomien sowie jiidischem
Leben und der Bekampfung von Antisemitismus als Mitglied des Be-
ratungskreises des Bundesbeauftragten.

Shelly Kupferberg — 1974 in Tel Aviv geboren und in West-Berlin
aufgewachsen, ist Journalistin und Moderatorin. Sie studierte Publi-
zistik, Theater- und Musikwissenschaften an der Freien Universitit
Berlin und begann schon wihrend ihres Studiums als Journalistin
fiir den offentlich-rechtlichen Rundfunk zu arbeiten. Seit 25 Jahren
moderiert sie Kultur-, Literatur- und Gesellschaftsmagazine, arbeitet
als freie Redakteurin und Moderatorin fiir Deutschlandfunk Kultur
und moderiert auf rbbKultur tdgliche Kultursendungen. AufSerdem
moderiert Shelly Kupferberg Veranstaltungen fiir Stiftungen, Minis-
terien, Kultureinrichtungen und Festivals sowie ehrenamtlich fiir
»Terre des Femmes«.

Prof. Dr. Yael Kupferberg — forscht und lehrt seit Oktober 2018
als Literaturwissenschaftlerin am Zentrum fiir Antisemitismusfor-
schung der Technischen Universitat Berlin. Davor war sie als wissen-
schaftliche Mitarbeiterin (PostDoc) am Lehrstuhl fiir Jiidische Reli-
gion und Philosophie an der Universitidt Potsdam téatig. Yael Kupfer-
berg studierte Neuere deutsche Literatur an der Freien Universitit
Berlin und Jiidische Studien an der Universitiat Potsdam, der Tel Aviv
University und der University of Pennsylvania in Philadelphia.

L

Sylvia Lohrmann — geboren 1957 in Essen, ist ausgebildete Leh-
rerin fiir die Sekundarstufe I und II und hat die erste Gesamtschule
in Solingen mit aufgebaut. Sie war lange Jahre auf kommunaler und
Landesebene fiir Blindnis90/Die Griinen aktiv. Von 2010 bis 2017
war Sylvia Lohrmann Ministerin fiir Schule und Weiterbildung sowie
stellvertretende Ministerprasidentin des Landes Nordrhein-Westfa-
len. Als Prasidentin der Kultusministerkonferenz (2014) forcierte sie
mit dem Konzept »Erinnern fiir die Zukunft« die Erinnerungskultur
in Deutschland. Seit 2017 berit sie unter anderem zivilgesellschaft-
liche Organisationen in bildungs-, integrations- und gesellschafts-
politischen Fragen und engagiert sich ehrenamtlich, unter anderem
im Kuratorium des Deutschen Freundeskreises von Yad Vashem
und fiir das Zentrum fiir Verfolgte Kiinste in Solingen. Seit Februar
2020 ist sie Generalsekretirin des Vereins 321-2021: 1700 Jahre jiidi-
sches Leben in Deutschland e.V.

Daniel Lorcher — geboren 1985 in Leonberg bei Stuttgart, ist seit
1994 BVB-Fan und -Mitglied. Sein Weg fiihrte iiber ehrenamtliches
Engagement in der BVB-Fangemeinschaft 2013 direkt zu Borussia
Dortmund. Bereits 2011 organisierte er die erste mehrtagige Bil-
dungsreise fiir Fans nach Os$wiecim/Auschwitz und verantwortet
seit 2013 die Antidiskriminierungsarbeit des BVB fiir Fans, Mitarbei-
terinnen und Mitarbeiter, Partner und Sponsoren. Als Fanbeauf-
tragter baute er bis 2019 die Abteilung Fanangelegenheiten auf und
leitete diese. AnschliefSend iibernahm er die Griindung und den Auf-
bau der Abteilung Corporate Responsibility, welche er heute leitet.

S

Dr. Josef Schuster — 1954 in Haifa (Israel) geboren, kehrte 1956
mit seinen Eltern in die viterliche Heimat Unterfranken zuriick.
Er studierte in Wiirzburg Medizin und lief$ sich 1988 als Internist
mit einer eigenen Praxis in Wiirzburg nieder, die er bis 2020 fiihr-

219



220

te. Seit 2014 ist er Prasident des Zentralrates der Juden in Deutsch-
land. Zugleich ist er Vizeprasident des World Jewish Congress und
des European Jewish Congress. Seit 1998 steht er der Israelitischen
Kultusgemeinde Wiirzburg und Unterfranken vor und ist zudem seit
2002 Prasident des Landesverbands der Israelitischen Kultusge-
meinden in Bayern.

Dr. Christian Staffa — geboren 1959, studierte Theologie in Berlin,
Tiibingen und Prag. Von 1999 bis 2012 war Staffa Geschaftsfiihrer
von Aktion Siihnezeichen Friedensdienste e.V. (ASF). Seit November
2013 ist er Studienleiter fiir Demokratische Kultur und Kirche/ Bil-
dung an der Evangelischen Akademie zu Berlin. 2019 wurde er vom
Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland zum »Beauftragten fiir
den Kampf gegen Antisemitismus« berufen. Dariiber hinaus ist Staf-
fa unter anderem Vorsitzender des Kuratoriums der Stiftung AM-
CHA, Mitglied des Kuratoriums des Instituts Kirche und Judentum,
christlicher Vorsitzender der AG Juden und Christen beim Deutschen
Evangelischen Kirchentag.

Prof. Dr. Natan Sznaider — ist Professor fiir Soziologie an der
Akademischen Hochschule von Tel Aviv. Er ist spezialisiert auf sozio-
logische Theorie, Globalisierung und Erinnerungskultur. In Mann-
heim geboren, wanderte er nach Israel aus, wo er sein Studium auf-
nahm. In den USA promoviert, hatte er mehrere Gastprofessuren in
Deutschland inne. Seine letzten Veroffentlichungen: »Gesellschaften
in Israel: Eine Einfiihrung in zehn Bildern« (2017, Suhrkamp Verlag),
Mitherausgeber (mit Christian Heilbronn und Doron Rabinovici) von
»Neuer Antisemitismus? Fortsetzung einer globalen Debatte« (2019,
Suhrkamp Verlag). Natan Sznaider lebt und arbeitet in Tel Aviv.

T

Ali Ertan Toprak — studierte Rechts- und Sozialwissenschaften an
den Universitaten Miinster, Bochum und Duisburg-Essen. Anschlie-
fRend arbeitete er mehrere Jahre im Deutschen Bundestag als in-
nen- und aufSenpolitischer Referent eines Bundestagsabgeordneten.

Von 2006 bis 2012 war er Generalsekretar der Alevitischen Gemein-
de Deutschlands und ab 2009 zweiter Bundesvorsitzender. Ali Ertan
Toprak ist seit 2006 stindiger Teilnehmer des Integrationsgipfels
der Bundesregierung sowie seit 2013 Bundesvorsitzender der Kur-
dischen Gemeinde Deutschland. Dariiber hinaus ist er seit Mai 2015
Prasident der Bundesarbeitsgemeinschaft der Immigrantenverbande
in Deutschland (BAGIV). Er ist Mitglied des CDU-Bundesfachaus-
schusses »Gesellschaftlicher Zusammenhalt«. Er ist Griinder und
Sprecher der neuen Initiative Sakularer Islam.

W

Dr. Mirjam Wenzel — geboren 1972 in Frankfurt am Main, ist
Direktorin des Jiidischen Museums Frankfurt. Sie studierte Allge-
meine und Vergleichende Literaturwissenschaft, Politik- und Thea-
terwissenschaft in Berlin, Tel Aviv und Miinchen und promovierte
2009 mit dem Buch »Gericht und Gedéchtnis: Der deutschsprachige
Holocaust-Diskurs der sechziger Jahre«. Zu ihren Publikationen
zahlen Aufsidtze und Artikel zur jliidischen Kulturgeschichte des 20.
Jahrhunderts sowie zur Rezeption des Holocaust. Nach langjahriger
wissenschaftlicher Tatigkeit am Institut fiir Deutsche Philologie der
Universitdt Miinchen wechselte sie 2007 als Leiterin der Medien-
abteilung an das Jiidische Museum Berlin. 2016 iibernahm sie die
Leitung des Jiidischen Museums Frankfurt und verantwortete des-
sen Erneuerung und Wiedereroffnung im Jahr 2020. Seit 2019 ist sie
Honorarprofessorin am Seminar fiir Judaistik der Johann Wolfgang
Goethe-Universitit, 2020/21 hat sie die Bauhaus-Gastprofessur inne.

Annette Widmann-Mauz — geboren 1966 in Tiibingen, ist seit
2018 Staatsministerin bei der Bundeskanzlerin und Beauftragte der
Bundesregierung fiir Migration, Fliichtlinge und Integration. Seit
1998 ist sie Mitglied des Deutschen Bundestages. Widmann-Mauz
studierte Politik- und Rechtswissenschaften in Tiibingen und war
bereits vor dem Abschluss vollkommen der Politik zugewandt. Von
2009 bis 2018 war sie Parlamentarische Staatssekretdrin im Bun-
desministerium fiir Gesundheit. Seit 2003 ist sie stellvertretende

221



222

Landesvorsitzende der CDU Baden-Wiirttemberg und seit 2015 Vor-
sitzende der Frauen Union der CDU Deutschlands. Dariiber hinaus
ist Annette Widmann-Mauz seit 2018 Mitglied des Prasidiums der
CDU Deutschlands.

Dr. Lea Wohlvon Haselberg — studierte Theater-, Film-und Medi-
enwissenschaften in Frankfurt am Main und promovierte an der Uni-
versitdt Hamburgim Bereich Medienwissenschaften. Seit 2017 forscht
sie an der Filmuniversitat Babelsberg KONRAD WOLF in einem vom
Bundesministerium fiir Bildung und Forschung geforderten Dritt-
mittelprojekt zu Selbstverstandnissen und Erfahrungen jiidischer
Filmschaffender in der Bundesrepublik Deutschland. Mit Johannes
Rhein leitet sie das DFG-Netzwerk »Deutsch-]Jiidische Filmgeschich-
te der BRD« und iibernahm 2020 die Leitung der Nachwuchsfor-
scherinnengruppe »Jiidischer Film — Was ist das? Eine Anndherung
tiber Festivalprogramme und Rezeptionshaltungen«. Dariiber hinaus
publiziert sie zu zeitgenossischen jiidischen Themen in Deutschland
sowie zu Erinnerungskultur und Film. Sie ist Mitherausgeberin des
Magazins »Jalta. Positionen zur jlidischen Gegenwartx.

Z

Dr. Mirjam Zadoff — ist seit Mai 2018 Direktorin des NS-Doku-
mentationszentrums Miinchen und war bis Sommer 2019 Inhaberin
des Alvin H. Rosenfeld Chairs in Jewish Studies und Professorin fiir
Geschichte an der Indiana University Bloomington. Sie hat Geschich-
te, Zeitgeschichte und Judaistik an der Universitit Wien studiert
sowie an der Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen promoviert
und habilitiert. Zadoff ist Autorin zahlreicher Artikel und der in
mehrere Sprachen {iibersetzten Monografien »Der rote Hiob. Das
Leben des Werner Scholem« (2014, Hanser Verlag) und »Nichstes
Jahr in Marienbad. Gegenwelten jiidischer Kulturen der Moderne«
(2007, Vandenhoeck & Ruprecht).

Felix Zimmermann — geboren 1993, studierte Kommunikations-
wissenschaft, Geschichtswissenschaft und Public History in Miinster
und Koln. Er ist Promotionsstipendiat der a.r.t.e.s. Graduate School
for the Humanities Cologne und Mitglied des Leitungsgremiums
des Arbeitskreises Geschichtswissenschaft und Digitale Spiele. Er
forscht zu Digitalen Spielen als Teil erlebnisorientierter Geschichts-
kulturen und zum atmosphérischen Potenzial des Mediums. Neben
seiner wissenschaftlichen Tatigkeit tritt er auch als Beobachter und
Kommentator der deutschen Digitalspielbranche auf und veroffent-
licht seit 2012 journalistische Beitrage zu Themen der Digitalspiel-
kultur.

Olaf Zimmermann — geboren 1961, zweiter Bildungsweg, an-
schliefSend Volontariat zum Kunsthdndler. Danach arbeitete er als
Kunsthiandler und Geschéftsfiihrer verschiedener Galerien. 1987
griindete er eine Galerie fiir zeitgenossische Kunst in Koln und
Monchengladbach. Seit Marz 1997 ist Zimmermann Geschiftsfiih-
rer des Deutschen Kulturrates. Zudem Publizist sowie Herausgeber
und Chefredakteur von Politik & Kultur, der Zeitung des Deutschen
Kulturrates. Seit Dezember 2016 ist er dariiber hinaus Sprecher der
Initiative kulturelle Integration.

223



224



Auschwitz gilt als die Chiffre der Vernichtung der Juden
Europas. Am 27.Januar 2020 jahrte sich zum 75. Mal
die Befreiung des Konzentrations- und Vernichtungs-
lagers durch die Rote Armee.

Welche Relevanz hat dieser Tag fir die in Deutschland
lebenden Menschen - aufRer einer kurzen Sequenz

in den Nachrichten? Wie kann in einer multiethnischen
Gesellschaft an das Verbrechen an den Juden Europas
erinnert werden? Und schlief3lich, wie kann Erinnerung
gelingen, wenn die Taten immer weiter zeitlich weg-
ricken, wenn das Geschehen von Zeitgeschichte zu
Geschichte wird?

Dieses Buch stellt die Ergebnisse einer Fachtagung
der Initiative kulturelle Integration vor, die zu
diesen Fragestellungen Antworten gesucht hat und
bietet darliber hinaus einen Ausblick in die Zukunft
des Erinnerns.




