GOTTESDIENST UND KIRCHENBILDER



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begriindet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
JOHANNA RAHNER UND THOMAS SODING

QD 313
GOTTESDIENST UND KIRCHENBILDER

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



GOTTESDIENST
UND KIRCHENBILDER

Theologische Neuakzentuierungen

Herausgegeben von Stefan Kopp
und Benedikt Kranemann

HERDER /)

=4
FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

5%5% FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-02313-2
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82313-8



Inhalt

Liturgie als praktische Ekklesiologie . . . . . . ... ... .. .. 7
Stefan Kopp und Benedikt Kranemann

Wer feiert die Eucharistie? Neutestamentliche Impressionen . 17
Thomas Séding

Unus baptismus in sola ecclesia sancta?

Zur Interdependenz von Liturgie- und Kirchenverstindnis

in der Auseinandersetzung Augustins mit den Donatisten . . . 37
Christian Rentsch OSA

Ecclesia de Eucharistia?

Der Zusammenhang zwischen Eucharistiefeier und

Kirchenstruktur in theologiegeschichtlicher Betrachtung . .. 57
Klaus Unterburger

Das theologische Ideal einer eucharistischen Ekklesiologie

und die Gegenwart der Kirche im frithen 21. Jahrhundert.
Liturgiewissenschaftliche Anndherungen . . . . . . ... .. .. 84
Birgit Jeggle-Merz

Participatio — Relecture einer liturgietheologischen Leitidee . . 108
Winfried Haunerland

Die liturgische Reproduktion der Kirche als Problem
dogmatischer Theologie . . . . ... ..... ... . ... ... . 128
Michael Seewald

Kirchenbilder aus der Perspektive interreligiosen Betens . . . . 144
Klaus von Stosch

Ecclesia de verbo et eucharistia. Eine evangelische Perspektive
zur Frage nach dem Verhiltnis von Kirchenbild und Liturgie . . 164
Alexander Deeg



6 Inhalt

Gelebte Gottesdienstgemeinschaft als ekklesiologischer Impuls 191
Stefan Kopp

Offene Kirche. Zu einer Ekklesiologie ,alternativer Liturgien 213
Benedikt Kranemann

Zerteilt nicht den Leib des Herrn.
Tagzeitenliturgie und Kirchenbild . . . ... ... ... . . .. 234
Alexander Zerfafs

Die Wort-Gottes-Feier — kirchenkonstituierende
Versammlungsform oder Notbehelf? . . . . ... .. ... .. 261
Stephan Winter (unter Mitarbeit von Arndt Biissing)

Zukunftsvisionen von Kirche und ihre Verraumlichung.
Beispiele aus Vergangenheit und Gegenwart . . . . .. .. .. 287
Albert Gerhards

Gottesdienstpraxis, pastorale Identitdt und ekklesiologische
Visionen. Eine empirische Pilotstudie mit jungen Seelsorgenden 306
Christoph Jacobs und Kathrin Oel

Gottesdienst und Kirchenbilder.

Spannungen — Fragen — Perspektiven . . . . . .. ... . . .. 334
Julia Knop

Autorinnen und Autoren . . . . . . .. ... ... 347



Liturgie als praktische Ekklesiologie

Gottesdienst und Kirchenbilder stehen in einem engen Zusammen-
hang. Das hat insbesondere die Liturgiewissenschaft im vergangenen
halben Jahrhundert immer wieder betont. Dass in der Liturgie Kir-
che konstituiert wird und dass sich an ihr das Kirchenbild der jewei-
ligen Zeit, der Glaubensgemeinschaft als ganzer wie der einzelnen
feiernden Gemeinde ablesen lisst, gilt in vielen theologischen Dis-
kursen als gesetzt. Ekklesiologie aus der Liturgie wird dabei vor al-
lem aus der gemeinschaftlich gefeierten Eucharistie, ihren Texten
und Riten entwickelt; die Liturgie insgesamt kann heute als prakti-
sche Ekklesiologie verstanden werden.'

Diese Einsicht ist Ergebnis eines langen und intensiven Ringens,
das im Laufe des 20. Jahrhunderts sowohl die theologischen Diskurse
als auch die kirchliche Praxis geprigt hat. Immer mehr kam dabei die
feiernde Kirche in den Blick. Aufbriiche wie die sog. Krypta-Messe in
Maria Laach?, die Messe ,,in gemeinsamer Feier im Leipziger Orato-
rium’ oder das bei Pius Parsch (1884—1954) begegnende Konzept der
»Volksliturgie“* sind Stationen auf einem Weg, der von einer ,,Klerus-
liturgie“ weg- und zu einer ,,Gemeindeliturgie“ hinftihrte — verbun-
den mit einem grundlegenden Wandel des Kirchenbildes.’

' Vgl. dazu insgesamt etwa W. Haunerland, Liturgie und Kirche. Studien zu Ge-
schichte, Theologie und Praxis des Gottesdienstes (StPaLi 41), Regensburg 2016;
J. Bérsch, S. Kopp, C. Rentsch (Hg.), Ecclesia de Liturgia. Zur Bedeutung des
Gottesdienstes fiir Kirche und Gesellschaft [FS Winfried Haunerland], Regens-
burg 2021.

? Vgl. dazu M. Conrad, Die ,,Krypta-Messe® in der Abtei Maria Laach. Neue Un-
tersuchungen zu Anfang, Gestaltungsformen und Wirkungsgeschichte, in:
ALW 41 (1999) 1—40.

> Vgl. dazu etwa A. Poschmann, Das Leipziger Oratorium. Liturgie als Mitte ei-
ner lebendigen Gemeinde (EThSt 81), Leipzig 2001, 131-171.

* P. Parsch, Volksliturgie. Thr Sinn und Umfang. Klosterneuburg 1940 [neu hg.
von A. Redtenbacher (PPSt 1), Wiirzburg 2004].

° Vgl. dazu etwa die instruktive Ubersicht in: W. Haunerland, Liturgische Bewe-
gung in der katholischen Kirche im 20. Jahrhundert, in: J. Birsch, B. Kranemann
(Hg. in Verbindung mit W. Haunerland, M. Klockener), Geschichte der Liturgie
in den Kirchen des Westens. Rituelle Entwicklungen, theologische Konzepte und



8 Stefan Kopp und Benedikt Kranemann
1 Programmatische Weichenstellungen des Konzils

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962—-1965) und der durch
dieses Konzil in Gang gebrachten Liturgiereform wurde betont, dass
sich Kirche in der Liturgie als Versammlung der Getauften um den
auferstandenen Christus begreift. Zu den entscheidenden Abschnit-
ten der Liturgiekonstitution Sacrosanctum Concilium (SC) in diesem
Zusammenhang zihlt Artikel 7. Das Konzil bekennt hier die Gegen-
wart des Herrn im Priester, in den Sakramenten, in seinem Wort
und in betender wie singender Gemeinde. Damit riickt in der Litur-
gie der Kirche, in der Christus gegenwirtig geglaubt und gefeiert
werden soll, die Gemeinschaft der Glaubenden insgesamt in den
Blick. Wenn man beachtet, wie die Konstitution wiederholt die Be-
teiligung der Glidubigen hervorhebt, die an der Liturgie ,titig“ An-
teil nehmen und sie ,,mit geistlichem Gewinn“ (SC 11) feiern sollen,
wie sie die Getauften als ,,das konigliche Priestertum® (SC 14) be-
zeichnet und wie diese Konstitution die Partizipation zum Quali-
taitsmerkmal fiir die Reform des Gottesdienstes erklirt, ist die Per-
spektive klar erkennbar: Liturgie ist das Geschehen, in dem die
ganze Kirche das Paschamysterium feiert.® So spricht die Liturgie-
konstitution programmatisch davon,

»dass die Kirche auf eine vorziigliche Weise dann sichtbar wird,
wenn das ganze heilige Gottesvolk voll und tétig an denselben li-
turgischen Feiern, besonders an derselben Eucharistiefeier, teil-
nimmt: in der Einheit des Gebets und an dem einen Altar und
unter dem Vorsitz des Bischofs, der umgeben ist von seinem Pres-
byterium und den Dienern des Altars.“ (SC 41)

Hier wird ein Idealbild entworfen, das weniger Praxis zeichnet als
bildliche Qualitit hat. Der Artikel ist zum einen bemerkenswert,
weil er davon ausgeht, dass in der Liturgie der Kirche abgebildet
wird, was Menschen glauben und wie sie im Glauben Kirche sind.

kulturelle Kontexte, Bd. 2: Moderne und Gegenwart, Miinster 2018, 165-205;
ders., Das Zweite Vatikanische Konzil und die Liturgiereform, in: ebd., 207-246.
¢ Zum Paschamysterium als inhaltlichem Reformprinzip der Liturgieerneuerung
des Zweiten Vatikanischen Konzils vgl. vor allem die grundlegende Studie:
S. Schrott, Pascha-Mysterium. Zum liturgietheologischen Leitbegriff des Zweiten
Vatikanischen Konzils (Theologie der Liturgie 6), Regensburg 2014.



Liturgie als praktische Ekklesiologie 9

Zum anderen werden Aspekte wie Gemeinschaft, aktive Beteiligung
sowie Einheit in Gebet und Eucharistie konkret benannt und damit
klar eine communiale Sicht auf die Kirche betont, die mit der Vo-
raussetzung einer hierarchischen Leitungsstruktur verbunden ist.

In den Kommentaren zur Konstitution ist darauf hingewiesen
worden, dass dieses Bild von Kirche fiir viele Ortskirchen nie Reali-
tit werde, weil die entsprechenden Bistiimer zu grof3 seien. Wenn
stattdessen Ordinationsliturgien, Chrisammesse oder die Zulassung
von erwachsenen Taufbewerbern als Erfahrungsraume genannt wer-
den,” wird man einerseits sagen miissen, dass auch diese Liturgien
nur von einem kleinen Teil der Katholik(inn)en mitgefeiert werden.
Andererseits zeigen diese Hinweise, dass Kirche theologisch betrach-
tet eben auch in anderen Liturgien und nicht allein in der Eucharis-
tie sichtbar werden kann. In ekklesiologischer Hinsicht ist diesbe-
ziiglich mit Recht von einer Weitung der theologischen Perspektive
zu sprechen. Implizit bezieht sich das Bild von Kirche, das SC 41
entwirft, nicht allein auf die Ortskirche und ihre Gemeinschaft der
Gldubigen, sondern stellt auch Fragen an das Verhiltnis von Ortskir-
che und Weltkirche, von Ortskirche und romischer Kirche. Die
Ortskirche bekommt hier einen besonderen Rang zugesprochen,
weil in ihr ,,vorziiglich“ Kirche sichtbar wird. Dieser und andere Ar-
tikel der Liturgiekonstitution legen den Akzent auf das ganze ,,Got-
tesvolk®. Von einer Fixierung der Liturgie und damit auch des Kir-
chenbildes auf den Priester hin zu einer Sicht, die die Gemeinschaft
der Getauften, Frauen und Minner, in den Blick nimmt, sollte es ein
weiter Weg werden. Mit den Festlegungen des Konzils hat die katho-
lische Kirche einen groflen Entwicklungsschritt vollzogen, der aller-
dings in der Folgezeit immer wieder umstritten war.

Welche Rolle sollen die Glaubigen insgesamt in der Liturgie spie-
len und soll ihnen zugewiesen werden, welches Kirchenbild soll ver-
mittelt werden? Schon diese Fragen gehen vor dem Hintergrund des
Konzils und der nachkonziliaren Theologie in die falsche Richtung.
Es muss nicht nach einer eigenen Rolle der Gldubigen in der Liturgie
gefragt werden — die Liturgie ist thre Liturgie. Der Grund dafiir ist
die Taufe. Das bringt das Konzil u. a. dort zum Ausdruck, wo es
von der Gegenwart Christi in der betenden Kirche spricht.

7 Vgl. R. Kaczynski, Theologischer Kommentar zur Konstitution iiber die heilige
Liturgie Sacrosanctum Concilium, in: HThKVatlI 2 (2004) 1-227, hier: 118.



10 Stefan Kopp und Benedikt Kranemann
2 Weitere lehramtliche Festlegungen

Doch in der Liturgie und in Bezug auf die Liturgie kann man in den
letzten Jahrzehnten Tendenzen beobachten, sowohl die Beteiligung
der Gldubigen zu begrenzen als auch die Rechte der Ortskirche dort,
wo es um Fragen der Liturgie geht, moglichst eng zu fassen. In die-
sem Zusammenhang sei etwa an die romische ,Instruktion zu eini-
gen Fragen iiber die Mitarbeit der Laien am Dienst der Priester
von 1997 erinnert, die als Ausdruck eines verzerrten Bildes von Kir-
che als Gemeinschaft der Glaubenden verstanden werden konnte.
Aus kanonistischer Perspektive ist kritisiert worden, der Instruktion
gehe es ,vor allem um eine Profilierung des durch das Weihesakra-
ment begriindeten Priestertums®. Alles andere seien nur ,Ersatz-
dienste®, sie wiirden als pastoralen Notsituationen geschuldet dar-
gestellt. Ein solches Stindedenken verhindere eine Zusammenarbeit
der Kirche, in der alle Begabungen und Berufungen mit Blick auf
Jesus Christus zusammenwirken miissten.” Die Kritik bezieht sich
letztlich auf eine Ekklesiologie, die nicht mit dem gemeinsamen
Priestertum aller Gldubigen ernst macht.

Ein zweites Beispiel fiir diese kritische Beobachtung ist die In-
struktion Liturgiam authenticam' von 2001 — als Instruktion wie-
derum ein normsetzendes und damit kirchlich gewichtiges Doku-
ment, welches so gelesen werden kann, dass die Ekklesiologie im

% Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Instruktion zu einigen
Fragen tber die Mitarbeit der Laien am Dienst der Priester vom 15. August 1997
(VApS 129), Bonn 1997.

® Wortliche Zitate aus: I. Riedel-Spangenberger, Kirchenrechtliche Analyse der
romischen Instruktion, in: P. Hiinermann (Hg.), Und dennoch ... Die rémische
Instruktion iiber die Mitarbeit der Laien am Dienst der Priester. Klarstellungen —
Kritik — Ermutigungen, Freiburg i. Br. 1998, 68—85, hier: 78f. — Zum Themenfeld
vgl. jetzt auch kritisch: J. Hahn, Leiter(in) — Helfer(in) — Beauftragte(r)? Zur Ter-
minologie der Liturgieleitung durch Lai(inn)en, in: G. M. Hoff, J. Knop, B. Kra-
nemann (Hg.), Amt — Macht — Liturgie. Theologische Zwischenrufe fiir eine Kir-
che auf dem Synodalen Weg (QD 308), Freiburg i. Br. 2020, 185-199.

' Vgl. Kongregation fiir den Gottesdienst und die Sakramentenordnung, Der
Gebrauch der Volkssprache bei der Herausgabe der Biicher der romischen Litur-
gie Liturgiam authenticam. Fiinfte Instruktion ,zur ordnungsgemif3en Ausfiih-
rung der Konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils tiber die heilige Litur-
gie“ (zu Art. 36 der Konstitution). Lateinisch—Deutsch vom 28. Mirz 2001, hg.
vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (VApS 154), Bonn 2001.



Liturgie als praktische Ekklesiologie 1

Sinne einer sich communial definierenden Kirche aufgegeben oder
zumindest infrage gestellt wird. In der Diskussion unmittelbar tiber
die Ubersetzungsprobleme'' der Editiones typicae in die verschiede-
nen Muttersprachen sind vielleicht die ekklesiologischen Implikatio-
nen zu kurz gekommen. Doch diese Instruktion zu Fragen der Uber-
setzung liturgischer Texte verdndert beispielsweise das Verhiltnis
zwischen Ortskirche und romischer Kirche. Sie zwingt die Ortskir-
chen in ein uniformistisches Verstindnis von Kirche, weil ein engge-
fithrtes Modell von Einheit auferlegt wird. Sie oktroyiert eine Ab-
kehr von Subsidiaritit in der Liturgie in einer Weise, die quasi wie
eine Blaupause fiir das Leben innerhalb der Ortskirchen wirkt. Hier
wird rein hierarchisch gedacht und werden entsprechend kirchliche
Strukturen formatiert. Die ekklesiologischen Konsequenzen werden
deutlich, wenn man das Motuproprio Magnum principium von 2017
danebenlegt, das weitreichende Korrekturen am Ubersetzungspro-
zess vorgenommen hat.”” Die romische Kongregation fir den Got-
tesdienst und die Sakramentenordnung solle die Bischofskonferenz
in der Realisierung ihrer Aufgaben unterstiitzen, nicht umgekehrt.
Man kann das als Bestidtigung von Subsidiaritit in der Kirche be-
greifen. Die Ubersetzung liturgischer Biicher liegt damit wieder
weitgehend in den Hénden der Ortskirche. In Instruktion und Mo-
tuproprio treffen im Grunde zwei unterschiedliche Kirchenbilder
aufeinander. Dies zeigt u. a., wie umstritten das eigene Selbstver-
stindnis in der katholischen Kirche heute ist.

" Vgl. dazu B. Kranemann, S. Wahle (Hg.), ,, ... Ohren der Barmherzigkeit®.
Uber angemessene Liturgiesprache (ThKontr), Freiburg i. Br. 2011.

"> Vgl. Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben in Form eines ,Motu Proprio“
»Magnum Principium®, durch das can. 838 des Kodex des kanonischen Rechts
verdndert wird, in: http://www.vatican.va/content/francesco/de/motu_proprio/
documents/papa-francesco-motu-proprio_20170903_magnum-principium.html
(Zugrift: 11.11.2020). — Aus liturgiewissenschaftlicher Sicht vgl. dazu W. Hauner-
land, Eine doppelte Korrektur. Zum Motu proprio Magnum principium von Papst
Franziskus, in: Gottesdienst 51 (2017) 169—171; ders., Le Motu proprio Magnum
principium. Une impulsion en vue d’une nouvelle étape de la réforme liturgique
[Das Motu proprio Magnum principium — ein Impuls fiir eine neue Etappe der li-
turgischen Erneuerung], in: H. Bricout (Hg.), Du bon usage des normes en liturgie.
Approche théologique et spirituelle apres Vatican IT (Lex orandi. Nouvelle série 9),
Paris 2020, 71-93; ders., Das Motu proprio Magnum principium als Impuls fiir die
liturgische Erneuerung, in: AKathKR 187 (2020) [im Druck].



12 Stefan Kopp und Benedikt Kranemann

Ein drittes Beispiel ist das Motuproprio Summorum Pontificum"
von 2007, durch das die Verwendung des Missale Romanum von
1570/1962 und anderer vorkonziliarer liturgischer Biicher als aufler-
ordentliche Ausdrucksform des Romischen Ritus wieder breiter er-
moglicht wurde. Im Gegentiber zur Liturgiekonstitution ist in die-
sem Zusammenhang von ,[z]wei Weisen, Liturgie zu verstehen“",
gesprochen worden. Man darf fortfithren: Auch zwei Weisen, Kirche
zu verstehen, sind dabei zu erkennen. Fiir einige der zentralen
Aspekte der nachkonziliaren Liturgiereform, die eben auch ekklesio-
logische Relevanz haben, ist festgestellt worden, dass ihnen das Mo-
tuproprio ,nur unzureichend oder in mehreren Fillen gar nicht ge-
recht wird“”. Das betrifft die schon erwihnte Gegenwart Christi in
der ,,Versammlung der Getauften®, die durch das Konzil als konsti-
tutiv bezeichnete Mitfeier dieser Getauften sowie die entsprechende
Gewichtung der participatio actuosa und damit die Rollenverteilung
in der Liturgie, letztlich auch alle Vorginge, die die Inkulturation
betreffen.'

3 Notwendige theologische Neuakzentuierungen heute

Schon durch diese wenigen Beispiele wird deutlich, wie eng Liturgie
und Ekklesiologie zusammenhingen, welche tiefgreifenden Aus-
einandersetzungen aber auch die vergangenen Jahre auf diesem
Feld gebracht haben. Nicht umsonst sprach Papst Johannes Paul II.
(1978-2005) von ,eine[r] sehr enge[n] und organische[n] Verbin-

" Papst Benedikt XVI., Apostolisches Schreiben Summorum Pontificum. Brief
des Heiligen Vaters an die Bischofe anlidsslich der Publikation vom 7. Juli 2007,
hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (VApS 178), Bonn 2007.

" M. Klockener, Wie Liturgie verstehen? Anfragen an das Motu proprio ,Sum-
morum Pontificum® Papst Benedikts XVIL., in: ALW 50 (2008) 268-305, hier:
295.

> Ebd., 300.

' Vgl. ebd., 299-301; zuletzt — in einer Riickschau auf die zehnjihrige Erfahrung
mit den neuen Regelungen — S. Kopp, »... omnes Ritus legitime agnitos aequo
iure atque honore ...“ (SC 4). Zum Verstindnis von Einheit und legitimer Viel-
falt in der Liturgie zehn Jahre nach dem Motu proprio Summorum Pontificum,
in: M. Graulich (Hg.), Zehn Jahre Summorum Pontificum. Vers¢hnung mit der
Vergangenheit — Weg in die Zukunft, Regensburg 2017, 117-154.



Liturgie als praktische Ekklesiologie 13

dung zwischen der Erneuerung der Liturgie und der Erneuerung des
gesamten Lebens der Kirche", denn:

»Die Kirche handelt nicht nur in der Liturgie, sondern prigt sich
auch darin aus; sie lebt von der Liturgie und gewinnt aus der Li-
turgie ihre Lebenskraft. Daher bildet die liturgische Erneuerung,
die im Geist des II. Vatikanischen Konzils auf rechte Weise durch-
gefithrt wird, in gewissem Sinn das Mafl und die Bedingung fiir
die Verwirklichung der Lehre dieses II. Vatikanischen Konzils, die
wir mit tiefem Glauben annehmen wollen, iiberzeugt, dass der
Heilige Geist sich seiner bedient hat, um der Kirche die Wahrheit
mitzuteilen und die Hinweise zu geben, die sie zur Erfullung ihrer
Sendung fur die Menschen von heute und morgen braucht.“*

Die Liturgie, in der es zundchst und vor allem um die Feier des Pas-
chamysteriums geht, ist ein Kosmos unterschiedlicher Texte und
Riten, von Zeiten und Raumen, in denen implizit und explizit Kir-
che zur Darstellung kommt, folglich Ekklesiologie mitverhandelt
wird. Hierbei entstehen erhebliche Spannungen und muss die Theo-
logie aufgrund ihrer historischen Kenntnisse mit Blick auf die Zu-
kunft kritisch-reflektierende Zeitansagen machen.

Das gilt auch in anderer Hinsicht. Ekklesiologie der Liturgie oder
liturgische Ekklesiologie — beides ist nicht deckungsgleich: hier wird
die Debatte um theologia prima und theologia secunda aufgerufen —
war lange Zeit eucharistische Ekklesiologie. Auf einige Weitungen ist
bereits hingewiesen worden. Ein gravierendes Problem ist aktuell
nicht nur, dass wegen der geringen Zahl von Priestern Eucharistie
nicht mehr immer und tiberall gefeiert werden kann; es gibt auch
eine deutliche Kritik an der Fixierung auf allein diese Liturgie.
Neue Formen der Liturgie spielen eine Rolle, insbesondere Wortgot-
tesdienste, zu denen sich Getaufte versammeln und die sie z. T. ei-
genstindig verantworten. Sie konnen zu Segnungsgottesdiensten

' Papst Johannes Paul II., Griindonnerstagsschreiben ,Dominicae Cenae“ vom
24. Februar 1980, Nr. 13, in: EDIL/DEL 2, 3911-3953, hier: 3950 [Hervorhebung
im Original]; wiederaufgegriffen in: ders., Apostolisches Schreiben ,,Vicesimus
quintus annus® vom 4. Dezember 1988, Nr. 4, in: EDIL/DEL 3, 6263 —6285, hier:
6266.

'" Papst Johannes PaulIl., Griindonnerstagsschreiben ,Dominicae Cenae“
(s. Anm. 17), 3950.



14 Stefan Kopp und Benedikt Kranemann

ausgestaltet sein, etwa fiir Neugeborene oder zur Einschulung oder
in der Krankenhausseelsorge."” Sie begegnen in kirchlich umstritte-
nen Lebenskonstellationen — so fir Menschen, die geschieden sind,
deren Ehe nicht annulliert ist und die fiir ihre neue Beziehung den
Segen der Kirche wiinschen. Oder eben im Fall der Segnung fiir
gleichgeschlechtliche Paare. Solche Liturgien besitzen ebenfalls ek-
klesiologische Relevanz und stellen Kirche dar, auch wenn dies hier
natiirlich auf andere Weise als in der Eucharistie geschieht. Hier
kommen andere Rollenverteilungen ins Spiel: Ist dabei das diakoni-
sche Moment beispielsweise deutlicher ausgeprigt, zeigt sich eine
neue Weite gegeniiber unterschiedlichen Lebenssituationen von
Menschen, ohne dass dies unmittelbar mit einem moralischen Urteil
verbunden wird. In der Dynamik solcher Feiern spiegelt sich die
Dynamik der Kirche wider. Dabei ist z. T. mehr Offenheit gegeniiber
der Okumene gegeben, als das bislang in der Eucharistie der Fall ist:

»Die pneumatologische Begriindung von Kirche, die aus der Viel-
falt der Charismen erwichst, ist hier besonders priagend; christo-
logische Konzeptionen von kirchlicher und amtlicher Christusre-
prisentation stehen eher im Hintergrund.“*

Wenn man den sensus fidelium als Ort der Theologie versteht und
dabei auch die Glaubenspraxis einbezieht, kann man solche Gottes-
dienste fiir die Vertiefung der Frage nach der Ekklesiologie nicht
ignorieren.”’ Es bleibt dann sehr Unterschiedliches nebeneinander
stehen, das nicht harmonisiert werden kann und soll, weil in diesem
Nebeneinander die Kirche in einer gréfieren Vielfalt abgebildet wird.

Der vorliegende Sammelband geht diesen und anderen Fragen
aus der Sichtweise verschiedener theologischer Disziplinen nach.
Die Feiernden des Gottesdienstes nach Auskunft des Neuen Testa-
ments (Thomas Soding) und das wechselseitige Verstindnis von

¥ Vgl. dazu und zum Folgenden u. a. die Beitrdge in: J. Knop, B. Kranemann
(Hg.), Segensfeiern in der offenen Kirche. Neue Gottesdienstformen in theologi-
scher Reflexion (QD 305), Freiburg i. Br. 2020.

» J. Knop, B. Kranemann, Benediktionale Ekklesiologie — Welche Kirche baut
der Segen auf?, in: dies. (Hg.), Segensfeiern in der offenen Kirche (s. Anm. 19),
248-265, hier: 265.

' Vgl. dazu den anregenden Sammelband: A. Slunitschek, T. Bremer (Hg.), Der
Glaubenssinn der Gliubigen als Ort theologischer Erkenntnis. Praktische und
systematische Theologie im Gesprich (QD 304), Freiburg i. Br. 2020.



Liturgie als praktische Ekklesiologie 15

Liturgie und Kirche bei Augustinus (Christian Rentsch) werden be-
handelt, der Zusammenhang zwischen Eucharistie und Kirchen-
struktur als Thema der Theologiegeschichte untersucht (Klaus Un-
terburger). Die eucharistische Theologie wird als theologisches
Ideal des frithen 21. Jahrhunderts (Birgit Jeggle-Merz), die participa-
tio in ihrem Herkommen wie in ihrer heutigen Bedeutung als litur-
gietheologische Leitidee beleuchtet (Winfried Haunerland). Beitrige
aus systematisch-theologischer Perspektive weisen auf Probleme der
Sliturgische[n] Reproduktion der Kirche“” hin — auch dort, wo es
um interreligioses Feiern geht (Michael Seewald; Klaus von Stosch).
Ein Beitrag aus evangelisch-theologischer Sicht macht u. a. auf die
liturgischen wie ekklesiologischen Chancen einer Kirche aus dem
Wort Gottes aufmerksam (Alexander Deeg). Verschiedene liturgie-
wissenschaftliche Beitrige wenden sich der Okumene (Stefan Kopp),
Aussagen zur Kirche in verschiedenen Formen von Wort- und
Segensgottesdiensten (Benedikt Kranemann), dem Kirchenbild in
Tagzeitenliturgien (Alexander Zerfaf) und in der Wort-Gottes-Feier
(Stephan Winter) sowie dem zu, was Rdume tber die Kirche und
ihre Zukunftsvisionen zum Ausdruck bringen (Albert Gerhards).
Pastoralpsychologisch wird die Perspektive der Seelsorgenden auf
die Praxis der Liturgie und das Verstindnis von Kirche behandelt
(Christoph Jacobs und Kathrin Oel). Am Ende der Publikation steht
ein Ausblick, der auf Spannungen aufmerksam macht und weiter-
fithrende Fragen formuliert (Julia Knop).

Ausgangspunkt des vorliegenden Bandes ist eine interdisziplinire
Tagung zum Thema ,,Gottesdienst und Kirchenbilder, die am 14.
und 15. Februar 2020 in Paderborn stattgefunden hat. Sie wurde in
Kooperation des Graduiertenkollegs ,,Kirche-Sein in Zeiten der Ver-
dnderung® an der Theologischen Fakultit Paderborn und des Theo-
logischen Forschungskollegs an der Universitit Erfurt durchgefiihrt.
Allen Autor(inn)en, die z. T. bei der Tagung referiert haben, gilt der
Dank der Herausgeber. Fiir die motivierte, verlissliche und umsich-
tige Mitwirkung an den redaktionellen Arbeiten gebiihrt besonders
Frau Barbara Brunnert, der neuen Koordinatorin des Paderborner
Graduiertenkollegs, sowie Frau Laura Elisabeth Hennecke und Frau
Cecille Franziska Miiller, studentischen Mitarbeiterinnen am Lehr-

* Titel des Beitrags von M. Seewald in diesem Band.



16 Stefan Kopp und Benedikt Kranemann

stuhl fiir Liturgiewissenschaft an der Theologischen Fakultit Pader-
born, grofler Dank. Fiir die Aufnahme dieses Bandes in die Reihe
Quaestiones disputatae danken wir der Herausgeberin und dem
Herausgeber der Reihe, Frau Prof. Dr. Johanna Rahner, Tiibingen,
und Herrn Prof. Dr. Thomas S6ding, Bochum, sowie dem Verlag
Herder, Freiburg im Breisgau, und Herrn Clemens Carl fiir die ge-
wohnt zuverlidssige Begleitung der Drucklegung.

Paderborn — Erfurt, 11. November 2020 Die Herausgeber



