Der Mensch

RoteReihe



Herausgegeben von Karl-Siegbert Rehberg

Diese Ausgabe ist text- und seitengleich mit der Fassung des
Bandes 3.1 der Arnold Gehlen Gesamtausgabe: Der Mensch

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet Uber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© Vittorio Klostermann GmbH - Frankfurt am Main - 2016

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der
Ubersetzung. Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet,
dieses Werk oder Teile in einem photomechanischen oder sonstigen
Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer
Systeme zu verarbeiten, zu vervielfiltigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf Alster Werkdruck der Firma Geese, Hamburg,
alterungsbestindig ©9 1509706 und PEFC-zertifiziert. ®

Druck: Hubert & Co., Gottingen

Printed in Germany

ISSN 1865-7095

ISBN 978-3-465-04289-1



INHALT

TEILBAND 1

Der Mensch. Seine Natur und
seine Stellung in der Welt

Einfithrung

L.

© 00 N O O A~ W

Der Mensch als biologisches Sonderproblem

. Ablehnung des Stufenschemas

. Erster Begriff vom Menschen

. Fortsetzung derselben Anschauung

. Handlung und Sprache

. Handlung und Antriebe

. Antriebstiberschuf3 und Fiithrung

. Das Entlastungsgesetz — Rolle des BewuBtseins

. Tier und Umwelt. Herder als Vorganger

L Teil. Die morphologische Sonderstellung des Menschen

II.

10.

1 4.

12.

Die Organprimitivismen
Die Theorie von Bolk und verwandte

Die Abstammungsfrage

Teil. Wahrnehmung, Bewegung, Sprache

13.
14.
15.
16.
17.
18.

10.

Elementare Kreisprozesse im Umgang
Fortsetzung

Leistungsgrenzen der Tiere

Optische Gestalten und Symbole
Bewegungs- und Empfindungsphantasie
Bewegungssymbolik

Zwei Sprachwurzeln

95
95
1173
140

149
149
161
170
180
209
217

224



20.
21.
20.
23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.

31.
32.
34
55-
36.

37-

Inhalt

Wiedererkennen. Dritte Sprachwurzel
Theorie des Spiels. Vierte Sprachwurzel
Erweiterung der Erfahrung

Hohere Bewegungserfahrung

Lautgesten. Fiinfte Sprachwurzel

Geplante Handlungen

Wiederholung der Sprachgrundlagen
Element der Sprache selbst

Urspriingliche Fortschrittsmotive der Sprache
Riickwirkungen: Die Vorstellung
Riickwirkungen: Angleichung der inneren und
aulleren Welt

Lautloses Denken

Ursprungsprobleme der Sprache

Hohere Sprachentwicklung

Spracheigene Phantasmen

Erkenntnis und Wahrheit

Irrationale Erfahrungsgewilheit

Zur Theorie der Phantasie

III. Teil. Antriebsgesetze. Charakter. Das Geistproblem

38.
39-
40.
41.
42.
453-
44.

Ablehung der Trieblehren

Zwei Antriebsgesetze. Der Hiatus
Weltoffenheit der Antriebe

Weitere Antriebsgesetze
Antriebstiberschul3. Gesetz der Zucht
Charakter

Exposition einiger Probleme des Geistes

228
238
247
259
265
272
276
280
288

294

300
308
313
320
332
341
355
372

387
387
393
400
413
421
438
452



Auf dieser Seite steht in Band 3 der Arnold-Gehlen-Gesamtausgabe
das Inhaltsverzeichnis fiir den 2. Teilband (S. 481—1020) mit Nachwei-
sen und Erlduterungen zu Gehlens »Der Mensch« (vgl. Nachwort in

der vorliegenden Taschenbuchausgabe, S. 481f., bes. Anm. 1).






DER MENSCH

SEINE NATUR UND SEINE STELLUNG
INDER WELT






EINFUHRUNG

1. Der Mensch als biologisches Sonderproblem

Das von nachdenkenden Menschen empfundene Bedirfnis nach
einer Deutung des eigenen menschlichen Daseins ist kein blof3
theoretisches Bediirfnis. Je nach den Entscheidungen, die eine sol-
che Deutung enthalt, werden Aufgaben sichtbar oder verdeckt. Ob
sich der Mensch als Geschopf Gottes versteht oder als arrivierten
Affen, wird einen deutlichen Unterschied in seinem Verhalten zu
wirklichen Tatsachen ausmachen; man wird in beiden Fallen auch
in sich sehr verschiedene Befehle horen.

Die Religionen, die Weltanschauungen, die Wissenschaften ge-
hen in der Beantwortung dieser Frage nach dem Wesen des Men-
schen natiirlich nicht auf. Aber sie pflegen eine Antwort anzubieten
oder doch wenigstens Gesichtspunkte, von denen man eine solche
ableiten kann. Hierbei ist keinerlei Ubereinstimmung gewdhrlei-
stet, denn die Antworten konnen sich — wie im eben genannten
Beispiel — ausschlieen.

Man sollte versuchen, gerade diese Umstédnde zur Bestimmung
des Wesens des Menschen heranzuziehen; das wiirde bedeuten: es
gibt ein lebendiges Wesen, zu dessen wichtigsten Eigenschaften es
gehort, zu sich selbst Stellung nehmen za miissen, wozu eben ein
»Bild«, eine Deutungsformel notwendig ist. Zu sich selbst heilt: zu
den eigenen wahrgenommenen Antrieben und Eigenschaften —
aber auch zu seinesgleichen, zu anderen Menschen, denn auch de-
ren Behandlung wird davon abhéngen, fur was man sie halt, und
fiir was man sich halt. Was es aber heiit: der Mensch muf sein We-
sen deuten und von daher sich selbst und anderen gegentiber tatig
und stellungnehmend sich verhalten — das ist nicht so leicht gesagt.

Jedoch eine Antwort ist notwendig, denn sonst bleibt es bei der
Vermutung, man konne in dieser Frage »neutral« bleiben und
brauche sich nicht fiir eine der sehr streitenden Formeln zu ent-
scheiden. |



4 Einfiihrung

Die erstere leitet den Menschen von Gott, die andere vom Tier
ab. Aber die erste ist keine wissenschaftliche, und die zweite, wie
wir sehen werden, gerade wissenschaftlich zweideutig. Umgekehrt
fallt auf, daBl beide Standpunkte eine gemeinsame Voraussetzung
haben: daB namlich der Mensch nicht aus sich selbst begriffen wer-
den kénne, daBl er nur mit Kategorien des AuBBermenschlichen be-
schreibbar oder deutbar sei. Hier nun setzt das Interesse dieses Bu-
ches ein: ich nehme an, daf diese Voraussetzung nicht notwendig
ist, daB es vielmehr moglich ist, eine Auffassung vom Wesen des
Menschen zu entwickeln, die sich — um es technisch auszudriicken
— sehr spezifischer und nur fiir diesen Gegenstand zutreffender Be-
griffe bedient. Diese Richtung der Untersuchung wird freigelegt,
wenn man die Frage festhdlt: was bedeutet gerade das Bediirfnis
der Deutung?

Dieses wire sofort verstanden, wenn der Mensch ein Wesen wire,
welches in sich oder mit sich eine Aufgabe vorfande, die er sich in
seiner Selbstdeutung faB3lich machen und »verdeutlichen« muf3. Al-
les wird darauf ankommen, ob es méglich ist, in einer wissenschaft-
lichen, d.h. empirischen Analyse des Menschen diesen Gesichts-
punkt zu entwickeln. Der Mensch wire nicht nur ein notwendig, aus
irgendwelchen, aber sehr besonderen menschlichen Griinden stel-
lungnehmendes Wesen, sondern auch ein in gewisser Weise »unferti-
ges«, d. h. ein solches, welches mit sich oder gegeneinander vor Auf-
gaben gestellt wire, die mit dem bloBen Dasein gegeben wiren, aber
nicht gelost. Steht die Sache so, dann ist allerdings eine »Selbstan-
schauung« von innen her notwendig, wenn namlich der Mensch
»sich zu etwas zu machen« hat, und dies nur angesichts eines Bildes
von sich moglich ist. Aber die Aufgabe, die ihm gestelltist, die miifte
mit seinem bloBen Dasein schon gegeben sein, also eben in seiner
Bestimmtheit als »Mensch« liegen. Genau dies hat Nietzsche ein-
mal gesehen, als er den Menschen »das noch nicht festgestellte
Tier« nannte (XIII, 276). Dieses Wort ist richtig und exakt doppel-
sinnig. Es meint erstens: es gibt noch keine Feststellung dessen, was
eigentlich der Mensch ist, und zweitens: das Wesen Mensch ist ir-
gendwie »unfertig«, nicht »festgertickt«. Beide Aussagen sind zu-
treffend und konnen tibernommen werden.

Damit wire ein erster Hinweis fiir den Inhalt dieses Buches ge-
geben. Er verdeutlicht sich nach mehreren Seiten.



1. Der Mensch als biologisches Sonderproblem 5

Diese Schrift ist eine philosophische und wissenschaftliche. Sie
halt sich sorgfaltig im Umkreis der Exrfahrung, der Analyse von Tat-
sachen oder Vollziigen, die jedermann erreichbar oder fiir jeder-
mann nachvollziehbar sind. Bei der heutzutage erreichbaren
Stromstéirke der Reflexionsbeleuchtung haben metaphysische Aus-
sagen eine nur sehr bedingte Uberzeugungskraft und | vor allem
wenig echte, motivbildende und die Handlungen realer Menschen
bestimmende Macht. Gegeniiber dem Umfang des erreichbaren
Tatsachenwissens, das sehr oft seiner eigenen, widerspruchslosen
Ordnung widerstreitet, konnen abgehobene, als abstrakte Wahr-
heiten formulierte Sitze sich schwer halten. Zwingend erzeugen
sie die weitere Frage, durch welche inneren und &duBeren Erfah-
rungen sie hindurchgegangen und also begrenzt sind, und inner-
halb welcher Traditionen oder Revolutionen sie einleuchtend sind.
Die empirisch-analytische Wissenschaft hat nun den Vorteil, dal
sie sich auf eine (heute noch) selbstverstandliche und sich selbst ge-
niigende BewuBtseinshaltung stiitzen kann, aber sie bezahlt diesen
Vorteil mit der Eigenschaft, daB} ihre Aussagen fragmentarisch
sind. Auch die hier vorgelegte Darstellung ist einseitig oder allen-
falls mehrseitig, sie ist also auf Kritik oder besser noch auf Ergéan-
zung angewiesen. Es hat sich jedenfalls herausgestellt, dal man
die hier beschriebenen Tatsachen nur unter der Voraussetzung ei-
ner, wenn man will technischen Enthaltung von der Metaphysik zu
Gesichte bekommt. Der Mensch ist ein Forschungsgebiet, auf dem
auch heute noch eine unbestimmte Zahl ungesehener und unbe-
nannter Phanomene sich feststellen 1aBt.

Es ist erst das Thema »Geist«, welches eine metaphysische Stel-
lungnahme herausfordert. Die hier auftretenden Probleme sind
derartig verwickelt, vielschichtig und schwierig, daB jede verein-
fachte Formel naiv wirkt. Wen sollen globale Thesen tiber den
Geist, die z.B. das Ideologienproblem oder das Relativismuspro-
blem ignorieren, tiberzeugen kénnen? Auf dem Wege dieses Bu-
ches liegen diese grofen Fragen nicht unmittelbar, so dal ihre
Einklammerung auch den positiven Sinn hat, sie einer spiteren
Untersuchung vorzubehalten. Doch soll im letzten Abschnitt dieses
Buches eine Exposition der Grundfragen erfolgen, soweit ich sie
heute schon zu iibersehen vermag.

Um nun in den Gang der Einfiihrung zurtickzulenken, so soll



6 Einfiihrung

gerade die »Sonderstellung« des Menschen bestimmt werden. Es
wirde als ein Vorzug empfunden werden, wenn sich dabei die all-
gemeine und populdre Ansicht begriinden liefe, die alles, was
nicht Mensch ist, vom Regenwurm bis zum Schimpansen, als
»Tier« bezeichnet und vom Menschen absetzt. Worin liegt das
Recht dieser Unterscheidung, und kann man sie noch halten, wenn
man auch die Grundprinzipien der Abstammungslehre zugibt?

So wie die Anatomie eine allgemeine Wissenschaft vom Bau des
menschlichen Kérpers ist, muB auch eine Gesamtauffassung »des
Menschen« moglich sein, denn da wir niemals im Zweifel sind, ob
ein Wesen ein Mensch ist oder nicht, da weiter der Mensch wirk-
lich eine echte Gattung bildet, sind wir zu der Erwartung berech-
tigt, daB eine allgemeine Anthropologie einen eindeutigen Gegen-
stand haben wird. Sie wire logisch jeder speziellen Anthropologie,
vor allem der Rassenlehre , aber auch der Psychologie wie jeder |
Wissenschaft vorgeordnet, die von vornherein nur einen besonde-
ren Aspekt des Menschen thematisiert. Sie wiirde daher ihrerseits
die Probleme dieser speziellen Wissenschaften nicht ausdriicklich
behandeln, so wenig wie die allgemeine Anatomie die besonderen
anatomischen Rassenmerkmale behandelt.

Wenn von einer Sonderstellung des Menschen die Rede ist, so
ist anzugeben, wovon der Mensch sich absondert. Es ist daher
dem Vergleich menschlicher Eigenschaften und Leistungen mit
tierischen kein geringer Raum zugestanden worden, aber diese
Vergleiche wurden nicht, wie bisher fast immer, in der vorgefaBten
Absicht angestellt, die ersteren aus den letzteren mit Hilfe der
grenzenlosen Bereitwilligkeit des Begriffs »Entwicklung« abzu-
leiten, der allzu leicht aus einem hypothetischen zu einem meta-
physischen Begriff wird; auch quasiempirische Begriffe, die ur-
springlich gegen metaphysische, wie den der Schépfung, entwik-
kelt wurden, werden eigenauthentisch und »metaphysisch«, wenn
sie in deren Funktion eintreten. Jene Ableitung gelingt allenfalls
fiir einzelne Merkmale oder Merkmalskomplexe, aber nicht fur
den »ganzen Menschen«, und die Aufgabe, »den Menschen« dar-
zustellen, ist sehr schwer, oft versucht worden, aber doch wohl noch
nie gelungen.

Sie ist nicht gelungen aus mehreren Griinden. Der Hauptgrund
ist der: man bringt das »AuBere« und das »Innere« nicht zusam-



1. Der Mensch als biologisches Sonderproblem 7

men, Morphologie und Psychologie, Leib und Seele bleiben fiir
jede bisherige Betrachtung doch fremde Welten. Auch die allge-
meine Behauptung: der Mensch ist eine Leib-Seele-Geist-Einheit
muf abstrakt bleiben; sie ist zwar richtig, aber sie ist logisch nur
verneinend: die Ablehnung des abstrakten Dualismus ist darin aus-
gesprochen. Uber die positive Seite ist dagegen nichts gesagt. Diese
Formel bleibt wie jede Ganzheitsformel abstrakt, sozusagen zu
wahr, um richtig zu sein, und kann auf die néachste konkrete Frage
von sich aus nichts antworten. Um in den Begriffen der neuen On-
tologie N. Hartmanns zu sprechen: es kommt uns darauf an, unbe-
schadet der von vornherein zugestandenen Unméglichkeit, den
»Geist« auf das »Leben« zuriickzufiihren, diejenigen Kategorien zu
finden, die »durchlaufenc, die also das Zusammenbestehen dieser
Schichten méglich machen.

Ein weiterer Grund fiir das Miflingen anthropologischer Ge-
samttheorien ist folgender: in eine solche Wissenschaft miilten
mehrere Einzelwissenschaften eingehen: die Biologie, die Psycho-
logie, die Erkenntnislehre, die Sprachwissenschaft, die Physiolo-
gie, die Soziologie usw. Schon die Orientierung in so verschiede-
nen Wissenschaften kann nicht leicht sein, noch fraglicher muf} die
Mboglichkeit sein, irgendeinen Gesichtspunkt zu gewinnen, von
dem aus alle diese Wissenschaften in Hinsicht auf ein Thema be-
herrscht werden konnen. Es miissen sozusagen die Grenzen zwi-
schen diesen Wissenschaften niedergerissen werden, aber in einer
produktiven Weise: aus dieser Zerstorung mufl | das Material fiir
einen Neubau einer einzigen Wissenschaft gewonnen werden. Ich
habe nun einen solchen leitenden Gesichtspunkt, der wieder aus
keiner der beteiligten Einzelwissenschaften genommen werden
konnte, sondern ein philosophischer ist, aufzustellen, und das
ganze Buch stellt die Anwendung dieses einen Grundgedankens,
einer einfachen Anschauung, dar.

Die Schwierigkeit, angesichts deren bisher eine philosophische
Anthropologie nicht zustande kam, bestand also in folgendem:

Sobald man einzelne Merkmale oder Eigenschaften ansah, fand
man nichts spezifisch Menschliches. Der Mensch hat zwar einen
sehr merkwiirdigen Korperbau, aber die Anthropoiden (GroBaffen)
einen ziemlich dhnlichen. Es gibt gentigend Tiere, die Wohnungen
oder Kunstbauten auffithren oder gesellig leben, von den Ameisen



8 Einfiihrung

bis zu den Bibern. Elefanten sind auch klug, und sicher gibt es
sprachdhnliche akustische Verstandigung bei manchen Tieren. Mit
den interessanten Versuchen Kohlers zur Intelligenz der Schim-
pansen werden wir uns noch ausfiihrlich befassen. Kommt dazu
noch das Gewicht der Abstammungslehre, so scheint eine Anthro-
pologie allenfalls das letzte Kapitel einer Zoologie zu sein. Solange
man keine Gesamtanschauung vom Menschen hat, muB es bei der
Betrachtung und Vergleichung von Einzelmerkmalen bleiben, und
solange es dabei bleibt, gibt es keine selbstandige Anthropologie,
weil es kein selbstandiges Wesen Mensch gibt.

Will man aber dieses festhalten, so mull man eine »Ganzheit«
des Menschen anerkennen. Aber die These von der Leib-Seele-
Einheit bewiltigt den Dualismus von Leib und Seele, Aullen und
Innen nicht eigentlich. Sie weigert sich nur, auf die darin enthalte-
nen schwierigen Probleme einzugehen. Warum ist es der Natur
eingefallen, ein Wesen zu organisieren, das der ungemeinen Irr-
tumsfdhigkeit und Storbarkeit des BewuBtseins ausgesetzt ist?
Warum hat sie den Menschen nicht lieber, statt mit »Seele« und
»Geist« mit ein paar sicher funktionierenden Instinken mehr aus-
gestattet? AulBerdem, wenn eine solche Kinheit bestehen soll: wo
sind denn die Begriffe und Denkformen, um Seele und Geist vom
Leibe her (mit biologischen Kategorien) zu verstehen, oder den
Leib von der Seele und dem Geiste her? Das miilite ja moglich
sein, wenn da eine »Einheit« ist. Nichts davon ist beantwortet und
das Recht zu einem neuen Versuch unbestreitbar.

Es konnte ja sein, dal3 alle wesentlichen menschlichen auleren
und inneren Merkmale und Leistungen einen noch nicht gesehe-
nen Zusammenhang haben, der nur von einem bestimmten Ge-
sichtspunkt deutlich wird. Wenn nun dieser Leitfaden uns notigen
wiirde, unsere mallgebenden Begriffe sehr oft im Gegensatz zu de-
nen zu wihlen, die sich in der Zoologie und Tierpsychologie be-
wiahrt haben, oder doch mindestens die Akzente entschieden zu
verlagern — so wire mit der Losung der anthropologischen Aufgabe
auch | die Sonderstellung des Menschen in der Natur verstanden
und ein Begriff, eine begriffene Anschauung »des Menschen« er-
reicht. Jener eine Gesichtspunkt miiBte ein sehr zentraler sein, es
jedenfalls unmoéglich machen, irgendein einzelnes Merkmal — die
»Vernunft«, die Hand, den aufrechten Gang, die Sprache oder



1. Der Mensch als biologisches Sonderproblem 9

sonst etwas fur das »Ganze« zu erkldren. Das gelingt nie, denn je-
des isolierte Merkmal ist irgendwo im Tierischen wiederzufinden
und, allein gefaB3t, zweideutig.

Streng genommen gebe ich nur eine elementare Anthropologie,
aber dieses Elementare reicht eben beim Menschen ganz auleror-
dentlich weit und ist in seinen Auswirkungen wahrscheinlich iiber-
haupt unbegrenzbar. Fir das, was ich zu sagen habe, miissen sehr
viele Tatsachen aus mehreren Wissenschaften iibersehbar gemacht
werden, und dies von einer Gesamtanschauung aus zu tun, war die
eigentlich philosophische Aufgabe. Die Philosophie hat es ndmlich
mit bestimmten vorhandenen Sachverhalten und Gegenstinden
(mogen dies auch Vollziige sein, z. B. Handlungen) zu tun, und so
ist etwa »der Mensch« ein Thema der Philosophie: keine der Ein-
zelwissenschaften, die sich mit dem Menschen ebenfalls beschafti-
gen — Morphologie, Psychologie, Sprachwissenschaft usw. —, hat
diesen Gegenstand: der Mensch, und wieder gibt es keine Wissen-
schaft vom Menschen ohne Beriicksichtigung der Resultate, die in
jenen Einzelwissenschaften liegen.

Dieses Buch setzt sich nun auch einer anderen Ansicht entgegen.
Das ist die sehr verbreitete »naturalistische« und sich »biologisch«
nennende Auffassung des Menschen vom Tiere aus, sei es in Ge-
stalt der klassischen — oder, wie man sie auch nennen kann, naiven
— Abstammungslehre, sei es in irgendeiner anderen Auffassung,
die vom Korperlichen ausgehend und im angeblichen Besitz oder
in Pacht »biologischer Denkweise« soviel Seelisches von auBlen
einfangen will, wie es ohne offensichtlichen Widersinn gehen
moge. Ich werde mich mit solchen Auffassungen im Text und wis-
senschaftlich auseinandersetzen und hier nur meinen Gegenvor-
wurf anbringen: ich behaupte, daB3 gerade eine solche Denkweise
keine biologische ist, wenn es um den Menschen geht, und das bio-
logische Denken in MiBkredit bringen muB, behaupte vielmehr,
mit einer Auffassung vom Menschen, welche zu fast allen gingigen
Anschauungen im Widerspruch steht, selber exakt biologisch zu
denken. Denn man gebe mir einmal die Voraussetzung zu — die
Hypothese, die in dieser Schrift durch alles das sichergestellt werden
wird, was man mit ihr erkennen und tibersehen kann — namlich die
Voraussetzung: im Menschen liegt ein ganz einmaliger, sonst nicht
versuchter Gesamtentwurf der Natur vor. Dann muf} doch jede un-



10 Einfiihrung

mittelbare Ableitung des Menschen vom Tier, also etwa von Grol3-
affen, Schimpansen usw., von vornherein diese Fragestellung ver-
sperren — ja, gerade der Vorsatz, nach jener Ableitung zu suchen,
wiirde jeden | eigentlich anthropologischen Gedankenkeim ver-
schiitten. Und hier zeigt sich nun eine sehr wichtige Dialektik in
dem, was man »biologisches Denken« nennt.

Sieht man den Menschen von aulen an, seinen Kérperbau, und
ist man Kenner der zoologischen Entwicklungsgeschichte, dazu
vielleicht noch Kenner der Fossilien, der Skelettreste langst gestor-
benen Lebens, so drangt sich allerdings eine bestimmte Theorie
auf, und um so mehr, je starker man dem Denkinstinkt des Verein-
fachens und Vereinheitlichens nachgibt: die Theorie von der gerad-
linigen Abstammung des Menschen von den Anthropoiden. Diese
Theorie behauptet gerade deswegen biologisch zu denken, weil sie
vom Leiblichen, vom Kérperbau, von den Entwicklungsgesetzen
organischen Lebens aus denkt. Eben deswegen kommt sie an die
»Innenseite« des Menschen nicht heran, und eben deswegen muf}
sie allergroBten Wert auf Kohlers Schimpansenexperimente (sog.
Tierpsychologie) legen, nach denen die Anthropoiden auch Intelli-
genz und sogar erfinderische Intelligenz haben. So gibt es ein
Schema einer Gesamttheorie, wie es jetzt recht allgemein herrscht,
aber um den Preis ganz riicksichtsloser Vernachlassigung des
menschlichen Innenlebens oder ganz kindlicher Vorstellungen von
dessen Inhalten. Was ist Sprache? Was ist Phantasie? Was ist
Wille? Gibt es tiberhaupt Erkenntnis, und wenn ja — was wird er-
kannt und was nicht? Warum gerade dieses und jenes nicht? Was
ist »Moral«, und warum gibt es so etwas? Mit den Begriffen jener
Theorie sind diese Fragen tiberhaupt nicht zu stellen, geschweige
zu beantworten.

Ich behaupte nun: man kann diese Fragen einer Beantwortung
naherfithren, und zwar in Untersuchungen, die sich um eine mog-
lichst unbefangene, moglichst nur beschreibende Begriffsbildung
bemiihen miissen, deren innere Schwierigkeit hauptsachlich in der
Auflésung hartnackiger Denkgewohnheiten liegt. Ist namlich der
Mensch ein »Sonderentwurf« der Natur, so muf ihn ja gerade jede
nichtspezifische Betrachtung schon im Grundséatzlichen verfehlen.
Umgekehrt werde ich nachweisen: es gibt eine — sagen wir in erster
Annaherung: anthropo-biologische — Betrachtungsweise, welche



1. Der Mensch als biologisches Sonderproblem 11

die besondere Leibesbeschaffenheit des Menschen mit der sehr
komplexen und komplizierten »Innerlichkeit« zusammen sehen
und diesen Zusammenhang auch da mit speziellen Grundbegriffen
(Kategorien) wenigstens naherungsweise fassen kann, wo uns der
Einblick in den direkten Nexus des Leiblichen und Seelischen
wohl fiir immer versagt ist.

Eine objektive Analyse eines Lebewesens kann nur biologisch
verfahren, indem sie auch die seelischen und geistigen Lebens-
erscheinungen als Tatsachen in bezug auf andere Tatsachen unter-
sucht. Solange die theoretische Einstellung aus sich selbst heraus
keinen Grund findet, sich selbst zu opfern, | kommt man um diese
Beziehungen nicht herum. Aber eine solche Untersuchung darf
sich nicht blofl im Somatischen oder zuséatzlich dazu bei der Ver-
gleichung einiger, von einer selbst korperfremden Psychologie ge-
sehener Verstandes- oder Lernleistungen mit solchen gewisser
Tiere authalten. Sie gelingt nur, wenn man spezifisch menschliche
Gesetze findet, die sich durch den gesamten Bereich der mensch-
lichen Konstitution hindurch verfolgen lassen; dann aber empfiehlt
es sich, von allen zunéchst sich anbietenden geldaufigen Vorstellun-
gen einmal abzusehen, sie »einzuklammern«. Auch von der Vorstel-
lung der direkten Abstammung des Menschen von dem, was man
heute Anthropoiden nennt, oder was, wenn auch ausgestorben, mit
ihnen eine Klasse bilden wiirde; auch von der Meinung, es gibe
»Uberginge« von der tierischen zur menschlichen Intelligenz oder
Sprache, von »Tierstaaten« oder Symbiosen zu menschlichen Insti-
tutionen, und ebenfalls von vielen gewohnten Begriffsbildungen
der Psychologie. Diese Einklammerung ist auch keine Zumutung,
weil auf diesen Wegen bisher jedenfalls eine befriedigende Gesamt-
theorie des Menschen, selbst in den Grenzen des Erreichbaren,
nicht gelungen ist. Man kommt anders weiter.

Wenn es um den Menschen geht, darf also eine biologische Be-
trachtung nicht bloB auf das Somatische, auf das Korperliche ge-
hen. Worin besteht denn dann die anthropo-biologische Fragestel-
lung? Sie besteht allein in der Frage nach den Existenzbedingungen
des Menschen. Man sehe sich dieses sonderbare und unvergleich-
liche Wesen an, dem alle tierischen Lebensbedingungen fehlen,
und frage sich: vor welchen Aufgaben steht ein solches Wesen,
wenn es einfach sein Leben erhalten, sein Dasein fristen, wenn es



12 Einfiihrung

seine bare Existenz durchhalten will? Und es wird sich zeigen — in
langen und schwierigen Untersuchungen, aber unter einem einzi-
gen Grundgedanken —, daBB dazu einsichtig und notwendig nichts
weniger gehort, als die ganze Breite der elementaren menschlichen
Innerlichkeit; die Gedanken und die Sprache, die Phantasie, die
sonderbaren bebilderten Antriebe, die kein Tier hat, die einzigar-
tige Motorik und Beweglichkeit — alle diese Merkmale werden wir
jedes fiir sich einfach daraufhin ansehen, was man darin bemerken
kann, und sie werden sich dann alle gegenseitig erlautern und auf-
einander hinweisen. Es ist ein hochst komplizierter, ein wunderba-
rer Aufbau von Leistungen erfordert, damit ein Wesen von gerade
dieser leiblichen Verfassung morgen und nichste Woche und néch-
stes Jahr noch leben kann. So sieht die biologische Betrachtung
aus, wenn es sich um den Menschen handelt.

Oben war gesagt worden: der Mensch ist das noch nicht festge-
stellte Tier, er ist irgendwie nicht »festgeriickt«. Er ist, wie wir auch
sagten, ein Wesen, welches in sich eine Aufgabe vorfindet —und ge-
rade deshalb braucht er eine Deutung seiner selbst, um die es im-
mer gegangen ist und auch hier geht. Wir | konnen diese Sitze
jetzt etwas erweitern: die Natur hat dem Menschen eine Sonder-
stellung angewiesen, oder anders gesagt, sie hat im Menschen eine
sonst nicht vorhandene, noch nie ausprobierte Richtung der Ent-
wicklung eingeschlagen, sie hat ein neues Organisationsprinzip zu
erschaffen beliebt. Zu diesem gehort, daB der Mensch in seinem
bloBen Dasein eine Aufgabe vorfindet, da3 sein Dasein seine ei-
gene Aufgabe und Leistung wird, ganz elementar: es ist schon fiir
ihn eine betrachtliche Leistung, nachstes Jahr noch zu leben, und
zu dieser Leistung miissen die gesamten Fahigkeiten des Men-
schen von ihm selbst gebraucht werden. Er ist nicht »festgeriickt«
heiBt: er verfiigt noch iiber seine eigenen Anlagen und Gaben, um
zu existieren, er verhdlt sich zu sich selbst, lebensnotwendig, wie
dies kein Tier tut; er lebt nicht, wie ich zu sagen pflege, er fiihrt sein
Leben. Nicht aus SpaB, und nicht zum Luxus des Nachdenkens,
sondern aus ernster Not: wenn die Natur ein Wesen allen Gefahren
der Storbarkeit und Abirrung auslieferte, die in diesem »Nichtfest-
gestelltseing, in diesem Zwang, sich selbst festzustellen und iiber
sich zu verfiigen, bestehen, so muBte ein ernster Grund vorliegen.
Und er liegt vor in dem Risiko einer Physis, die aller beim Tiere



1. Der Mensch als biologisches Sonderproblem 13

wohlbewahrten organischen Gesetzlichkeit geradezu widerspricht.
Wenn irgendeine Betrachtungsweise biologisch genannt werden
darf, so diirfte es diese sein: ein Wesen unter die Frage zu stellen,
mit welchen Mitteln es eigentlich existiert. Wenn man dies tut, so
gewahrt man einen auBlerordentlichen Bereich einer ganz neuen
Wissenschaft: einer Gesamtwissenschaft vom Menschen. Man
kann zeigen, warum diese besondere biologische, ja anatomische
Leiblichkeit des Menschen seine Intelligenz notwendig macht, und
eine gerade so funktionierende. Man kann zeigen, wie die Sprache
ein System tieferliegender Bewegungs- und Empfindungszusam-
menhéange fortsetzt, wie das Denken, Vorstellen sich aufbauen, wie
die unvergleichliche Wahrnehmungswelt des Menschen mit all
dem zusammenstimmt. Die ganz untierische und einmalige An-
triebsstruktur desselben gehort einsichtig zu einem solchen Wesen,
und es gibt einen Systemgedanken, der das reiche Material, das wir
an tatsachlichem Wissen haben, zu organisieren erlaubt. Wir wol-
len also ein System einleuchtender, wechselseitiger Beziehungen
aller wesentlichen Merkmale des Menschen herstellen, vom auf-
rechten Gang bis zur Moral, sozusagen, denn alle diese Merkmale
bilden ein System, in dem sie sich gegenseitig voraussetzen: ein
Fehler, eine Abweichung an einer Stelle wiirde das Ganze lebens-
unfahig machen. Die Frage nach den »Ursachen« bleibt ausge-
schlossen, es besteht keine kausale Abhéngigkeit des einen Merk-
mals vom anderen: die Intelligenz hat nicht die Sprache »bewirkt«
oder der aufrechte Gang die Intelligenz oder umgekehrt. Dieses
Wesen ist ein Naturentwurf, und zu seiner Lebensfahigkeit geho-
ren genau diese Eigenschaften in genau den zu zeigenden gegen-
seitigen Beziehun|gen. Ich werde auch gleich im ersten Teil zei-
gen, daf} diese Sonderstellung des Menschen innerhalb der klassi-
schen Abstammungstheorie selbst ein uniibersehbares Problem ist,
und dies in den bestimmten, darzustellenden Theorien nachwei-
sen.

Methodisch ist hier also die Erinnerung notwendig, da der Be-
griff der »Ursache« vollstandig zu verschwinden hat. Er hat einen
definablen Sinn nur da, wo einzelne Zusammenhénge isoliert wer-
den konnen, also innerhalb echt experimenteller Wissenschaften.
Sonst ist er ein KurzschluBbegriff und besteht meistens darin, da83
man aus einem ganzen Komplex ein Merkmal isoliert und als »Ur-



14 Einfiihrung

sache« eben dieses Komplexes, aus dem es isoliert wurde, setzt. So,
wenn gesagt wird, der Gebrauch der Hand sei die Ursache der star-
ken Gehirnentwicklung und diese wieder die Ursache der Mensch-
werdung, oder die Auflichtung spattertidrer Urwalder sei die Ursa-
che des berihmten Herabsteigens von den Baumen und dieses die
Ursache der Aufrichtung usw.

Eine aquivalente Behandlung, welche die Fehler solcher »Kau-
salfragen« vermeidet und von vornherein im Sinne unserer biologi-
schen Fragestellung liegt, ist die folgende: dal man auf den Zu-
sammenhang von Bedingungen abhebt. Man formuliert also: ohne
A kein B, ohne B kein C, ohne C kein D usw. Lauft diese Reihe in
sich zuriick — ohne N kein A —, so ist ein totales Verstandnis des
betrachteten Systems gelungen, ohne daBl irgendwo die Metaphy-
sik einer einzelnen Ursache Platz hatte.

Man sieht sofort, dall diese Methode der »Ganzheit« des Men-
schen, wenn sie existiert, allein angemessen ware, ja, daB umge-
kehrt diese Ganzheit nur dann bewiesen ist, wenn diese Methode
gelingt, die die unsere ist.

Diese seit der ersten Auflage unverindert unterstrichenen
Grundthesen haben dieses Buch nicht vor Milverstandnissen be-
wabhrt, die sich alle um eine zu enge, populdre Fassung des Begrif-
fes »biologisch« gruppieren. Begreiflicherweise gehort dieser Be-
griff infolge des MiBlbrauches, der damit getrieben wurde, zu de-
nen, gegen die man sensibilisiert ist. Aber man kann ihn schwer
ersetzen: die Worte »lebenswissenschaftlich« oder »vitalistisch«
enthalten nicht weniger Vieldeutigkeiten. Es soll daher wieder be-
tont werden, daf3 das BewuBtsein, die Vorstellungswelt, die Sprache
hier nicht aus korperlichen Vorgéngen »abgeleitet« oder auf sie
»zuriickgefiihrt« werden sollen, und daBl die Kunst, die Religion,
das Recht nicht als bloBe Reflexe des organischen Lebens verstan-
den werden konnen.

Die hier gewéhlte und als biologisch bezeichnete Betrachtungs-
weise besteht vielmehr darin, die hoheren Funktionen, wie Phan-
tasie, Sprache, Denken usw., im Jollzuge zu beobachten. Eine
parallellaufende Untersuchung zeigt die klar umschriebene Son-
derstellung des Menschen in morphologischer, also engeren Sin-
nes biologischer Hinsicht. Hier entsteht die Frage: wie kann | ein
so schutzloses, bediirftiges, ein so exponiertes Wesen sich tber-



1. Der Mensch als biologisches Sonderproblem 15

haupt am Leben erhalten? Es zeigt sich nun, da3 jene hoheren
Funktionen unter dieser, im weiteren Sinne biologischen Frage als
Lebensnotwendigkeiten erscheinen, daB3 sie also in jene morpholo-
gische Sonderstellung »hineinkomponiert« sind. Beide Gedanken-
reihen laufen daher im Begriff der Handlung zusammen, deren
nahere, empirische Analyse auf Schritt und Tritt echte Strukturen
zeigt, d. h. Kategorien, die den Zusammenhang des Leiblichen und
Seelischen enthalten und, sagen wir, auf gewisse Verdichtungsstel-
len eingrenzen. Dieser Zusammenhang selbst ist unserer Erkennt-
nis transzendent. Von ihm gilt, was Heisenberg (Die Einheit des
naturw. Weltbildes, 194.2, p. 32) sagt: daB »die Wirklichkeit firr un-
ser Denken zunéchst in getrennte Schichten zerfallt, die sozusagen
erst in einem abstrakten Raum hinter den Phanomenen zusam-
menhéangen«, so dal »alle Erkenntnis gewissermalen iiber einer
grundlosen Tiefe hangen muB«. Andererseits wird dieser Zusam-
menhang selbstverstandlich in jeder gewollten Armbewegung fort-
dauernd vollzogen, ist also eine Tatsache und Erfahrung. Die Ana-
lyse der Handlungsvollziige des Menschen 1a8t also erhoffen, die-
sen dunkelsten aller »abstrakten Rdume« wenigstens approximativ
und von den Randern her zu erleuchten.

Ich will hier schon ein Beispiel geben. Es betrifft die fundamen-
tale Kategorie der »Entlastung«. Das Denken, Vorstellen und
Phantasieren ruht, wie sich zeigen wird, auf einem breiten Unter-
bau »sensomotorischer« Funktionen, die iiber Hand, Auge und
Sprache laufen. Es wére eine unerlaubte Vereinfachung, wollte
man deswegen die ersteren auf die letzteren »zuriickfithren« oder
aus ihnen »entstehen« lassen. Andererseits ist kein Zweifel an dem
Bestehen dieser Fundierung. Die hier einsetzende Kategorie der
Entlastung meint nun, dafl die Funktionen des Denkens und der
Phantasie an den elementaren, mit Worten durchwobenen Tast-
und Seherfahrungen ihre Beweglichkeit erhalten, daf3 sie die dort
entwickelten Erfahrungen in einer sozusagen miiheloseren und
freieren Form fortsetzen, und dafl gewisse Strukturen beider Berei-
che nachweisbar identisch sind. Diese hoheren Funktionen mogen,
wie Nic. Hartmann in einer souveranen Rezension dieses Buches
(BL £. Dt. Philos. 15, 194.1) es ausdriickte, »den Apparat der Sprache
wieder uiberfligeln und hinter sich lassen, konnten deswegen aber
doch sehr wohl durch ihn vorerst einmal die Freiheit ihrer Spann-



16 Einfiihrung

weite gewonnen haben«. Man findet bei Bergson (Schopf. Entw.,
iibers. 1921, p.188) einen Ansatz in ahnlicher Richtung, der die
Kategorie der Entlastung enthalt: »Beim Menschen kann die Be-
wegungsgewohnheit andere Bewegungsgewohnheiten in Schach
halten, und so, durch Uberwindung des Automatismus, das Be-
wultsein in Freiheit setzen.« In diesem Schema ist dann das Pro-
blem von Denken und Sprache, Sprache und Handlung so gestellt,
daB es sehr wohl einer anallytischen Untersuchung offensteht, wenn
diese die Handlung in den Mittelpunkt stellt.

Doch zuriick zu den allgemeineren Fragen. Die hoheren Funk-
tionen werden hier so gefalt, daf sie zu den Bedingungen gehéren,
unter denen ein so exponiertes Wesen wie der Mensch erst wirklich
lebensfahig wird. Gegen diese hier biologisch genannte Ansicht
wird sich zunéchst einmal wenig einwenden lassen, wenn sie auch
durchaus eine elementare bleibt. Man kann nicht alle Probleme
auf einmal behandeln, und wie sich diese Ansicht modifiziert,
wenn man sie auf die geistige Superstruktur ganzer Gesellschaften
bezieht, werden wir an anderer Stelle sehen. Aber hier schon 148t
sich zeigen, daB sich unsere Ansicht gerade umgekehrt zu jener
verhilt, welche mit einer »Zuriickfithrung« des geistig-seelischen
Bereiches auf den organischen arbeitet. Man sieht namlich immer
wieder, daf3 das, was man jenen geistigen Leistungen allein zuzu-
rechnen und vorzubehalten pflegt, schon in den vitalen Schichten
»vorberiicksichtigt« ist. Die vegetativen, sensorischen und motori-
schen Funktionen arbeiten offenbar sehr viel geistreicher, als der
Idealismus zugeben wollte und der Materialismus zugeben konnte.
Eben deswegen kann man sich jene hochsten Funktionen nicht in
einem beliebig gearteten Organismus vorstellen, und so bleiben sie
zuletzt doch unverstanden, wenn man sie nicht mit der organischen
Sonderstellung des Menschen in Beziehung setzt.

Wenn der Mensch hier und in dieser Beziehung, im Vergleich
zum Tier als »Mangelwesen« erscheint, so akzentuiert eine solche
Bezeichnung eine Vergleichsbeziehung, hat also nur einen transito-
rischen Wert, ist kein »Substanzbegriff«. Insofern will der Begriff
gerade das, was H. Freyer (Weltgeschichte Europas, 1949, I, p. 169)
gegen ihn einwendet: »Man setzt den Menschen fiktiv als Tier, um
dann zu finden, daB er als solches hochst unvollkommen und sogar
unmoglich ist.« Eben das soll der Begriff leisten: die iibertierische



2. Ablehnung des Stufenschemas 17

Struktur des menschlichen Leibes erscheint schon in enger biologi-
scher Fassung im Vergleich zum Tier als paradox und hebt sich da-
durch ab. Selbstverstandlich ist der Mensch mit dieser Bezeich-
nung nicht ausdefiniert, aber die Sonderstellung bereits in enger,
morphologischer Hinsicht ist markiert.

2. Ablehnung des Stufenschemas

Es ist nun notwendig, eine erste und unterrichtende Ubersicht iiber
das Ganze der folgenden Darlegungen vorauszuschicken, damit
der Leser schon mit bestimmten Vorstellungen an dieselben heran-
geht. Das »anthropologische Schema« ist hier schon im Umri8 dar-
zustellen, denn es bildet den Leitgedanken aller folgenden naheren
Untersuchungen, die dieses Schema nur | durchfiihren. Zunachst
bedarf es aber noch einer kurzen, negativen Vorarbeit, um ein Vor-
urteil auBer Kraft zu setzen, das wahrscheinlich mit einer Art
Selbstverstandlichkeit auftritt, wo es sich um das Verhaltnis von
Mensch und Tier handelt.

Man kann dieses Vorurteil an dem bekannten Buch Schelers
»Die Stellung des Menschen im Kosmos« aufweisen, in dem mit
Hilfe der folgenden Vorstellungen gearbeitet wird:

Aus dem instinktiven Verhalten, einem in bestimmtem Rhyth-
mus verlaufenden, sinnvollen, nicht erworbenen und artdienlichen
Verhalten, gehe sowohl das gewohnheitsmaBige hervor als auch
das intelligente. Das gewohnheitsmaBige Verhalten kommt jedem
Lebewesen zu, das sein Verhalten auf Grund fritherer Erfahrungen
in einer lebensdienlichen und zweckmaBigen Weise langsam und
stetig abandert, in strenger Abhéangigkeit von der Zahl der Versu-
che und der sogenannten Probierbewegungen. Wo ein Tier erfolg-
reiche Probierbewegungen festhélt und herausiibt, bildet sich eine
Gewohnheit, und das assoziative Gedachtnis sei ebenfalls in jener
Fahigkeit beschlossen. Eng verbinde sich dieses Prinzip von An-
fang an mit der Handlungs- und Bewegungsnachahmung, und
ohne uns auf unsichere Zuordnungen einzulassen, kann gesagt
werden, dal} ein Verhalten, in dem Ubung, Gewohnheit, Nachah-
mung und Gedichtnis zu bemerken sind, sich vom primitiveren in-
stinktiven sowie vom intelligenten zureichend unterscheidet. Wo



18 Einfiihrung

immer die Natur diese neue psychische Form hervorgehen lieB3, hat
sie ein Hilfsmittel fiir die nun moglichen neuen Gefahren mitgege-
ben, namlich die praktische Intelligenz und Vorzugsfahigkeit. Ein
Lebewesen verhilt sich intelligent, wenn es ohne Versuche ein
sinngemales Verhalten neuen, weder art- noch individualtypischen
Situationen gegeniiber vollzieht, wenn es plotzlich eine triebhaft
interessante Neuaufgabe 16st. Es handelt sich um eine aufsprin-
gende Einsicht in einen neuartigen Sachverhalt, der durch Antizi-
pation, durch Vorherhaben eines moglichen Umstandes ergénzt
wird, ein Erlebnis, das umgehend in ein erfinderisches Handeln
ibergeht. Gibt man nun, wie kaum zweifelhaft ist, den héheren Af-
fen diese Fahigkeit zu, so entsteht die Frage, ob es dann noch einen
Wesensunterschied zwischen Tier und Mensch gebe.

Scheler bejahte diese Frage in dem Gedanken, das neue Prinzip,
das den Menschen zum Menschen mache, sei ein allem Leben
uberhaupt entgegengesetztes Prinzip, stehe auBBerhalb alles dessen,
was wir Leben nennen konnten: es sei der Geist. Das Wesen des
Geistes sei seine existentielle Entbundenheit, Ablosbarkeit vom
Banne und von der Abhéngigkeit vom Organischen. Ein solches
geistiges Wesen sei nicht mehr trieb- und umweltgebunden, son-
dern umweltfrei oder weltoffen, es vermoge die urspriinglich gege-
benen Wider|standszentren der Umwelt zu Gegenstinden zu er-
heben und den Akt der Ideierung zu vollziehen, d.h. Dasein und
Wesen grundsatzlich zu trennen. Der Mensch konne durch einen
asketischen Akt der Hemmung der eigenen triebhaften Zuwen-
dung zu den Dingen den Realitdtseindruck der Welt autheben und
das reine Sosein der Dinge auffassen, von ihrem Dasein absehend,
ja sich durch solche Einsicht in reine Soseinsverhalte bestimmen
lassen. Denn das Dasein der Dinge sei gegeben im Erlebnis des
Widerstandes derselben gegen unser strebendes und triebhaftes
Leben, aber der Mensch sei fahig, jenen Lebensdrang auler Kraft
zu setzen, im Verhaltnis zu dem die Welt vor allem als Widerstand
oder Reiz erscheine, und nun diese verdringte Triebenergie zu
sublimieren zum unendlichen Ausbau jener geistigen Akte, die das
bloBe Wesen und Sosein der Dinge erfassen. D.h., der Geist lebt
von den Kriften, die nicht in der Welt umgesetzt, die thr entzogen
werden, er bewegt sich auBBerhalb des Lebens und auf Kosten des
Lebens. »Der Mensch allein« (ich zitiere Scheler), »vermag sich



2. Ablehnung des Stufenschemas 19

tber sich als Lebewesen emporzuschwingen und von einem
Zentrum gleichsam jenseits der raumzeitlichen Welt aus alles, und
darunter auch sich selbst, zum Gegenstande seiner Erkenntnis zu
machen. Dieses Zentrum aber, von dem aus der Mensch die Akte
vollzieht, durch die er die Welt, seinen Leib und seine Psyche ver-
gegenstandlicht, kann nicht selbst ein Teil eben dieser Welt sein.«

Uber diese hier referierte Lehre ist die Anthropologie, soweit ich
sehe, nicht wesentlich hinausgegangen, denn auch die program-
matische Lehre von der Leib-Seele-Geist-Einheit bringt ja nur am
letzten Teil eine Korrektur an, indem sie sich weigern wiirde, die
These von der »AuBlerweltlichkeit« des Geistes mitzumachen.

Dies aber nur vorbereitend. In der Lehre Schelers steckt aul3er-
dem ein sehr allgemeines Vorurteil, namlich ein Stufenschema, des-
sen Abschnitte Instinkt, Gewohnheit, praktische Intelligenz und
menschliche Intelligenz heilen. Es ist dies eine tduschende Ord-
nung, auf die man sich nicht einlassen darf, denn es gibt dann nur
zwei Moglichkeiten:

Entweder gibt es dann bloB einen graduellen Unterschied zwi-
schen der praktischen Intelligenz, die schon Tiere haben, und der
menschlichen; also einen kontinuierlichen Ubergang vom Tier
zum Menschen, so dal der Mensch durch bloBe Anreicherung
oder Verfeinerung, Komplizierung tierischer »Eigenschaften« defi-
niert ware — ganz im Sinne der klassischen Abstammungslehre.

Oder der Unterschied zwischen beiden und das wesentlich
Menschliche wire in einer besonderen Beschaffenheit blof der In-
telligenz zu suchen, in irgendeiner besonderen Qualitdt »Geist«.
Dieser miilte dann zwangsldufig allen vorhergehenden Leistun-
gen, bis zur praktischen Intelligenz, gegeniiberigestellt und, wie
man sofort sieht, damit denaturiert werden. Die Behauptung
(Scheler-Klages), der »Geist« sei auBerlebendig oder tiberleben-
dig , sagt dann gar nichts Neues aus, sie macht blof} klar, wie man
gedacht hat, weil man an ein bestimmtes Zwangsschema gebunden
war.

Denkt man also in diesem Stufenschema, so mull man eine doch
wohl wesentliche Moglichkeit verpassen: namlich die, da3 der Un-
terschied vom Tiere beim Menschen in einem durchlaufenden
Strukturgesetz bestehen konnte, dafl also der »Stil« oder die Ver-
laufsform der Bewegungen, der Handlungen, der LautauBerun-



20 Einfiihrung

gen, der Intelligenzakte, der Antriebserlebnisse ein grundsatzlich
anderer sein konnte. Diese Betrachtung wird hier verfolgt, und sie
kommt auBer Zweifel, wenn sich eine Einheit des Strukturgesetzes
aufzeigen 1aBt, das alle menschlichen Funktionen von den leib-
lichen bis zu den geistigen beherrscht. Man kann dann den Unter-
schied keineswegs allein mehr in den »Geist« setzen, sondern er
wire genau so schon in physischen Bewegungsformen aufweisbar.
Wir werden, um jetzt eine erste Formel zu geben, den Menschen
als handelndes Wesen definieren. Darin bekommt die oben gege-
bene Bezeichung des Menschen als eines stellungnehmenden,
nicht festgestellten, verfligenden (auch iiber sich verfiigenden)
Wesens eine weitere und entscheidende Verdeutlichung. Und es ist
klar, wie diese Definition innerhalb des Stufenschemas tiberhaupt
nicht erscheinen kann, wie sie ganz jenseits der Frage liegt, ob zu
den tierischen Voraussetzungen beim Menschen noch der Geist da-
zutritt oder nicht. Wohl aber konnen und werden wir nachweisen,
wie die Bestimmung des Menschen zur Handlung das durchlau-
fende Aufbaugesetz aller menschlichen Funktionen und Leistun-
gen ist, und dafB sich diese Bestimmung aus der physischen Organi-
sation des Menschen eindeutig ergibt: ein physisch so verfalites
Wesen ist nur als handelndes lebensfahig: und damit ist das Auf-
baugesetz aller menschlichen Vollziige, von den somatischen bis zu
den geistigen, gegeben.

Es hat also zunachst die uralte, auch bei Scheler noch im Hinter-
grund vorhandende Vorstellung zu fallen, als vereinige der Mensch
in sich irgendwelche in der Natur aufeinander aufgebaute Lebens-
bereiche. Die Vorstellung ist etwa die, als gebe es in der Natur nie-
dere Instinktwesen, etwas hohere Gewohnheits- und Gedachtnis-
tiere, noch hohere mit praktischer Intelligenz, und als vereinige der
Mensch alle diese Welten in sich, sie noch kronend mit seinem
menschlichen Geist, ein Mikrokosmos. So ahnlich dachte schon
Aristoteles, und gerade dieses Schema muf} erkannt und verworfen
werden, weil es das Verhaltnis von Mensch und Tier von vornherein
falsch bestimmt.

In dem von Scheler gegebenen Schema stecken zwei falsche Vor-
stellungsreihen. Einmal die einer Entwicklungsordnung der Lei-
stungen vom | »Instinkt« an bis zum menschlichen Geist, und
dann die andere, daB} diese Leistungsstufung sich in der Folge von



