
Michael Böhnke

Geistbewegte Gottesrede

Pneumatologische Zugänge zur Trinität



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau

Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-38844-6
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-83844-6



Für Heinz-Jürgen Görtz
* 2. April 1948 † 15. Mai 2020





Systematische Theologie will Grundsätze verantworteter Got-
tesrede entdecken, erforschen und diskutieren. Sie will die
„Kommunikation des Evangeliums“ (Ernst Lange) kritisch be-
gleiten, ihr zuverlässige Wege eröffnen und der christlichen
Glaubenspraxis neue Möglichkeiten konsistenter und kohären-
ter Verständigung über sich selbst zuspielen.

Ein bisher noch auf wenigen Feldern erprobter, aber durch-
aus vielversprechender hermeneutischer Grundsatz verantwor-
teter Gottesrede ist unter dem Begriff praktische Pneumatologie
bekannt geworden. Bereits Paulus hat sich für die Kommunika-
tion der Botschaft vom Kreuz dieses Grundsatzes bedient. In
der Theologie der Befreiung, der praktischen Theologie und
der Sozialethik hat er sich bewährt. Für mich war er in früheren
Publikationen bei der Formulierung eines systematisch-theo-
logischen Verständnisses von Kirche und des menschlichen
Handelns leitend.

In diesem Buch eröffnet die praktische Pneumatologie ein
bibeltheologisch fundiertes und rational verantwortetes Ver-
ständnis des christlichen Glaubens an den einen Gott, den
Christen als Dreieinen verkünden, bekennen und verherrlichen:
„Ehre sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist,
dem einen Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit.“





Inhalt

9

KAPITEL 1
Geistvergessenheit und Gotteskrise

Das christologische Bekenntnis als pneumatologische
Herausforderung und hermeneutisches Problem . . . . . . . 15
Der Gegenstand der Überlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Reaktionen auf die Gotteskrise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
Geistvergessenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
Trinitarische Gründe der Geistvergessenheit . . . . . . . . . . 31
Die Überwindung der Geistvergessenheit . . . . . . . . . . . . . 32
Eine nicht-geistvergessene Christologie als Weg . . . . . . . . 34
Eine nicht-geistvergessene Gotteslehre . . . . . . . . . . . . . . . 42
Methodische Überlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
Praktische Pneumatologie und Exegese . . . . . . . . . . . . . . 53
Christologischer Bezug . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
Zwischen Endgültigkeit und Vollendung: die Zeit der
Bewährung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
Zum Vorgehen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

KAPITEL 2
Die Geistbestimmtheit der Praxis Jesu

Das „Wort vom Kreuz“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
Der pneumatologische Gehalt der Aussage . . . . . . . . . . 76
Die Dynamis des Heiligen Geistes im Kreuzesgeschehen 82
Der „Fluch des Christentums“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98
Die sieben letzten Worte unseres Erlösers am Kreuze . . . 101
Trinitarische Kreuzestheologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
Pneumatologia crucis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107



10

Abwesenheit und Zuwendung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111
Die Ankündigung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111
Der Zeitpunkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116
Die Auferweckung Jesu durch den Heiligen Geist . . . . . . 122
Das Fortgehen des Auferweckten und das Nehmen des
Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128
Vergegenwärtigung des Abwesenden . . . . . . . . . . . . . . . . 134
Die Bitte um die Sendung des Geistes . . . . . . . . . . . . . . 138
Der Geist als Mediator . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140
Zuwendung und Bund . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
Zwischenreflexion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150

Geistempfang und Taufe mit dem Heiligen Geist . . . . . . . 152
Der ‚offen bleibende‘ Himmel als Zusage des Geistes . . . 153
Die Ankündigung der Geisttaufe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

Mit dem Geist Gottes ausgestattet von Anfang an . . . . . . 160
Das pneumatologische Konzept des Lukas . . . . . . . . . . . 160
„… denn Gott war mit ihm“ (Apg 10,38) . . . . . . . . . . . 162
Die Zustimmung Mariens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 165
Die leibliche Integrität Mariens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

Heiligung und Sendung nach Johannes . . . . . . . . . . . . . . 170
Die theozentrische Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
Dogmengeschichtliche Einsichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
Systematisch-theologische Überlegungen . . . . . . . . . . . . . 177
Wo wohnt Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 180
Gottes bleibendes Mit-sein . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184
Zur Exegese von Ex 3,14f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186

Es gilt das gesprochene Wort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 190
Anknüpfung an das erste Testament . . . . . . . . . . . . . . . . 191

Inhalt



11

KAPITEL 3
Das Sagen im Geist

Erkenntnis im Geist der Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197
Stephanus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
Die Erkenntnis Gottes im Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203
Konsequenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
Die Gegebenheitsweise der Wahrheit, die fortgeht . . . . . . 210
„Auf göttliche Weise menschlich“ (Maximos Confessor) . 213

KAPITEL 4
Von der praktischen Pneumatologie zur Trinitätslehre,

aus der sich was fürs Praktische gewinnen lässt

Trinitätslehre als Theologie der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . 219
Das Verhältnis Gottes zur Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220
Welt und Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223
Die Evidenz des echten Gebets als Ausdruck der Hoffnung 226
Die Zeitlichkeit des im Gebet angerufenen Gottes . . . . . 231
Gebet und Handeln . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234
Achtung und Achtsamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237

Der Heilige Geist als Person . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239
Von der ökonomischen zur immanenten Trinität . . . . . . 248

KAPITEL 5
Treue zur Welt oder Struktur des Seins?

Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274

Nachwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 282

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299

Inhalt





KAPITEL 1

Geistvergessenheit und Gotteskrise

Der Geist bildet primär die Lebenswirklichkeit der Christen,
erst sekundär einen Gegenstand der Lehre.

(Wolf-Dieter Hauschild)

Indem wir in Lieben und Geliebtwerden
den Raum und die Atmosphäre bereiten,

in welcher der Herr selber
in unserer Mitte sein kann,

wirkt in uns und scheint in uns auf
sein Heiliger Geist.1

(Klaus Hemmerle)

13

1 Das Zitat steht bei Hemmerle in einem trinitarischen Kontext: „Indem wir,
mit der Grundlosigkeit und Radikalität der Liebe Jesu, die bis zum Letzten geht,
das Ja Gottes zu unserem Nächsten sprechen, haben wir teil an der Vaterschaft
Gottes; indem wir, diese Liebe empfangend, sie erwidern, Geliebtsein zu Liebe
werden lassen, leben wir das Geheimnis des Sohnes; indem wir in Lieben und
Geliebtwerden den Raum und die Atmosphäre bereiten, in welcher der Herr
selber in unserer Mitte sein kann, wirkt in uns und scheint in uns auf sein Hei-
liger Geist. Unser Leben wird im Neuen Gebot zum „dreifaltigen Rollenspiel“,
das jene Wirklichkeit Gottes sichtbar macht, welche das Wort verkündet und
das Sakrament mitteilt.“ K. Hemmerle, Pilgerndes Gottesvolk – geeintes Gottes-
volk, in: http://klaus-hemmerle.de/index.php?option=com_content&view=ar-
ticle&id=530 &catid=23&Itemid=33&limitstart=4 (21.10.2019).



Der kommende Gott ist Heiliger Geist
(Klaus Berger)

Gott ist, wie er sich zu sein gibt.
Er gibt sich als Sich-Zuwendender zu sein.

Sein Geist ist der Geist der Zuwendung.
In der Zuwendung zum Anderen

erweist sich Gott als unbedingte Treue:
„Du Gott der Treue“

(Ps 31,6)



Das christologische Bekenntnis als pneumatologische
Herausforderung und hermeneutisches Problem

„Keiner, der aus dem Geist Gottes redet, sagt: Jesus sei ver-
flucht! Und keiner kann sagen: Jesus ist der Herr!, wenn er
nicht aus dem Heiligen Geist redet.“ (1 Kor 12,3).2 Paulus sah
sich genötigt, den geistbegabten, aber im Streit miteinander lie-
genden Korinthern ein gehaltvolles Kriterium für die theologi-
sche Rede an die Hand zu geben. Es besteht in der Erkenntnis
des Gekreuzigten als des Herrn. Paulus setzt voraus, dass we-
nigstens darüber bei den Adressaten seines Schreibens Konsens
bestehen sollte. Er kann aufgrund der gottesdienstlichen Pra-
xis3, in der Jesus als der Herr angerufen wird und in der die an
ihn Glaubenden sich seiner Herrschaft unterstellen, davon aus-
gehen. Er kann davon ausgehen, dass die einerseits geistbegab-
ten, andererseits aber zerstrittenen Korinther wenigstens in der
Interpretation der zentralen Botschaft vom Kreuz, dass Jesus,

15

2 Alle Bibelzitate sind, wenn nicht anders vermerkt, der revidierten Ein-
heitsübersetzung von 2016 entnommen.
3 Mit der Formel reflektiert Paulus auf „die Einbeziehung Jesu in die Ver-
ehrung des Gottes Israels“. H.-U. Weidemann, Jesus ist der Herr. Die Christo-
logie der Urkirche, in: Welt und Umwelt der Bibel 2/2013, 18 –25, 25. Weide-
mann weist auf den gottesdienstlichen Bezug des Bekenntnisses zu Jesus als
dem Herrn nachdrücklich hin. „Bei der Rekonstruktion der inhaltlichen
Konturen des frühkirchlichen Christuszeugnisses setzt die Forschung mitt-
lerweile nicht mehr bei den Bekenntnisformeln oder den Christustiteln
(Menschensohn, Gottessohn, Messias, Herr, Prophet, Retter, Logos usw.)
an, die auf Jesus übertragen wurden und deren isolierte Begriffsgeschichte
wenig aussagt. Stattdessen tritt zunehmend die Praxis der Verehrung Jesu in
den Fokus, unter den englischen Begriffen ‚worship of Jesus‘ und ‚Jesus devo-
tion‘ (so Larry W. Hurtado u. a.). Sie wird der Untersuchung einzelner
Christustitel oder Bekenntnisformeln vor- und übergeordnet.“ (19f.). Vgl.
Ders., Jesus ist der Herr. Vorbemerkungen zur Christologie der „Urgemein-
de“, in: G. Augustin u. a. (Hg.), Mein Herr und mein Gott. Christus beken-
nen und verkünden (FS W. Kasper), Freiburg i. Br. 2013, 43 – 69, 57ff.



der Gekreuzigte, der Herr ist, übereinstimmen müssten. Paulus
trägt sein Urteil mit normativem Anspruch vor. Es soll Streit
schlichten und Spaltungen innerhalb der Gemeinde beenden.
Es soll für alle gleichermaßen gelten.

Dem so bestimmten, einheitsstiftenden Kriterium für das
Reden aus dem Geist muss, wenn es für alle gleichermaßen gel-
ten soll, ein überprüfbarer Sachverhalt zugrunde liegen. Als von
Paulus willkürlich gewähltes Kriterium wäre es hinsichtlich sei-
nes normativen Geltungsanspruchs kaum haltbar. Der voraus-
gesetzte Konsens würde einer kritischen Überprüfung kaum
standhalten. Er würde sich über kurz oder lang als brüchig er-
weisen. Es bleibt also zu fragen, inwiefern das Kriterium des
Geistes „plausibel in der Botschaft von einem Gekreuzigten,
der als Christus tituliert wird, verwurzelt sein kann“.4 Die Ant-
wort auf diese Frage bleibt Paulus schuldig. Sein Urteil beinhal-
tet eine pneumatologische Herausforderung ersten Ranges!

Eine mögliche Antwort auf diese Herausforderung findet
sich in der im Neuen Testament geschilderten Praxis Jesu.
Wenn es der Geist des Herrn, der Heilige Geist und nicht ir-
gend ein anderes Pneuma5 gewesen ist, das in Jesu Verkündi-

16

4 H. Scherer, Geistreiche Argumente. Das Pneuma-Konzept des Paulus im
Kontext seiner Briefe, Münster 2011, 140.
5 Das NT spricht neben dem Heiligen Geist „von (bösen) Geistern und meint
damit Dämonen (pneþma / pneúma [Geist], pneþma #k!rvon / pneúma akár-
thon [unreiner Geist], pneþma ponhr{n / pneúma ponērón [böser Geist], bei
Markus auch pneþma /lalon / pneúma álalon [stummer Geist], in der Apostel-
geschichte pneþma pÅvwn / pneúma pýthōn [Wahrsagegeist]). f!ntasma /
phántasma („Gespenst“) findet sich nur einmal“. C. Wetz, Dämonen, Dämo-
nenbeschwörung (NT), in: https://www.bibelwissenschaft.de/fileadmin/buh_
bibelmodul/media/wibi/pdf/D%C3%A4monen_D%C3%A4monenbeschw%C
3%B6rung_NT___2018-09-20_06_20.pdf, 1. Dämonen und unreine Geister
wurden im Judentum zur Zeit Jesu als Ursache allen Übels angesehen. Heute
würden wir aufgeklärt nicht mehr von Dämonen sprechen. Aber wir kennen
die Redeweise, dass das menschliche Handeln von einem bestimmten Geist,
bspw. dem der Freundschaft oder der Feindseligkeit, geleitet wird.

Geistvergessenheit und Gotteskrise



gung und Handeln wahrgenommen wurde und erinnert wer-
den kann, dann könnte Jesus von Nazaret aus gutem Grund
als Herr tituliert werden. Die Perikope über die Versuchung
Jesu (Mk 3,22–27) und die in den Evangelien geschilderten Dä-
monenaustreibungen thematisieren, dass eine solche Deutung
sich im Konflikt der Interpretationen um die Vollmacht Jesu
gebildet und neutestamentlich durchgesetzt hat.6 Die neutesta-
mentlichen Schriftsteller jedenfalls stellen immer wieder und
mit kaum zu überbietender Deutlichkeit heraus, ‚wes Geistes
Kind‘ Jesus von Nazaret gewesen ist (vgl. Lk 9,55).

Das, was die neutestamentlichen Schriftsteller am Handeln
Jesu wahrgenommen haben, müsste zur Bestätigung des nor-
mativen Anspruchs der paulinischen Interpretation des Ge-
kreuzigten als des Herrn allerdings nicht nur das öffentliche
Leben Jesu, es müsste auch das öffentliche Leiden Jesu am
Kreuz bestimmt haben. Um als Herr gelten zu können,
musste Jesus in seinem Handeln und in seinem Leiden am
Kreuz vom Geist des Herrn geprägt worden sein. Das Kreuz
durfte ihn nicht zum Verfluchten abstempeln. Die Annahme,
dass auch das Kreuzesleiden vom Geist Gottes geprägt war,
setzt Paulus bei den Adressaten seines Briefes offenkundig vo-
raus. Sie müssten, um der Argumentation des Paulus begrün-
det folgen zu können, den Geist, der Jesu Handeln und Leiden
geprägt hat, als ein und denselben Geist des Herrn identifi-
ziert haben.

Die Möglichkeit dieser Identifikationsleistung steht nun al-
lerdings selbst unter dem Vorbehalt des Geistempfangs. Keiner,
der nicht den Geist empfangen hat, kann Jesus als den Herrn
erkennen! Das ist schon eine steile These. Paulus setzt den
Geistempfang bei seinen enthusiastischen Adressaten voraus.7

17

6 Vgl. K. Erlemann, Unfassbar? Der Heilige Geist im Neuen Testament,
Neukirchen-Vluyn 2010, 47.
7 Vgl. Scherer, Geistreiche Argumente, 95 –100; 260.

Das christologische Bekenntnis als pneumatologische Herausforderung



Darüber hegt er und hegen offenkundig auch sie keinen Zwei-
fel. Ebenso wie er für sich beansprucht, den Geist des Herrn
empfangen zu haben, haben die Korinther dies für sich in An-
spruch genommen. Damit die Adressaten seines Schreibens den
Gekreuzigten als den Herrn erkennen konnten, müssten sie
freilich zweifelsfrei den Geist des Herrn – und nicht irgend-
einen anderen Geist – empfangen haben (1 Kor 2,12) und sich
von ihm in ihrem ‚Sagen‘ leiten lassen (vgl. 1 Kor 6,17). Dann
aber konnten sie, so Paulus, auch nicht mehr anders, als mit
ihm gleichziehen und im gekreuzigten Jesus den Herrn erken-
nen (1 Kor 2,10f.).

Die Zirkularität der paulinischen Argumentation springt ins
Auge. Die Behauptung, dass der Gekreuzigte der Herr und
nicht ein Verfluchter ist, das heißt die Behauptung der Gött-
lichkeit Jesu, wird zum entscheidenden Kriterium, durch das
man Reden als Reden aus dem Geist Gottes erkennt. Nur wer
behauptet, der Gekreuzigte sei der Herr, redet aus dem Heiligen
Geist. Andererseits gilt: Nur im Heiligen Geist kann der Ge-
kreuzigte als der Herr erkannt werden. Nur im Heiligen Geist
kann der Wahrheitserweis der Behauptung, dass der Gekreu-
zigte der Herr ist, erbracht werden. Nur in ihm wird die Be-
hauptung zur Erkenntnis. Um im Geist die Wahrheit Jesu er-
kennen zu können, muss man den Geist Gottes – und nicht
irgendeinen anderen Geist – empfangen haben. Die Erkenntnis,
dass es der Geist Gottes – und nicht irgendein anderer Geist –
ist, den man empfangen hat, setzt nun aber ihrerseits die Be-
hauptung, Jesus ist der Herr, voraus. Mit anderen Worten: Der
Erweis, dass der Geist, aus dem jemand redet, der Geist Gottes
ist, hängt an der Behauptung der Erkenntnis des Gekreuzigten
als Herrn. Der Erweis, dass der Gekreuzigte der Herr ist, hängt
an der Erkenntnis des empfangenen Geistes als Geist Gottes.
Paulus setzt damit die Identität des empfangenen Geistes als et-
was voraus, was durch die Identität des Gekreuzigten erst zu
erweisen wäre und umgekehrt.

18

Geistvergessenheit und Gotteskrise



Situativ konnte Paulus die Zirkularität seiner Argumenta-
tion8 überspielen, weil die Korinther selbst fest davon überzeugt
waren, den Geist Gottes empfangen zu haben. Die hermeneuti-
sche Herausforderung einer normativen Interpretation von
1 Kor 12,3 ist jedoch offenkundig. Sie ist mindestens ebenso
groß wie die pneumatologische Herausforderung des Aufwei-
ses, dass das Kriterium plausibel in der Botschaft des Gekreu-
zigten verwurzelt ist. Beide Herausforderungen müssen bear-
beitet werden.

Paulus positioniert sein Urteil in der Einleitung zu den drei
Kapiteln des ersten Korintherbriefes (1 Kor 12–14), in denen er
über die in der Gemeinde vorhandenen und im Widerstreit
miteinander liegenden Charismen schreibt. Es dient folglich
als Maßstab zur Beurteilung der Charismen. Wenn jemand be-
hauptet, Jesus ist verflucht, redet er nicht aus dem Geist Gottes.
Nur derjenige, der behauptet, Jesus ist der Herr, kann in An-
spruch nehmen, den Geist Gottes empfangen zu haben und
im Geist Gottes zu reden. Damit verpflichtet Paulus die Ge-
meindemitglieder auf einen gemeinsamen Nenner. Mit dem
Konsens der Korinther hätte sein Urteil seinen Zweck erreicht.
Im „ursprünglichen Kommunikationszusammenhang“9 des
Briefes an die Gemeinde in Korinth könnte man der Rede des
Paulus trotz der Zirkulariät der Argumentation eine hypotheti-
sche, auf die Situation begrenzte, Berechtigung zuerkennen.

Doch der mit dem Urteil des Paulus verbundene Anspruch
reicht über die situative Zwecksetzung hinaus. Die Formulie-
rung „Keiner kann sagen …“ deutet unmissverständlich an,

19

8 Auch Christian Danz bleibt mit seinem innovativen und lesenswerten re-
ligionstheologischen Entwurf der Pneumatologie diesem Zirkel verhaftet.
Vgl. C. Danz, Gottes Geist. Eine Pneumatologie, Tübingen 2019.
9 Scherer, Geistreiche Argumente, 9. Nach Scherer dient das „Konzept des
‚Pneuma‘ [als] Baustein in einem Prozess der Wirklichkeitskonstruktion
und Gruppenformation der christlichen Gemeinden“ (24).

Das christologische Bekenntnis als pneumatologische Herausforderung



dass es sich nicht nur um ein hypothetisches, dass es sich viel-
mehr um ein kategorisches Urteil handelt. Was Paulus bei sei-
nen Adressaten für die Erkenntnis der Göttlichkeit des Gekreu-
zigten vorausgesetzt hat, nämlich, dass sie in den Berichten
über Jesu Leiden am Kreuz den Geist Gottes wahrgenommen
haben und dass die Adressaten seines Briefes ebenso wie er da-
von ausgehen, den Heiligen Geist empfangen zu haben, müsste
sich, damit das paulinische Urteil die vom Völkerapostel durch
die kategorische Formulierung „Keiner kann sagen …“ bean-
spruchte Allgemeingültigkeit erlangt, außerhalb des ursprüng-
lichen Kommunikationszusammenhangs rekonstruieren lassen.

Aufgrund seiner situativen Voraussetzungen und seiner
Zirkularität ist die paulinische Erklärung über den Zusammen-
hang von christologischer Erkenntnis und deren pneumatolo-
gischer Bedingtheit nicht evident. Ihre Evidenz müsste sich
durch die Wahrnehmung des Geistes Gottes nicht nur in Jesu
Lebensführung, sondern auch in seinem Kreuzesleiden prak-
tisch erweisen lassen: das ist außerhalb des ursprünglichen
Kommunikationszusammenhangs die pneumatologische He-
rausforderung; andererseits müsste, da die Göttlichkeit des Ge-
kreuzigten nur durch Gottes Geist erkannt werden kann, beim
erkennenden menschlichen Subjekt die Möglichkeit des Zu-
gangs zu Gottes Geist vorausgesetzt werden. Darin besteht das
hermeneutische Problem.

Die Korinther haben weder die pneumatologische Heraus-
forderung noch das hermeneutische Problem gesehen. Ja, sie
haben der Autorität des Paulus und der Plausibilität seines Ur-
teils ebenso vertraut, wie Paulus auf den identitätsstiftenden
Konsens bei den Adressaten seines Schreibens gesetzt hat.

Kann das christologische Bekenntnis des Paulus trotz der
unvermeidlich scheinenden pneumatologischen Problematik
und hermeneutischen Zirkularität außerhalb der paulinischen
Gemeindesituation sachlogisch als angemessen und erkenntnis-
theoretisch als begründet vertreten werden? Weder irrationaler

20

Geistvergessenheit und Gotteskrise



Glaubensmut noch mangelndes Problembewusstsein oder
identitätsstiftender Autoritätsglaube, weder der Verweis auf
das Kreuz als bleibendes Ärgernis noch geistbewegter Enthu-
siasmus oder die Rückkehr in die ursprünglich charismatische
Gemeindesituation helfen, so meine ich, an dieser Stelle weiter.
Gute Argumente sind gefragt.

Um im gegenwärtigen Kommunikationszusammenhang die
Wirklichkeit des Geistes Gottes in Jesu Leiden sachlogisch als
angemessen erweisen zu können, muss bibeltheologisch der
Nachweis erbracht werden, dass das Kreuzesgeschehen als Kon-
sequenz von Jesu Lebenspraxis, seines Redens, Handelns und
Verhaltens, durch den Heiligen Geist geprägt worden ist. Darin
besteht die pneumatologische Herausforderung. Wes ‚Geistes
Kind‘ Jesus von Nazaret ist, das muss in allen Phasen seines Le-
bens wahrnehmbar sein. Die Evangelisten berichten darüber.
Sie sind primär an der Praxis Jesu interessiert. Dazu gehören
Jesu Herkunft, seine Verkündigung, sein Handeln und Leiden,
seine Zukunft. Von welchem Geist sind sie geprägt?

Paulus kennt eine geistgemäße Lebensführung katá pneúma.
Sie ist grundsätzlich allen Menschen möglich. Der Geist, aus
dem heraus Menschen handeln, ist nach Paulus an ihrer Le-
bensführung ablesbar (vgl. Gal 5,16 –25; Röm 6,10; 8,4.11).
Paulus nennt Kriterien. Ihm zufolge ist Gott gegenwärtig, wo
in Hoffnung freimütig und unverschleiert gesprochen wird (2
Kor 3,12–16). Er ist gegenwärtig, „wo Menschen in seinem
Geist leben und handeln, und wo es Gerechtigkeit, Friede und
Freude im Heiligen Geist gibt“ (Röm 14,17). Daran kann man
anknüpfen. Man hätte zu erweisen, dass Jesus von Nazaret –
wie andere Menschen auch – sein Leben katá pneúma geführt
hat. Der Lebenswandel Jesu aus dem Geist heraus kann als In-
diz für die Gegenwart Gottes im Leben und Leiden Jesu angese-
hen werden.

Der Geistempfang, durch den die Behauptung der Gegen-
wart Gottes im Gekreuzigten als gewiss behauptet wird, setzt

21

Das christologische Bekenntnis als pneumatologische Herausforderung



erkenntnistheoretisch die Möglichkeit eines Zugangs zum
Göttlichen voraus. Im rationalen Erweis dieser Möglichkeit
besteht das hermeneutische Problem. Der von Paulus voraus-
gesetzte Empfang des Geistes wäre anthropologisch zu rekons-
truieren. Die Rekonstruktion könnte – so lautet meine Arbeits-
hypothese – durch den Aufweis der Bedingungen der
Möglichkeit des Vertrauens in die Verheißung unbedingter
Treue erfolgen. Hoffnung und Freiheit als Bedingungen der
Möglichkeit des praktischen Entschlusses, sich in seiner Lebens-
führung vom Vertrauen in die Verheißung unbedingter Treue
bestimmen zu lassen. Das Vertrauen selbst müsste sich in der
Lebensführung als sinnvolle Option der Lebensgestaltung katá
pneúma bewähren. Auf Bewährung ließe sich hoffnungs- und
freiheitsbasierte Gewissheit als Vertrauensgewissheit in die Un-
bedingtheit der Treue reformulieren.

Trotz des durch die Figur des Vertrauens und das Erforder-
nis der Bewährung im Vergleich zur absolut fundamentalen
Gewissheit eingeschränkten Geltungsanspruchs scheint ein an-
derer Weg kaum gangbar zu sein. Die Option der absolut fun-
damentalen Gewissheit setzt zur Begründung des paulinischen
Arguments entweder auf ein metaphysisch-magisches Ver-
ständnis der Geistbesessenheit oder ein elitäres Verständnis sub-
jektiven Geistbesitzes. Theologisch wäre beides kaum zu recht-
fertigen; das metaphysisch-magische Verständnis blendet
Freiheit aus. Ihm ist auch dann die Zustimmung zu verweigern,
wenn es ein guter Geist sein sollte, der den Menschen – ohne
oder gegen den unvertretbaren Akt freier Selbstbestimmung –
beherrscht. Das besitzanzeigende Verständnis blendet Hoff-
nung aus. Ihm ist auch dann die Zustimmung zu verweigern,
wenn damit kein Überlegenheitsanspruch verbunden wäre.
Die Unbedingtheit der Treue hingegen bleibt als Garant des
Vertrauens unverfügbar.

22

Geistvergessenheit und Gotteskrise


