Immanente Kritik
und soziales Leben

WeiBeReihe



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet tiber http://dnb.dnb.de abrufbar.

Originalausgabe

© 2018 - Vittorio Klostermann GmbH - Frankfurt am Main

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der
Ubersetzung. Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet,
dieses Werk oder Teile in einem photomechanischen oder sonstigen
Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer
Systeme zu verarbeiten, zu vervielfiltigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf EOS Werkdruck von Salzer,

alterungsbestindig 6150 9706 und PEFC-zertifiziert.

Druck und Bindung: docupoint GmbH, Barleben

Printed in Germany

ISSN 2625-8218

ISBN 978-3-465-04360-7



Inhaltsverzeichnis

Vorwort von Axel HONNEth ... 9
BINICITUNG ..ot sassaseses 17
I. Die Wege der Verzweiflung und die Landschaft der Kritik:
Immanente Kritik als selbsttransformative Praxis.......coceveererrerrrnnnnns 25
1. Phinomenologische Methode und Kritik der Kritik............ 28
1.1 Stellt die ,,Einleitung® zur Phanomenologie des Geistes ein
Modell der immanenten Kritik dar? ......cccevveevrenriescnnnnnnes 28
1.2 Horkheimers Besorgnis.........ccccvivisincincinincncininicinn. 38
1.3 Immanente Kiritik als ,,Anstrengung des Begriffs*? ..... 44
2. Eine Kiritik der Erfahrung ..., 53
2.1 Das Dilemma des ,, Wit ......cooeeveivrereeerereirereeerereeenens 53
2.2 ,,Eine Erfahrung machen™........c.cccooceiinincncnnnee. 57
2.3 Das Dilemma der ,,Zutat........ccoceveverereeerereeeeeeeeeeeennns 72
3. Die Erfahrung detr KritiK....ooovviieivieiciiiciecccisceccins 75
3.1 Kritische, metakritische und empirische Praktiken....... 75
3.2 Wet SINd ;WP oot 110

3.3 Das allgemeine Leben des Geistes ... 125

II. Umwege durch eine werdende Natur:
Metaphysik, Sozialontologie und Naturgeschichte

4. Drei Ontologien der sozialen Pathologie ..........cccccvvuinnaee.
4.1 Die soziale Pathologie als Reflexionsblockade ............ 145
4.2 Die soziale Pathologie als Krankheit des
Gesellschaftsorganismus .........cccvceenceciniieinceeinieinceiieens 152
4.3 Die soziale Pathologie als Stagnation des sozialen
LEDENS oot 159

5. Metaphysische Positionen und Dispositionen in der

Sozial philoSOpPhie......c.ccviiiiiiiiiiisi s 162
5.1 Drei metaphysische Dispositionen ..........cocvvivicianes 164
5.2 Unmégliche, mégliche und notwendige metaphysische
POSIIONEN .o
5.3 ,,0Ohne Hegel kein Darwin®

6. Zur Naturgeschichte des sozialen Lebens.........ccocvviciienee 210
6.1 Der Begriff des Lebens ..., 213
6.2 Vom Lebewesen zum Gemeinwesen ........ocvweerrnennees 248

6.3 Die Bedeutung des Geistes........ccouviviciiiniiniincininicnnns 286



6 Inhaltsverzeichnis

II1. Die Geburt der Gesellschaftskritik aus dem erstickten Geist:

Immanente Kritik und soziales Leben .....ccevvcreveneireineererecencnianenne 323
7. Die Reproduktion des Gemeinwesens als Anstrengung und
GOIIUSS ..ttt bbbttt sttt sttt 326

7.1 Der Herr der Herrschaft: Zur Grundform des sozialen
TOAES ettt 328
7.2 Dienst, Furcht und Arbeit: Zur Grundform der sozialen
KLANKREIE vt 333
7.3 Arbeit, Genuss und Kooperation: Zur Trennung von
Kunst und ASthetik ......ov.eevrveeeeeeeeeeeeeeee e senne 344
8. Einschrinkung der Erfahrung ..., 360
8.1 Fremder Sinn, eigener Sinn, Eigensinn und allgemeiner
Sinn: Zur Asthetik sozialer Pathologien ...........coveeeereeees 361
8.2 Drei Verengungen der Erfahrung ... 370
8.3 Von der Verengung der Erfahrung zur Erstickung des
GEMEINWESEILS .euereirieeieieerieteteeieieseeseees et sesseessssesesesesesesees 380
9. Am Ende: Eine Sterbeurkunde........covvvvvrnernrnserennnns 394

Literaturverzeichnis....

1. SIGlEN oo
2) DEWEY oo
b) Hegel
2. Literatur



Diese Bemerkungen dienen als 1 orbereitung,

um eine bestimmte Auffassung von Philosophie u prisentieren,
die Auffassung nimlich, daf§ Philosophie inhdrent Kritik ist,
und zaar eine Kritik, die sich von anderen Formen der Kritik
durely ihre Allgemeinbeit unterscheidet;

eine Kritik der Kritik gleichsam.

- John Dewey

Aber nicht das Leben, das sich vor dem Tode scheut
und von der Verwiistung rein bewabrt,

sondern das ibn ertrigt, und in ibm sich erbdilt,

ist das Leben des Geistes.

- G.W.F. Hegel






Vorwort

Das vorliegende Buch, das aus einer Dissertation im Fachbereich
Philosophie und Geschichtswissenschaften der Goethe-Universitit
in Frankfurt am Main hervorgegangen ist, stellt das Zeugnis eines
ungew6hnlichen Mafles an geistiger Unabhingigkeit und philoso-
phischem Scharfsinn dar. Schon der Titel mag tberraschen, assozi-
iert man doch mit dem Vorhaben einer ,immanenten Kritik® im
Allgemeinen einen Bezug auf irgendwelche bereits gegebenen oder
akzeptierten Normen, nicht aber auf das ,soziale Leben®; und
ebenso ungewdhnlich mag es erscheinen, nun als Verfechter einer
solchen auf das ,,soziale Leben bezogenen ,,immanenten Kritik
die beiden Denker Hegel und Dewey in philosophischer Kompli-
zenschaft vereint zu sehen. Arvi Sirkeld, der Autor des Buches, ver-
tritt hier aber genau dieses: Hegel und John Dewey, die mehr als
achtzig Jahre und ein Kontinent trennen, entwickeln in ihren Wer-
ken beide eine sich wechselseitig erhellende Form der immanenten
Kritik, deren Eigentiimlichkeit darin besteht, dass diese als ein ko-
operativer Prozess zwischen dem Theoretiker und seinen Adressa-
ten aufgefasst wird, die sich wie in einem Dialog tiber die Verkrus-
tungen und ,,Erstickungen® ihres gemeinsam geteilten sozialen Le-
bens verstindigen. Was wir auf den folgenden rund 430 Seiten lesen
koénnen, ist eine duBlerst umsichtige und behutsame Verteidigung
dieser hochst originellen These; in drei Schritten wird dem Leser
und der Leserin vorgefithrt, welche Behauptungen sich bei Hegel
und Dewey finden, die es rechtfertigen, ihre jeweiligen Unterneh-
mungen als Paradebeispiele einer immanenten Kritik der Patholo-
gien unseres sozialen Lebens zu begreifen.

Das Buch hebt im I. Kapitel mit einer Rekonstruktion von Hegels
phinomenologischer Methode in der ,,Einleitung® zu seiner Phdno-
menologie des Geistes an, um darzulegen, warum gingige Vorstellungen
des Verfahrens einer immanenten Kritik dem darin unterbreiteten
Verstindnis nicht wirklich gerecht werden. Arvi Sirkeld mé&chte
zeigen, dass sowohl Horkheimers Vorwurf eines insgeheim festge-
haltenen Standpunkts absoluten Wissens als auch die verschiede-
nen ,,Modelle” immanenter Kritik den methodischen Anspruch
Hegels verfehlen, weil dieser mit seinem Verfahren nur die selbst-
transformative Praxis einer sich stets schon immanent vollzichen-
den Kiritik nachvollziechen wollte, sodass weder ein hoherstufiges
Wissen noch ein standardisiertes Bezugsmodell in Anspruch ge-



10 Vorwort

nommen werden missen; die Immanenz, auf die sich Hegel be-
zieht, ist vielmehr die einer immer schon praktizierten Kiritik, wes-
wegen es keines Ausweises wie auch immer begriffener MafB3stibe
bedarf, da die Lebenswelt solche, um es salopp zu sagen, immer
schon selbst in ihren eigenen Anspriichlichkeiten produziert.

Der ingenidse Kunstgriff von Arvi Sirkeld in diesem 1. Kapitel be-
steht nun darin, in den Fortgang seiner Darlegung des Hegel’schen
Kritikverfahrens schrittweise und geradezu unmerklich die parallel
gelagerten Uberlegungen von John Dewey ecinflieBen zu lassen.
Dadurch wird vieles, was an Hegels Ausfithrungen eher undurch-
sichtig bleiben muss, weitaus klarer und durchsichtiger, kénnen nun
doch die Bestimmungen Deweys fiir die weitere Explikation be-
nutzt werden. Zwei Punkte sind an dem Resultat dieser geschickten
Verzahnung von Hegel und Dewey besonders hervorzuheben, da
sie ganz wesentlich zu einem besseren Verstindnis des hier umris-
senen Kritikverfahrens beitragen. Beide Denker lassen, so ist Arvi
Sdrkeld erstens Giberzeugt, die Adressaten ihrer jeweiligen Kritikun-
ternehmungen als ,,Mit-Ermittelnde® in der Untersuchung proble-
matischer und daher kritikwirdiger Umstinde auftreten, sodass sie
sich selbst ihrerseits wiederum als Adressaten der von ihnen Ange-
sprochenen begreifen missen und damit gemeinsam mit diesen ein
stets schon kritisch titiges ,, Wit bilden. Diesem ,,Wit* geht es, wie
sehr schon herausgearbeitet wird, darum, durch den Austausch
iber die jeweils gemachten Erfahrungen gleichsam arbeitsteilig die
Umstinde zu ermitteln, die der ungestérten Fortsetzung der gerade
gemeinsam ausgelbten Praxis im Wege stehen und daher , kritik-
wirdige” Phinomene darstellen missen. Dieser Prozess selbst
aber, also die immer schon ausgelibte kritische Praxis, muss, so
macht Arvi Sirkeld zweitens klar, als zugleich stark korrigibel, radi-
kal fallibel und selbsttransformativ begriffen werden: Stark korrigi-
bel, weil sich im Lichte der kooperativ unternommenen Ermittlun-
gen die MaB3stibe der Kritik selbst wandeln kénnen, sodass diese
eben nicht ,;modellhaft® stillzustellen sind; radikal fallibel, weil
nicht nur jede ermittelte Losung als zukiinftig ihrerseits wiederum
widerlegbar gelten muss, sondern weil auch die Bereitschaft zur
Uberpriifung selbst der eigenen, bislang fiir unumstéBlich gehalte-
nen und daher gewissermaBlen die Identitit des ,,Wir* ausmachen-
den Kiriterien bestehen bleiben muss; und selbsttransformativ
schlieBlich, weil diese letzte Auflage bedeutet, den Prozess der Kri-



Vorwort 11

tik immer auch als Moglichkeit einer Transformation des momen-
tan kooperativ titigen ,,Wir® zu verstehen, sodass dieses als im ste-
ten Wandel befindlich begriffen werden muss.

So plausibel und tberzeugend diese drei Bestimmungen auch klin-
gen, werfen sie doch zusammengenommen ein Problem auf, das
ich kurz benennen méchte, auch wenn Arvi Sirkeld Anstrengungen
unternimmt, es durch die Verwendung eines Bildes von Wittgen-
stein zu 16sen (S. 136 ff.). Anhand seiner Darstellung kénnte man
nimlich leicht den Eindruck gewinnen, dass in der kooperativen
Praxis der Kritik alles der Erfahrung Gegebene als im Prinzip ver-
inderbar aufgefasst werden muss, mithin auch jene tiefer liegenden
Normen, die das ,,Selbst“ unseres ,,Wir* in dem Sinne ausmachen,
dass sie als erfolgreiche normative Losungen bereits hinter uns lie-
gender Probleme begriffen werden miissen; ob wir aber solchen
»konstitutiven Normen gegentiber, wie sich sagen lieB3e, dieselbe
Offenheit walten lassen oder ihnen dieselbe ,,Plastizitit* wie allen
anderen Gegebenheiten zuschreiben konnen, scheint mir eine
héchst brisante Frage, an der sich bemisst, wie wir es mit Begriffen
wie ,,modern®, ,,posttraditional* oder ,,postkonventionell halten —
rdumen wir ein, dass solchen konstitutiven Normen eine stirkere
Bedeutung fiir unser moralisches Selbstverstindnis zukommt als
anderen, untergeordneten Normen, so sollten wir ihnen vielleicht
eine einschrinkende Rolle bei unseren kritischen Erkundungen bei-
messen — tun wir das aber nicht, hitten wir, so lieBe sich folgern,
Schwierigkeiten, die Geschichte unserer kritischen Praxis als den
Prozess eines experimentell bewirkten Fortschritts zu begreifen.

Das I1. Kapitel des Buches beginnt mit dem zunichst tiberraschend
klingenden Vorschlag, das bislang im Ruckgriff auf Hegel und De-
wey etlduterte Verfahren der immanenten Kritik nun auf dem Feld
der Pathologiediagnose zur Anwendung zu bringen; unter derarti-
gen ,,Pathologien® sollen dabei im Anschluss an eine gegenwirtig
intensiv gefihrte Debatte Stérungen oder Verfehlungen des sozia-
len Zusammenlebens verstanden werden, die sich nicht einfach auf
gesellschaftliche Ungerechtigkeiten zuriickfithren lassen, weil von
ihnen alle Gesellschaftsmitglieder gleichermalBien betroffen sein sol-
len — naheliegende Beispiele dafiir wiren etwa der von Marx the-
matisierte Zustand gesellschaftlicher Entfremdung oder das von
Rousseau fir die Moderne diagnostizierte Vorherrschen von ,,gifti-



12 Vorwort

gen® oder sozialfeindlichen Spielarten der ,,amonr propre. Warum es
nun aber gerade Pathologien solcher Art sein sollen, auf die die von
Hegel und Dewey praktizierte Form der immanenten Kiritik der Sa-
che nach eigentlich immer schon gerichtet war, erldutert Arvi Sir-
keld gleich zu Beginn seines II. Kapitels sehr tiberzeugend: Begreift
man namlich Kritik als das kooperative Unternehmen, in dem The-
oretiker und Adressat gemeinsam zu erkunden versuchen, was an
ihrer miteinander geteilten Praxis im Argen liegt, was daran also den
selbstgesetzten Ansprichen nicht geniigt, so missen sie dabei im
Grunde genommen nichts anderes in Erfahrung bringen wollen als
die Hindernisse, die ihre eigene Untersuchungspraxis behindern —
und das sind dann, so liee sich sagen, soziale Pathologien unter-
schiedlicher Art, die alle gemeinsam haben, dass sie das Zusammen-
witken der kooperativ titigen Subjekte irgendwie einschrinken,
storen oder erschweren. Bevor Arvi Sirkeld aber in seinem II1. Ka-
pitel darangehen wird, derartige Pathologien im Sinne Hegels und
Deweys weiter zu explizieren, dient ihm das 1I. Kapitel zunichst
erst einmal dazu, eine Kldrung ihres ,,ontologischen® Status herbei-
zufithren. Wiederum ist die Kunstfertigkeit und Klarheit nur zu be-
wundern, mit der hier ans Werk gegangen wird, um das undurch-
sichtige Feld der Pathologiediagnosen zu sortieren.

Nach Uberzeugung des Autors liegen nimlich den unterschiedli-
chen Bedeutungen, mit denen der Begriff der ,,sozialen Pathologie*
heute versehen wird, jeweils verschiedene Auffassungen dartiber
zugrunde, wie das Soziale ontologisch angemessen verstanden wer-
den muss. Wird unter einer sozialen Pathologie etwa eine Blockade
in der reflexiven ErschlieBung des Gehalts sozialer Normen ver-
standen, wie gelegentlich vorgeschlagen wurde, so bleiben Sirkeld
zufolge diese Normen erster Stufe von jedem Verdacht auf patho-
logische Effekte ausgenommen und miissen daher innerhalb der
Diagnose als sakrosankt gelten; werden soziale Pathologien hinge-
gen als , Krankheiten® des Gesellschaftsorganismus verstanden,
wie es Frederick Neuhouser und ich unabhingig voneinander ein-
mal vorgeschlagen haben, so geht nach Ansicht Sirkelis die Diffe-
renz in der Form des organischen und sozialen Lebens verloren;
das ,,Geistige* am Sozialen erscheint dann gewissermalBBen als zu
statisch, weil wie bei natiitlichen Organismen keine reflexive Kor-
rektur der Zwecke selbst zugelassen wird. Erst wenn soziale Patho-
logien hingegen als ,tote Zustinde* im sozialen Leben begriffen



Vorwort 13

werden, sicht Arvi Sirkeld jene angemessen verstanden, weil jetzt
solche ,,Erkrankungen® nicht mehr in Analogie, sondern in Homo-
logie zur Naturgeschichte gesehen werden, nimlich als Stérungen
der selbsttransformativen Aktivitit, durch die alles soziale Leben als
geistiges gekennzeichnet sein soll. An einer anderen Stelle, nimlich
in seiner ,Einleitung®, beschreibt der Autor den Unterschied
zwischen dem zweiten und dem dritten Paradigma so, dass im
ersten Fall das Kriterium der Erfolg der gesellschaftlichen Reproduk-
tion darstellt, im zweiten Fall aber die Aufrechterhaltung der ,,bele-
benden sozialen Transformation®. Hier stellt sich freilich die Frage,
ob nicht dem Fluss der belebenden Selbsttransformation in Form
der Kiritik stets dadurch enge Grenzen gezogen sind, dass die Funk-
tionen der psychischen Sozialisation, der kulturellen Tradierung
und der 6konomischen Reproduktion erfiillt bleiben missen; und
wenn dem so wire, so misste man fragen, ob das Kriterium der
geistigen ,,Lebendigkeit” der sozialen Transformation nicht viel-
leicht bloB eine Qualitit der gesellschaftlichen Reproduktion be-
zeichnet und daher nicht einfach in einen Gegensatz zu ihr gebracht
werden dirfte, wie Arvi Sirkeld es tut. Diese Frage scheint mir
ziemlich entscheidend, weil sich an der Antwort bemisst, ob wir es
letztlich mit zwei oder mit drei Alternativen der Pathologiediagnose
zu tun haben: Wird ,,Lebendigkeit” oder ,,Geistigkeit® als spezifi-
sche Eigenart der Reproduktion lebendiger Organismen auf der so-
zialen Stufe begriffen, so bleibt es bei der Vorstellung, dass Patho-
logien letztlich deswegen ,,Krankheiten® des Gesellschaftsorganis-
mus darstellen, weil sie dessen besondere, nimlich selbsttransfor-
mative Form der Reproduktion vetletzen. Ich will diese Frage, die
Arvi Sirkeld im Ubrigen selbst aufwirft (S. 386 ff.), hier dahinge-
stellt sein lassen und nur darauf hinweisen, dass es bei aller Varia-
bilitdt in den Zwecksetzungen der sozialen Reproduktion darin ei-
nige Erfordernisse geben kénnte, die einen invarianten Charakter
besitzen.

Mit seinem nichsten Schritt bei diesem Versuch, verschiedene
Spielarten der Pathologiediagnose typisierend zu unterscheiden, be-
tritt Arvi Sdrkeld nun wahrlich komplettes Neuland. Leiten ldsst er
sich dabei von der These, dass fir jede Diagnose sozialer Patholo-
gien metaphysische Spekulationen deswegen unvermeidbar sind,
weil stets empirisch nicht weiter Uberpriifbare Aussagen iber den
ontologischen Zusammenhang von Natur und Gesellschaft, von



14 Vorwort

vorsozialem und sozialem Leben gemacht werden missen; inso-
fern, so heif3t es, ist es sinnvoll, die verschiedenen Pathologiediag-
nosen weiter daraufhin zu untersuchen, wie ihre metaphysischen
Annahmen beziiglich jenes Zusammenhangs jeweils beschaffen
sind. Ich will mich hier darauf beschrinken, nur die Naturmetaphy-
sik zu benennen, die Arvi Sirkeld fiir die von ihm bevorzugte dritte
Variante, also die Konzeption, nach der Pathologien ,,Erstickun-
gen® der selbsttransformativen Aktivititen von Gesellschaften dar-
stellen, fiir konstitutiv halt. Danach miissen sowohl Hegel als auch
Dewey, wenn sie gemeinsam die Kritik als eine stets schon ausge-
ibte Aktivitit von sozialen Gemeinwesen begreifen, eine naturalis-
tische Prozessmetaphysik voraussetzen, in der soziale Transaktio-
nen als ,,geistige” Verlingerungen der ihrerseits bereits transforma-
tiven Transaktionen innerhalb von Naturprozessen aufgefasst wer-
den. Diese Position wird nach einer hochst erhellenden Skizzierung
der Unterschiede zwischen Hegels Geistesmetaphysik und Deweys
Rezeption des Darwinismus als ,historischer Naturalismus® be-
zeichnet und der Diagnose von sozialen Pathologien im Weiteren
zugrunde gelegt.

Der Preis, den Sirkeld fiir diese naturalistische Verankerung zu
zahlen hat, besteht nun freilich darin, dass alle den Pathologie-
verdacht auf sich zichenden Erscheinungen nach dem gleichen
Schema einer ,Erstickung® der lebendigen Kraft der kritischen
Selbsttransformation von Gemeinwesen interpretiert werden miis-
sen: Ob einschniirende Sexualnormen, erfahrungstétende Arbeits-
formen oder ein erlahmtes 6ffentliches Leben — so etwa die Bei-
spiele fiir soziale Pathologien, die Arvi Sirkeld in seinem III. Kapi-
tel anhand des Werks von John Dewey unterbreitet —, stets handelt
es sich dabei nach seiner Uberzeugung um dieselbe Form einer er-
stickenden Liahmung jener selbsttransformativen Energien, die fir
die geistige Reproduktion des sozialen Lebens im Ganzen charak-
teristisch sein sollen.! Spitestens hier dringt sich dann aber mit
Macht die Frage auf, die die bahnbrechende Studie von Arvi Sirkeld
in gewisser Weise von Anfang an wie ein Schatten begleitet: Ist die
Pathologiediagnose die einzige Form der Kritik, die sein Begriff ei-
ner kritischen Praxis zulisst, so ist schwer zu sehen, wie von hier

1 Zu einer weiteren Ausdifferenzierung dieser Vorstellung vgl. jetzt Arto
Laitinen, Arvi Sirkeld, ,,Four conceptions of social pathology®, in: Eu-
ropean Journal of Social Theory, 2018.



Vorwort 15

aus noch der Anschluss an Analysen sozialer Ungerechtigkeiten ge-
wonnen werden soll, scheint dafiir doch jedes immanent gewon-
nene Vokabular zu fehlen. Oder, um es zuzuspitzen, wird die Kri-
tik, wie Arvi Sdrkeld es vorschligt, stets nur als eine kooperative
Ermittlung unter ,,Beteiligten® tber die ihnen offenstehenden
Moglichkeiten der Selbsttransformation begriffen, so ist zwar klar,
warum jene ein empfindliches Sensorium fiir die Gefahren der Ex-
stickung ihres gemeinsamen Lebens entwickeln missen; unklar
bleibt aber, warum sie zugleich auch ein Gespir fiir Macht- und
Herrschaftsunterschiede unter ihnen gewinnen sollten — denn die
Argumentation legt doch den Eindruck nahe, als seien alle Beteilig-
ten von Beginn an gleichermaBlen zur Ausiibung ihrer kritischen
Aktivititen berechtigt und befdhigt, sodass sie grofiere Unter-
schiede in Macht- und Herrschaftsbefugnissen gar nicht zu kennen
scheinen.

Diese kritischen Riickfragen kénnen die wegweisende Bedeutung
des Buches von Arvi Sirkeld in keiner Weise mindern; es handelt
sich dabei um die Entfaltung einer in mehreren Hinsichten neuar-
tigen Vorstellung von den Grundlagen und Aufgaben einer ,,imma-
nenten Kritik®. | Immanent® soll hier nicht mehr heilen, blof3 an
bereits gegebene Normen anzukniipfen, um in deren Lichte die
existierenden Zustinde zu kritisieren; gemeint ist damit vielmehr,
die Kritik als die dialogisch verfasste Vetlingerung eines dynami-
schen Prozesses steter Selbsttransformation zu verstehen, der tief
in die Naturgeschichte zuriickreicht und auf der Stufe des sozialen
Lebens reflexiven Charakter angenommen hat. Dementsprechend
verschiebt sich dann aber auch die Aufgabe, die der immanenten
Kritik gestellt ist: Im kommunikativen Austausch zwischen Theo-
retiker und Adressaten sollen nicht einfach gesellschaftliche Unge-
rechtigkeiten und Benachteiligungen erkundet werden, sondern so-
ziale Pathologien, die sich nicht zuletzt dadurch bemerkbar ma-
chen, dass sie jenen Austausch selber zu ersticken drohen. Wie aus
einem Guss ist daher das Programm, das Arvi Sirkeld hier mit rhe-
torischem Geschick, theoretischem Scharfsinn und philosophi-
scher Umsicht entfaltet, und es bedarf sicherlich keiner groen Fan-
tasie, um sich klarzumachen, dass sein Buch die Diskussionen in-
nerhalb der Sozialphilosophie nachhaltig beeinflussen wird.

Frankfurt am Main, Juni 2018 Axel Honneth






Einleitung

Der Gegenstand dieser auf meine Dissertation zuriickgehenden
Abhandlung ist der gesellschaftskritische Anspruch der Sozialphi-
losophie. In ihr werden zwei Ideen beziiglich der philosophischen
Gesellschaftskritik vertreten, die in der gegenwirtigen Lage des kri-
tisch-theoretischen Diskurses als abweichend erscheinen durften.
Sie entstammen den Werken Georg Wilhelm Friedrich Hegels und
John Deweys, und zwar genauer Hegels Phanomenologie des Geistes
und Deweys spiten Schriften. Diese Werke bilden somit den Inter-
pretationsgegenstand dieser Arbeit.

Die erstere Idee besteht darin, immanente Kritik, die Methode,
an der sich die Kritische Theorie seit ihren Anfingen orientiert, als
eine selbsttransformative Praxis auszulegen. Im ersten Teil der Arbeit
wird argumentiert, dass Hegel in der Phanomenologie und Dewey in
seinen spiteren Werken eine alternative Auffassung immanenter
Kritik vertreten und praktizieren: Im Unterschied zu den her-
kémmlichen Konzeptionen immanent verfahrender Kritik wird
hier deren Immanenz nicht als eine Qualitit des angewandten Mal3-
stabes,! sondern als die Vollzugsform der kritischen Praxis selbst
begriffen.? Da die erstere Tradition die Eigenschaft, welche die Kri-
tik als zzmanent qualifiziert, als eine Frage nach der Verortung des
MaBstabes behandelt, muss sie erst einmal kliren, in welchem Sinne
dieser dem zu kritisierenden Gegenstand innewohnt; solch eine
Klarung stellt das ,,Modell“ der immanenten Kritik her.? Es wird
fur die erstere, messende Tradition somit notwendig, vor der
Austibung der Kritik solche ,,Modelle* der Kritik herauszuarbeiten.
Folglich trennen die Vertreter dieser Tradition eine wetakritische, die
Kritik begriindende von einer &ritischen, dem Modell folgenden Pra-
Xis.

Die immanente Kiritik, die Dewey und Hegel praktizieren, kann
sich einer solchen Trennung von Metakritik und Kritik nicht fiigen.
In ihr wird die Immanenz vielmehr als die allgemeine Form der ge-
lingenden kritischen Praxis verstanden, einer Praxis nimlich, die in-
sofern voraussetzungslos ist, dass sie in ihrem eigenen Verlauf ihre

1 So etwa Benhabib 1986, Honneth 2007, Celikates 2009, Stahl 2013 und
Jaeggi 2014.

2 So etwa auch die Auffassung immanenter Kritik in Dove 1970 und Bris-
tow 2007.

3 Jaeggi 2014, Teil 111; Stahl 2013.



18 Einleitung

Voraussetzungen einholt. Sie kann in keinem ,,Modell” festgehalten
werden, weil sie als immanente Praxis wesentlich se/bsttransformativ
ist. Da sie immer schon eine Minderheitsbeteiligung an der Kriti-
schen Theorie innehatte, ist eine solche selbsttransformative Kon-
zeption dort auch kein Novum. In der Geschichte der Frankfurter
Schule finden sich dhnliche Implikationen bei Theodor W. Adorno
und im spiteren Werk von Axel Honneth.* Als folgenreich in dieser
Hinsicht erweisen sich bei Dewey und Hegel die Ideen des von dem
kritisch Ermittelnden beschrittenen ,,Weges der Verzweiflung®>
und der auf diesem Weg gezeichneten ,,Karte® einer beobachteten,
beschriebenen und bekundeten ,,I.andschaft® der Kritik.¢ Daraus,
dass die vielen kritisch Ermittelnden einander ihre ,,Karten® votrle-
gen, erwichst deren Teilhabe an der Kritikergemeinschaft des ,,ab-
soluten Geistes“,” welche die soziale Praxis der Kritik als ein allge-
meines Medium des sozialen Lebens witken ldsst.

Die zweite Idee betrifft die Natur der von der kritischen Praxis
dutrchquerten und kartierten ,,Landschaft®. Solch einen ,,Grundril3
des Bereiches der Kritik (ground-map of the province of criticism) zu ent-
werfen ist Dewey zufolge das Geschift der naturalistischen Meta-
physik.? Anders als in der herkémmlichen Kiritischen Theorie hiu-
fig angenommen,’ diirfen die kritisch Ermittelnden nach Hegel und
Dewey die metaphysische Spekulation nicht scheuen.!® Daher wer-
den im Laufe der hier getibten Kritik an beiden Autoren die meta-
physischen Verpflichtungen einer auf Immanenz abzielenden Pra-
xis sozialphilosophischer Kritik kartographiert. Die Hypothese des
dadurch entstehenden Grundrisses des Feldes der Kritik wird im
zweiten Teil der Abhandlung zu einem bistorischen Naturalismus aus-
gearbeitet, der eine philosophische Diagnose sozialer Pathologien
im wortlichen Sinne erlauben soll. Die Praxis solch einer naturalis-
tischen Gesellschaftskritik soll die Sozialphilosophie als eine philo-
sophische Disziplin in ihrem eigenen Recht charakterisieren kon-

4 Vgl. zum Beispiel Adornos Konzeption des philosophischen Denkens
in Adorno 1969 sowie Honneths Uberlegungen zur Methode der not-
mativen Rekonstruktion in Honneth 2011.

PhG, S. 56.

EN, S. 45.

PhG, S. 361.

EN, S. 385 f.

So etwa Horkheimer 1932 und Habermas 1988.

10 Vgl. auch Hampe 2006, Einleitung,.

© ® o w;



Einleitung 19

nen. Sie unterscheidet die Sozialphilosophie von den andersgearte-
ten Unternehmungen der Moral- und der politischen Philosophie.
Der historische Naturalismus fordert jedoch nicht nur eine Offenheit
gegeniiber oder eine Solidaritit mit der Metaphysik,'! sondern auch
eine nene Metaphysik, die sich als Hypothese einer selbsttransforma-
tiven Praxis und einer transformierbaren Natur versteht. Dies impli-
ziert eine ernsthafte Beschiftigung mit besseren und schlechteren
metaphysischen Verpflichtungen zum Behuf der Kritik, die der post-
metaphysischen Haltung der Kritischen Theorie zuwiderlduft.

Im letzten Teil der Abhandlung ergibt sich eine kritische Praxis,
die sich als Kartographie eines eigentiimlich sozzalen Iebens bewusst
ist, das niemals von der Gibrigen Natur abgekoppelt wird. Solch eine
sozialphilosophische Kiritik kann sich weder auf eine gereinigte
Sphire der Normativitit noch auf eine von der Natur getrennte
Substanz der ,,Gesellschaft™ oder des ,,Diskurses als Versicherung
ihrer selbst berufen. Dies gereicht ihr allerdings zur Stirke: Sie
macht nicht linger die ganze ,,Gesellschaft* zu ihrem Gegenstand,
sondern lediglich die toten Liicken einer sozialen Erfahrung, die in
und von der Natur ist. Indem kritische Praktiken das bereits sozial
Tote absterben lassen, beleben sie aber die Praxis. Philosophische
Kritik wird somit als eine Kunst verstanden, provinziell gewordene
Kritiken zu versammeln.

Der Gegenstand dieser Dissertation sind die immanent-kritischen
Praktiken und naturphilosophischen Spekulationen Deweys und He-
gels. Im Vordergrund stehen Hegels Phanomenologie des Geistes und De-
weys spatere Werke, vornehmlich Erfabrung und Natur, Die Suche nach
Gewifsheit und Kunst als Erfabrung. Der Bezug Deweys auf Hegel wird
so in erster Linie nicht anhand der expliziten Auseinandersetzung mit
diesem in seinem Frithwerk untersucht.!? Vielmehr wird es um die
Explikation der in seinem Experimentalismus und Naturalismus im-
pliziten, aber dennoch — so die These — systematischen Hegel-Rezep-
tion gehen, die, wie hier gezeigt werden soll, eine Transformation der
Hegel’schen Konzeptionen von Kiitik, Sozialitit und Natur bewirkt.
Ahnlich wird mit Hegel umgegangen: Dieser wird hier nicht so sehr
als Pragmatist avant la lettre denn als ,,Empirist zweiten Grades™ und
,rationaler Naturalist hervortreten.

11 Adorno 1966, S. 354 ff.

12 Vgl. die wichtige Arbeit, die Good (2006 und 2010), Shook (2000 und
2010) und vor allem Renault (2012 und 2016b) in dieser Hinsicht ge-
leistet haben.



20 Einleitung

Die Leserinnen und Leser werden auch bemerken, dass der Ter-
minus ,,Pragmatismus® in dieser Abhandlung kaum vorkommt.
Entgegen dem Trend der Dewey-Rezeption im deutschen Sprach-
raum, Charles Sanders Peirce, William James und John Dewey un-
ter die ideengeschichtliche Kategorie einer philosophischen
»ochule® namens ,klassischer amerikanischer Pragmatismus®™ zu
subsumieren, wird in der vorliegenden Arbeit die Eigenart von De-
weys Denken hervorgehoben, die er vornehmlich als ,,Experimen-
talismus® und ,,empirischen Naturalismus® beschrieb. Im ersten
Teil wird Deweys experimentalistische Auffassung der Philosophie
als einer ,,Kritik der Kritik mit Hegels ,,Wissenschaft der Erfah-
rung des BewuB3tseins® systematisch in Beziehung gesetzt. Im zwei-
ten Teil wird seine naturalistische Metaphysik als Aspekt dieser im-
manent-kritischen Praxis rekonstruiert und systematisch mit Hegels
Natur- und Geistphilosophie sowie dessen phinomenologischem
Lebenskonzept in Dialog gebracht.

Ahnlich wird mit Bezug auf Hegel nicht sein Idealismus, sondern
sein Empirismus und Naturalismus in den Vordergrund der Rekon-
struktion geriickt. Wie Emmanuel Renault anmerkt, ist es symptoma-
tisch fir die zeitgendssische Hegel-Renaissance, die normativistische
Seite von Hegels Philosophie besonders hervorzuheben.!? In dieser
Arbeit stehen hingegen gerade die naturalistischen Verpflichtungen
seiner Sozialphilosophie und der erfahrungsimmanente Anspruch
der phinomenologischen Methode im Zentrum, die manchem ge-
genwirtigen Hegelianismus befremdlich erscheinen dirften. Deweys
Pragmatismus ist kiirzlich sogar mit dem Hegels kontrastiert worden,
weil der Erstere vermeintlich die ,,biologische Matrix“ der Erfahrung
ausgearbeitet und deren ,,historische Matrix“ vernachlissigt, wohin-
gegen der Letztere umgekehrt die ,,historische® auf Kosten der ,,bio-
logischen® hervorgehoben habe.'* Die grundlegende Intuition des
bistorischen Naturalismus, dem hier im Anschluss an Hegel und Dewey
nachgegangen wird, besteht aber gerade darin, dass ein Kontinuum
zwischen organischen und sozialen Transaktionen in der Erfahrung
besteht; es kommt dem historischen Naturalismus darauf an, die Bri-
che in jenem Kontinuum herauszuarbeiten. Die Naturalismen Hegels
und Deweys diirfen jedoch nicht vorschnell miteinander identifiziert
werden. Es wird sich ndmlich zeigen, dass die Weise, die Kontinuitit
organischer und sozialer Transaktionen herauszustellen, Hegels rati-

13 Renault 2012, S. 246.
14 Rockmore 2010.



Einleitung 21

onalen Naturalismus von Deweys durch Darwin informierten evolu-
tivem Naturalismus unterscheidet.

Was schlie3lich die kritisch-theoretische Thematik betrifft, so be-
schiftigt sich die Abhandlung nicht vornehmlich mit der gerechtig-
keitstheoretischen Problematik einer immanent-kritischen normativen
Rekonstruktion,!> die in den letzten Jahren Gegenstand einer folgen-
reichen und kontinuierlich anschwellenden Diskussion geworden ist.!¢
Stattdessen wird der Anspruch der Sozialphilosophie ermittelt, kraft ih-
rer Diagnose sogzaler Pathologien eine eigenstindige philosophische Dis-
ziplin zu bilden.'” Diese Ermittlung soll in eine Art der Gesellschafts-
kritik miinden, welche selbsttransformativ und historisch-naturalistisch
ist. Sie versteht den Begriff der sozialen Pathologie weder als eine Ana-
logie zur organischen Krankheit, noch gebraucht sie ihn ungeachtet sei-
ner naturalistischen Konnotationen. Vielmehr begreift sie die soziale
Pathologie als eine Homologie: Im Laufe der Naturgeschichte des so-
zialen Lebens transformieren sich die pathologischen Phinomene der-
art, dass das, was im Organischen noch gesund war, im Sozialen schon
die Pathologie ist. Daher verlangt der historische Naturalismus von der
sozialphilosophischen Pathologiediagnose einen Perspektivenwechsel
von der gelingenden gesellschaftlichen Reproduktion hin zur beleben-
den sozialen Transformation.

*kkk

Die Arbeit an diesem Buch hat vier einzigartige Jahre des Promovie-
rens und zwei weitere, mihsame Jahre der Uberarbeimng in Anspruch
genommen, in denen sich das urspriingliche Vorhaben von Grund auf
transformieren sollte: Ein normativistisches und geschichtsphilosophi-
sches Projekt kehrte sich in ein experimentalistisches und nahezu na-
turphilosophisches um. Die vorliegende Untersuchung stellt, so hoffe
ich, auch insofern ein Beispiel jener kritischen Praxis dar, die der
Hauptthese dieser Dissertation zufolge in ihrem Vollzug konstitutiv
selbsttransformativ wird. Eine Praxis vermag allerdings nur insofern
sich selbst kritisch zu transformieren, als sie eine sozsal Praxis ist, das
heil3t eine Teilhabe des einen Ermittlers an der Gemeinschaft mehrerer

15 Vgl. etwa Honneth 2011.

16 Siehe etwa Kauppinen 2002, Heidegren 2002 sowie die Beitrige in Cri-
tical Horizons, Jg. 16, H. 2.

17 So etwa Honneth 2000b und 2014a, Neuhouser 2016 und Ms. 1, Laiti-
nen 2015 sowie Freyenhagen 2015.



22 Einleitung

kritisch ermittelnder Selbste bildet. Deshalb méchte ich an dieser Stelle
den Personen danken, die mir diese vier Jahre so einzigartig und die
mithsamen zwei Jahre ertriglich gemacht haben.

Zuerst will ich meinen Betreuern Axel Honneth und Arto Laitinen
danken. Obwohl sie sehr unterschiedliche Doktorviter gewesen sind,
bringen ihre Arten der Betreuung das norwegische Wort fiir Betreuer,
veileder, was wortwortlich ,,Wegbegleiter bedeutet, am treffendsten auf
den Begriff. Sie haben mich auf dem Weg stets kritisch begleitet, mich
an seinen verschiedenen Weggabelungen aber frei dazu entlassen, den
weiteren Kurs selbst zu setzen. Und wenn der Hegel’sche ,,Weg der
Verzweiflung® zu steil wurde, haben sie mir den nétigen Mut zu einem
Dewey’schen ,,Genuf3 am Zweifelhaften® gegeben.

Die letzten Jahre habe ich als Assistent und Oberassistent am Phi-
losophischen Seminar der Universitit Luzern arbeiten dirfen. Von
dort mochte ich vor allem Martin Hartmann danken, der die letzten
Schritte dieser Arbeit aus nichster Nihe verfolgt hat. Von meinen Kol-
legen in der Schweiz méchte ich ganz besonders Michael Hampe dan-
ken: Die Diskussionen mit ihm haben mir in der Uberarbeitungsphase
weitergeholfen. Das wichtigste Forschungsumfeld fiir diese Arbeit war
jedoch die Universitit Frankfurt am Main. Das dortige Kolloquium zur
Sozialphilosophie hat nicht nur als Diskussionsforum der sozialphilo-
sophisch engagierten Frankfurter DoktorandInnen und Postdokto-
randInnen gedient, sondern stellte auch einen internationalen und mul-
tidisziplindren Treffpunkt fiir kritisch-theoretisch Forschende dar. Da-
bei mochte ich besonders den Mitgliedern danken, mit denen ich auch
auBlerhalb des Kolloquiums philosophisch gehaltvolle Diskussionen
gefithrt habe: Naveen Kanalu, Just Serrano, Frieder Vogelmann, Sebas-
tian Tobo6n, Thomas Telios, Johannes R6B3, Markus Déller, Nicola
Patruno und Kurt Mertel. Viele von ihnen sind oder waren Mitglieder
des Internationalen Arbeitskreises fiir Kritische Theorie, den ich zu-
sammen mit Just Serrano in den Jahren 2013 bis 2015 koordiniert habe.
Der TAKT fand an meinem damaligen Arbeitsplatz statt, dem Frank-
furter Institut fiir Sozialforschung, dem ich fur vieles zu danken habe.
Daneben fiihrte ich in diesen Jahren in Frankfurt besonders produktive
Diskussionen mit Thomas M. Schmidt, David Dilmaghani, Ruxandra
Ivanescu, Laura Florez, Nassima Sahraoui, Tatjana Sheplyakova, Malte
Froslee Ibsen und Gabriele Gava. Wihrend meines Aufenthalts an der
Columbia University waren die vielen Konversationen mit Richard J.
Bernstein, Borhane Blili Hamelin und Louis Carré zutiefst anregend.
Ein besonderer Frankfurter Dank gilt dem Personal der Bar Shishan-



Einleitung 23

dis, wo ich grof3e Teile der Dissertation verfasst und unetlissliche Ge-
spriche tber ihren Inhalt gefithrt habe.

Der finnischen Stiftung Emil Aaltosen S4itié bin ich fur das Pro-
motionsstipendium zu Dank verpflichtet, das die ersten drei Jahre die-
ses Projekts ermdglicht hat. Auch der Akademie Finnlands habe ich fiir
die Férderung des von Jussi Kotkavirta und Arto Laitinen geleiteten
Projekts ,,Pathologies of Recognition® zu danken, an dem ich von An-
fang an beteiligt war. Dieser Forschungsgruppe méchte ich fiir hilfrei-
che Diskussionen danken, ganz besonders Hans Arentshorst, Onni
Hirvonen und Heikki Tkiaheimo. Peter Kraus, als dessen Assistent ich
vor Beginn der Promotion an der Universitit Helsinki gearbeitet habe,
war mit seinem soziologischen Scharfsinn ein inspirierender Kritiker
meines damals im Entstehen begriffenen, noch viel zu abstrakten phi-
losophischen Projekts. Ich danke Italo Testa, Emmanuel Renault, Fre-
derick Neuhouser und Frieder Vogelmann fur hilfreiche Diskussionen
sowie dafiir, dass ich mich ihrer unveréffentlichten Manuskripte bedie-
nen dutfte.

Vandad Neshati Malikyans, Anselm Spindler, Federica Gregoratto,
Hans Arentshorst, Just Serrano, Sebastian Toboén, Anna Ospelt und
Johannes Schulz haben diese Abhandlung kommentiett und/odet
mein Deutsch verbessert. Obwohl nicht alle ihre Kommentare und
Kotrekturen in die endgiiltige Fassung eingegangen sind, bin ich ihnen
fir jeden einzelnen Einwand dankbar. Frank Lachmann gehort der
Dank fiir das sehr sorgfiltige Lektorat, das dieses Buch erfahren hat.
Zwei Mit-Ermittelnde haben die gesamte Geschichte dieser Arbeit mit-
verfolgt: Vandad Neshati Malikyans und Federica Gregoratto — sie
werden das Ausmalf ihres Einflusses auf diese Untersuchung niemals
ermessen kénnen.

Meinen Eltern Susanne Ahlroth und Antti Sirkeld sowie meinem
Bruder Andreas Sirkeld gebihrt die unerlisslichste aller Danksagun-
gen, die ich aussprechen méchte. Auch fiir die kritische Praxis im
Allgemeinen gilt, was Winnicott iber das Wir der Demokratie im Be-
sonderen sagte: Wo auch immer der Weg hinfiihren mag, home is where
we start from.

Ein letzter Dank voller sich als Freiheit wollender Liebe gilt Fe-
derica, die diese Arbeit nicht nur stets kritisch begleitet, sondern auch
als Lebensgefihrtin diese Erfahrung zu einer Phase unseres gemein-
samen Abenteuers gemacht hat.

Arvi Sirkeld






I. Die Wege der Verzweiflung und die
Landschaft der Kritik:
Immanente Kritik als selbsttransformative Praxis

G.W.F. Hegels Auffassung der phidnomenologischen Untersu-
chung als einer ,,Wissenschaft der Erfahrung des Bewusstseins®
und John Deweys Auffassung der experimentalistischen philoso-
phischen Untersuchung als einer ,,Kritik der Kritik* stellen klassi-
sche Beispiele fiir Konzeptionen immanenter Kritik dar. Zudem ist
diesen Ansitzen gemein, dass sie eine in der Kritischen Theorie
leicht zu tbersehende Einsicht verkérpern: Hegel und Dewey be-
greifen die immanente Kritik ndmlich wesentlich als eine se/bsttrans-
formative Praxis.

In der zeitgendssischen Debatte! wird immanente Kritik hiufig
fur , transformativ® gehalten und als ein Moment eines konfliktuel-
len ProblemlSsungsprozesses verstanden, das einer Lebensform
bezichungsweise einer sozialen Praxis zu ihrem Ubergang von einer
unbestimmten zu einer bestimmten Situation verhilft;? dabei muss
die immanente Kritik als eine kritische Praxis ,,diesen sozialen Wan-
del (mit-)berbeifiibren’.? Nach der progressiven Konzeption der im-
manent-kritischen Praxis bei Hegel und Dewey ist aber auch die
Rolle des Kritikers selbst als wesentlich transformativ zu verstehen:
Nicht nur bewirkt die immanente Kritik eine Transformation der
objektiven, von ihr kritisierten Praxis, sondern transformiert, indem
sie das Selbstverstindnis des Kritikers beeinflusst, auch das Subjekt
der Kritik und damit endlich die Praxis der Kritik selbst. In diesem
ersten Teil werde ich diese progressive Konzeption der immanen-
ten Kritik als einer selbsttransformativen Praxis, wie Dewey und
Hegel sie programmatisch fiir ihre jeweiligen immanent-kritischen
Projekte reprisentieren, untersuchen. Zudem werde ich sie Schritt
fir Schritt mit relevanten konkurrierenden Konzeptionen imma-
nenter Kritik ins Gesprich bringen, die sich in der gegenwirtigen
Debatte vorwiegend als Ansitze zur Konzeptionalisierung von
,,Modellen der Kritik darbieten.

Dabei wird sich erweisen, dass Dewey und Hegel, indem sie im-

I Ausgezeichnete Uberblicke liefern Stahl 2014, Jaeggi & Wesche 2009
und Celikates 2009.

2 So etwa Jaeggi 2014.

3 Stahl 2014, S. 23.



26 1. Die Wege der Verzweiflung und die Landschaft der Kritik

manente Kritik praktizieren, gemeinsam zwei Verpflichtungen ein-
gehen, die sich mit den Ansitzen der heutigen Debatte im Wider-
streit befinden. Die erste Verpflichtung werde ich die auf einen szar-
ken Korrigibilismus nennen. Sie bezeichnet das Vertrauen darauf, dass
die Erfahrung ein selbstkorrigierender Prozess sein kann. Ein star-
ker Korrigibilist misstraut der in der gegenwirtigen Debatte haufig
vorkommenden Intuition einer Notwendigkeit, ,,Modelle* der im-
manenten Kritik zu konstruieren, bevor sich die Kritik an ihrem
Gegenstand abarbeiten kann; stattdessen ist es von ausschlaggeben-
der Bedeutung fiir die philosophischen Selbstverstindnisse Hegels
und Deweys, gerade diese Neigung aufzugeben, erst nach den M6g-
lichkeitsbedingungen des kritischen Unterfangens tberhaupt zu
fragen, che die kritische Ermittlung begonnen hat. Dadurch wird
eine mit der Immanenz der Kritik unvertrigliche Trennung zwi-
schen metakritischer und kritischer Praxis hergestellt. Das Experi-
ment der beiden hier in Rede stehenden Autoren besteht hingegen
darin, mit der Kritik anzufangen und im Laufe der Erfabrung der Kri-
tik die Konsequenzen dieser Kritik zu Gberprifen und zu bewerten.
Nicht »or der kritischen Praxis, sondern én ibrer Selbstpriifung sind
dann die ,,Voraussetzungen der Kritik” einzuholen. Der starke
Korrigibilist sicht somit keinen Grund dafiir, bereits eingangs Miss-
trauen in Bezug darauf zu hegen, dass im weiteren Verlauf der Er-
mittlung das nicht zu 16sen wire, was immer als ein Problem in der
kritischen Ermittlung auftauchen mag. Stattdessen setzt er, wie He-
gel sagt, ,,cin MiB3trauen in dies MiBtrauen“.* Dewey und er gehen
dabei mithin von der (spiteren) zentralen These des amerikani-
schen Pragmatismus aus, dass auch Zweifel und Misstrauen recht-
fertigungsbedirftig sind.>

Die zweite Verpflichtung kann die auf einen radikalen Fallibilis-
mus genannt werden. Sie bedeutet zunichst Selbsttransformations-
bereitschaft in dem sich selbst korrigierenden Erfahrungsprozess.
Nicht nur die Ergebnisse der kritischen Ermittlung sollen jederzeit
fir anfechtbar gehalten werden, sondern selbst die Auffassung des-
sen, was denn Kritik iiberhaupt heil3t, steht im Prozess der imma-
nenten Kritik wesentlich auf dem Spiel. Dieser Fallibilismus ist im
wortlichen Sinne radikal, denn er bezieht sich auf die Wurzel (radix),
die methodischen Verpflichtungen der kritischen Praxis selbst. In-

4 PhG,S. 54.
5 Putnam (1994, S. 152) nennt dies die ,,antiskeptische These* des ame-
rikanischen Pragmatismus.



1. Die Wege der Verzweiflung und die Landschaft der Kritik 27

sofern machen sich Dewey und Hegel in ihrer immanent-kritischen
Praxis einen weiteren Kerngedanken des amerikanischen Pragma-
tismus zu eigen: Es gibt keine metaphysischen Garantien dafir,
dass irgendwelche Uberzeugungen dem Revisionsbedarf entzogen
bleiben.® Diese Idee soll zudem auch auf die eigenen Metatiberzeu-
gungen der kritischen Praxis anwendbar sein.

Zusammengenommen macht die Einhaltung dieser beiden an-
finglichen Verpflichtungen die Austibung dessen aus, was Hegel
einen ,,sich vollbringenden Skeptizismus® nennt, den er in der Pha-
nomenologie des Geistes und Dewey am erfolgreichsten in Die Suche nach
GewifSheit praktiziert hat. Dabei griindet sich der Geltungsanspruch
der immanenten Kritik nicht auf der richtigen Befolgung der
»INorm® eines richtigen Verfahrens oder den Anweisungen eines
»Modells“ der Kritik. Vielmehr breitet diese Kritik die ,,Karte* (De-
wey) des ,,Wegs der Verzweiflung™ (Hegel), den der sich vollbrin-
gende Skeptizismus beschritten hat, auf dem Tisch aus; andere kri-
tisch Ermittelnde kénnen dann einen dhnlichen Weg abschreiten
und berichten, wie sie die ,,J.andschaft der Kritik* vorgefunden ha-
ben und wie das, worauf sie gestolen sind, mit der vorgelegten
Karte korrespondiert. Dieser Umstand macht die immanente Kritik
zu einer wahrhaft sozialen Praxis der Selbsttransformation.

¢ Putnam (ebd.) nennt dies die ,,fallibilistische These des ametikanischen
Pragmatismus.



1. Phénomenologische Methode und Kritik der Kritik

1.1 Stellt die ,,Einleitung® zur Phanomenologie des Geistes ein Modell
der immanenten Kritik dar?

Obwohl Dewey in den letzten Jahrzehnten von vielen Hegel-Inter-
preten und der Kritischen Theorie zu verschiedenen Zwecken af-
firmativ mobilisiert worden ist,! wurde sein sozialphilosophischer
Ansatz noch nicht als einer der immanenten Kritik rekonstruiert

Die Einstellung der sogenannten ersten Generation der Frank-
furter Schule zum amerikanischen Pragmatismus war generell
feindselig.? Dies geht unter anderem aus den eher zuriickhaltenden
Besprechungen zeitgendssischer pragmatistischer Philosophie in
der Zeitschrift fiir Sozialforschung von Herbert Marcuse? und der Aus-
einandersetzung Horkheimers mit Dewey in der Kritik der instrumen-
tellen Vernunft hervor.* Eine auffallende Ausnahme in der Begriin-
dergeneration der Frankfurter Schule stellt allerdings Theodor W.
Adorno dar, der Dewey, im Gegensatz zu seinen Mitstreitern,
durchaus lobend rezipiert hat.’

Es ist aber vor allem die ,,dritte Generation® der Kritischen The-
orie, die sich Dewey als ein Vorbild angeeignet hat, nachdem die
Sozialtheorie des amerikanischen Pragmatismus jahrzehntelang
von der vor allem im deutschsprachigen Raum konzentrierten Dis-
kussion Uber kritische Gesellschaftstheorie verdringt worden war.6

1 So haben sich in der Diskussion um Hegel und die Kritische Theotie u.
a. Bernstein (2010, Kap. 4), Honneth (1992, Kap. 6; 2000a; 2000c;
2000d), Hartmann (2003; 2009), Jaeggi (2014) und Renault (2012; Ms.)
auf Dewey berufen.

2 Zur Identifikation von drei Generationen der Frankfurter Schule siche
Anderson 2011. Zur Rezeption des amerikanischen Pragmatismus in
der Kritischen Theotie siche Sirkeld 2018b.

3 Vgl. Marcuse 1940 sowie ders. 1941b.

4 Vgl. Horkheimer 1947, S. 60 ff. Allerdings nimmt Horkheimer auf De-
weys Asthetik durchaus affirmativ Bezug in Horkheimer 1941, insb. S.
304.

> Auf Adornos Dewey-Rezeption gehe ich weiter unten noch niher ein.
Als paradigmatisch fiir diese diirften die folgenden Zeilen aus ,,Zur Lo-
gik der Sozialwissenschaften gelten, wo behauptet wird, dass ,,Dewey
und einst Hegel (...) an offenes, nicht fixiertes, nicht verdinglichtes
Denken [appellieren]. Diesem ist ein experimentierendes, um nicht zu
sagen spielerisches Moment unabdingbar (Adotno 1962, S. 556).

¢ Martin Hartmann (2009, S. 417 £)) merkt an, ,,dass sich die neueren Lek-

3 95





