
KlostermannWeißeReihe

Arvi Särkelä

Immanente Kritik
und soziales Leben

Selbsttransformative Praxis  
nach Hegel und Dewey



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind  
im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

Originalausgabe

© 2018 · Vittorio Klostermann GmbH · Frankfurt am Main
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die des Nachdrucks und der 
Übersetzung. Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, 
dieses Werk oder Teile in einem photomechanischen oder sonstigen 
Reproduktionsverfahren oder unter Verwendung elektronischer 
Systeme zu verarbeiten, zu vervielfältigen und zu verbreiten.
Gedruckt auf EOS Werkdruck von Salzer,
alterungsbeständig  ISO 9706 und PEFC-zertifiziert.
Druck und Bindung: docupoint GmbH, Barleben
Printed in Germany
ISSN  2625-8218
ISBN  978-3-465-04360-7



Inhaltsverzeichnis 
 
 

Vorwort von Axel Honneth ......................................................................  9 

Einleitung ...................................................................................................... 17 

I. Die Wege der Verzweiflung und die Landschaft der Kritik: 
Immanente Kritik als selbsttransformative Praxis .............................  25 
 

1. Phänomenologische Methode und Kritik der Kritik ............ 28 
1.1 Stellt die „Einleitung“ zur Phänomenologie des Geistes ein 
Modell der immanenten Kritik dar? ....................................... 28 
1.2 Horkheimers Besorgnis ...................................................... 38 
1.3 Immanente Kritik als „Anstrengung des Begriffs“? ..... 44 

2. Eine Kritik der Erfahrung ......................................................... 53 
2.1 Das Dilemma des „Wir“ .................................................... 53 
2.2 „Eine Erfahrung machen“ ................................................. 57 
2.3 Das Dilemma der „Zutat“ ................................................. 72 

3. Die Erfahrung der Kritik ........................................................... 75 
3.1 Kritische, metakritische und empirische Praktiken ....... 75 
3.2 Wer sind „wir“? ................................................................. 110 
3.3 Das allgemeine Leben des Geistes ................................. 125 

II. Umwege durch eine werdende Natur:                         
Metaphysik, Sozialontologie und Naturgeschichte ........................... 139 
 

4. Drei Ontologien der sozialen Pathologie ............................. 144 
4.1 Die soziale Pathologie als Reflexionsblockade ............ 145 
4.2 Die soziale Pathologie als Krankheit des 
Gesellschaftsorganismus ........................................................ 152 
4.3 Die soziale Pathologie als Stagnation des sozialen 
Lebens ........................................................................................ 159 

5. Metaphysische Positionen und Dispositionen in der 
Sozialphilosophie ........................................................................... 162 

5.1 Drei metaphysische Dispositionen ................................ 164 
5.2 Unmögliche, mögliche und notwendige metaphysische 
Positionen ................................................................................. 185 
5.3 „Ohne Hegel kein Darwin“ ............................................. 197 

6. Zur Naturgeschichte des sozialen Lebens ............................ 210 
6.1 Der Begriff des Lebens .................................................... 213 
6.2 Vom Lebewesen zum Gemeinwesen ............................ 248 
6.3 Die Bedeutung des Geistes .............................................. 286 



6                           Inhaltsverzeichnis 
 

III. Die Geburt der Gesellschaftskritik aus dem erstickten Geist: 
Immanente Kritik und soziales Leben ................................................ 323 
 

7. Die Reproduktion des Gemeinwesens als Anstrengung und
Genuss ............................................................................................. 326

7.1 Der Herr der Herrschaft: Zur Grundform des sozialen
Todes ......................................................................................... 328
7.2 Dienst, Furcht und Arbeit: Zur Grundform der sozialen
Krankheit .................................................................................. 333
7.3 Arbeit, Genuss und Kooperation: Zur Trennung von
Kunst und Ästhetik ................................................................. 344

8. Einschränkung der Erfahrung ................................................ 360
8.1 Fremder Sinn, eigener Sinn, Eigensinn und allgemeiner
Sinn: Zur Ästhetik sozialer Pathologien .............................. 361
8.2 Drei Verengungen der Erfahrung .................................. 370
8.3 Von der Verengung der Erfahrung zur Erstickung des
Gemeinwesens ......................................................................... 380

9. Am Ende: Eine Sterbeurkunde.............................................. 394

Literaturverzeichnis .................................................................................  407
 

1. Siglen ........................................................................................... 407 
a) Dewey .................................................................................... 407 
b) Hegel ..................................................................................... 407 

2. Literatur ...................................................................................... 409 
3. Lexika .......................................................................................... 427



 
 

 
 
 

Diese Bemerkungen dienen als Vorbereitung,  
um eine bestimmte Auffassung von Philosophie zu präsentieren,  

die Auffassung nämlich, daß Philosophie inhärent Kritik ist,  
und zwar eine Kritik, die sich von anderen Formen der Kritik  

durch ihre Allgemeinheit unterscheidet;  
eine Kritik der Kritik gleichsam. 

- John Dewey 
 
 
 
 
 
 

Aber nicht das Leben, das sich vor dem Tode scheut  
und von der Verwüstung rein bewahrt, 

 sondern das ihn erträgt, und in ihm sich erhält,  
ist das Leben des Geistes.  

- G.W.F. Hegel 
 
 

 
 



 



 

Vorwort 
 
 

Das vorliegende Buch, das aus einer Dissertation im Fachbereich 
Philosophie und Geschichtswissenschaften der Goethe-Universität 
in Frankfurt am Main hervorgegangen ist, stellt das Zeugnis eines 
ungewöhnlichen Maßes an geistiger Unabhängigkeit und philoso-
phischem Scharfsinn dar. Schon der Titel mag überraschen, assozi-
iert man doch mit dem Vorhaben einer „immanenten Kritik“ im 
Allgemeinen einen Bezug auf irgendwelche bereits gegebenen oder 
akzeptierten Normen, nicht aber auf das „soziale Leben“; und 
ebenso ungewöhnlich mag es erscheinen, nun als Verfechter einer 
solchen auf das „soziale Leben“ bezogenen „immanenten Kritik“ 
die beiden Denker Hegel und Dewey in philosophischer Kompli-
zenschaft vereint zu sehen. Arvi Särkelä, der Autor des Buches, ver-
tritt hier aber genau dieses: Hegel und John Dewey, die mehr als 
achtzig Jahre und ein Kontinent trennen, entwickeln in ihren Wer-
ken beide eine sich wechselseitig erhellende Form der immanenten 
Kritik, deren Eigentümlichkeit darin besteht, dass diese als ein ko-
operativer Prozess zwischen dem Theoretiker und seinen Adressa-
ten aufgefasst wird, die sich wie in einem Dialog über die Verkrus-
tungen und „Erstickungen“ ihres gemeinsam geteilten sozialen Le-
bens verständigen. Was wir auf den folgenden rund 430 Seiten lesen 
können, ist eine äußerst umsichtige und behutsame Verteidigung 
dieser höchst originellen These; in drei Schritten wird dem Leser 
und der Leserin vorgeführt, welche Behauptungen sich bei Hegel 
und Dewey finden, die es rechtfertigen, ihre jeweiligen Unterneh-
mungen als Paradebeispiele einer immanenten Kritik der Patholo-
gien unseres sozialen Lebens zu begreifen. 
Das Buch hebt im I. Kapitel mit einer Rekonstruktion von Hegels 
phänomenologischer Methode in der „Einleitung“ zu seiner Phäno-
menologie des Geistes an, um darzulegen, warum gängige Vorstellungen 
des Verfahrens einer immanenten Kritik dem darin unterbreiteten 
Verständnis nicht wirklich gerecht werden. Arvi Särkelä möchte 
zeigen, dass sowohl Horkheimers Vorwurf eines insgeheim festge-
haltenen Standpunkts absoluten Wissens als auch die verschiede-
nen „Modelle“ immanenter Kritik den methodischen Anspruch 
Hegels verfehlen, weil dieser mit seinem Verfahren nur die selbst-
transformative Praxis einer sich stets schon immanent vollziehen-
den Kritik nachvollziehen wollte, sodass weder ein höherstufiges 
Wissen noch ein standardisiertes Bezugsmodell in Anspruch ge-



10                       Vorwort  
 

nommen werden müssen; die Immanenz, auf die sich Hegel be-
zieht, ist vielmehr die einer immer schon praktizierten Kritik, wes-
wegen es keines Ausweises wie auch immer begriffener Maßstäbe 
bedarf, da die Lebenswelt solche, um es salopp zu sagen, immer 
schon selbst in ihren eigenen Ansprüchlichkeiten produziert.  

Der ingeniöse Kunstgriff von Arvi Särkelä in diesem I. Kapitel be-
steht nun darin, in den Fortgang seiner Darlegung des Hegel’schen 
Kritikverfahrens schrittweise und geradezu unmerklich die parallel 
gelagerten Überlegungen von John Dewey einfließen zu lassen. 
Dadurch wird vieles, was an Hegels Ausführungen eher undurch-
sichtig bleiben muss, weitaus klarer und durchsichtiger, können nun 
doch die Bestimmungen Deweys für die weitere Explikation be-
nutzt werden. Zwei Punkte sind an dem Resultat dieser geschickten 
Verzahnung von Hegel und Dewey besonders hervorzuheben, da 
sie ganz wesentlich zu einem besseren Verständnis des hier umris-
senen Kritikverfahrens beitragen. Beide Denker lassen, so ist Arvi 
Särkelä erstens überzeugt, die Adressaten ihrer jeweiligen Kritikun-
ternehmungen als „Mit-Ermittelnde“ in der Untersuchung proble-
matischer und daher kritikwürdiger Umstände auftreten, sodass sie 
sich selbst ihrerseits wiederum als Adressaten der von ihnen Ange-
sprochenen begreifen müssen und damit gemeinsam mit diesen ein 
stets schon kritisch tätiges „Wir“ bilden. Diesem „Wir“ geht es, wie 
sehr schön herausgearbeitet wird, darum, durch den Austausch 
über die jeweils gemachten Erfahrungen gleichsam arbeitsteilig die 
Umstände zu ermitteln, die der ungestörten Fortsetzung der gerade 
gemeinsam ausgeübten Praxis im Wege stehen und daher „kritik-
würdige“ Phänomene darstellen müssen. Dieser Prozess selbst 
aber, also die immer schon ausgeübte kritische Praxis, muss, so 
macht Arvi Särkelä zweitens klar, als zugleich stark korrigibel, radi-
kal fallibel und selbsttransformativ begriffen werden: Stark korrigi-
bel, weil sich im Lichte der kooperativ unternommenen Ermittlun-
gen die Maßstäbe der Kritik selbst wandeln können, sodass diese 
eben nicht „modellhaft“ stillzustellen sind; radikal fallibel, weil 
nicht nur jede ermittelte Lösung als zukünftig ihrerseits wiederum 
widerlegbar gelten muss, sondern weil auch die Bereitschaft zur 
Überprüfung selbst der eigenen, bislang für unumstößlich gehalte-
nen und daher gewissermaßen die Identität des „Wir“ ausmachen-
den Kriterien bestehen bleiben muss; und selbsttransformativ 
schließlich, weil diese letzte Auflage bedeutet, den Prozess der Kri-



        Vorwort  11 
 

tik immer auch als Möglichkeit einer Transformation des momen-
tan kooperativ tätigen „Wir“ zu verstehen, sodass dieses als im ste-
ten Wandel befindlich begriffen werden muss.  

So plausibel und überzeugend diese drei Bestimmungen auch klin-
gen, werfen sie doch zusammengenommen ein Problem auf, das 
ich kurz benennen möchte, auch wenn Arvi Särkelä Anstrengungen 
unternimmt, es durch die Verwendung eines Bildes von Wittgen-
stein zu lösen (S. 136 ff.). Anhand seiner Darstellung könnte man 
nämlich leicht den Eindruck gewinnen, dass in der kooperativen 
Praxis der Kritik alles der Erfahrung Gegebene als im Prinzip ver-
änderbar aufgefasst werden muss, mithin auch jene tiefer liegenden 
Normen, die das „Selbst“ unseres „Wir“ in dem Sinne ausmachen, 
dass sie als erfolgreiche normative Lösungen bereits hinter uns lie-
gender Probleme begriffen werden müssen; ob wir aber solchen 
„konstitutiven“ Normen gegenüber, wie sich sagen ließe, dieselbe 
Offenheit walten lassen oder ihnen dieselbe „Plastizität“ wie allen 
anderen Gegebenheiten zuschreiben können, scheint mir eine 
höchst brisante Frage, an der sich bemisst, wie wir es mit Begriffen 
wie „modern“, „posttraditional“ oder „postkonventionell“ halten – 
räumen wir ein, dass solchen konstitutiven Normen eine stärkere 
Bedeutung für unser moralisches Selbstverständnis zukommt als 
anderen, untergeordneten Normen, so sollten wir ihnen vielleicht 
eine einschränkende Rolle bei unseren kritischen Erkundungen bei-
messen – tun wir das aber nicht, hätten wir, so ließe sich folgern, 
Schwierigkeiten, die Geschichte unserer kritischen Praxis als den 
Prozess eines experimentell bewirkten Fortschritts zu begreifen.  

Das II. Kapitel des Buches beginnt mit dem zunächst überraschend 
klingenden Vorschlag, das bislang im Rückgriff auf Hegel und De-
wey erläuterte Verfahren der immanenten Kritik nun auf dem Feld 
der Pathologiediagnose zur Anwendung zu bringen; unter derarti-
gen „Pathologien“ sollen dabei im Anschluss an eine gegenwärtig 
intensiv geführte Debatte Störungen oder Verfehlungen des sozia-
len Zusammenlebens verstanden werden, die sich nicht einfach auf 
gesellschaftliche Ungerechtigkeiten zurückführen lassen, weil von 
ihnen alle Gesellschaftsmitglieder gleichermaßen betroffen sein sol-
len – naheliegende Beispiele dafür wären etwa der von Marx the-
matisierte Zustand gesellschaftlicher Entfremdung oder das von 
Rousseau für die Moderne diagnostizierte Vorherrschen von „gifti-



12                       Vorwort  
 

gen“ oder sozialfeindlichen Spielarten der „amour propre“. Warum es 
nun aber gerade Pathologien solcher Art sein sollen, auf die die von 
Hegel und Dewey praktizierte Form der immanenten Kritik der Sa-
che nach eigentlich immer schon gerichtet war, erläutert Arvi Sär-
kelä gleich zu Beginn seines II. Kapitels sehr überzeugend: Begreift 
man nämlich Kritik als das kooperative Unternehmen, in dem The-
oretiker und Adressat gemeinsam zu erkunden versuchen, was an 
ihrer miteinander geteilten Praxis im Argen liegt, was daran also den 
selbstgesetzten Ansprüchen nicht genügt, so müssen sie dabei im 
Grunde genommen nichts anderes in Erfahrung bringen wollen als 
die Hindernisse, die ihre eigene Untersuchungspraxis behindern – 
und das sind dann, so ließe sich sagen, soziale Pathologien unter-
schiedlicher Art, die alle gemeinsam haben, dass sie das Zusammen-
wirken der kooperativ tätigen Subjekte irgendwie einschränken, 
stören oder erschweren. Bevor Arvi Särkelä aber in seinem III. Ka-
pitel darangehen wird, derartige Pathologien im Sinne Hegels und 
Deweys weiter zu explizieren, dient ihm das II. Kapitel zunächst 
erst einmal dazu, eine Klärung ihres „ontologischen“ Status herbei-
zuführen. Wiederum ist die Kunstfertigkeit und Klarheit nur zu be-
wundern, mit der hier ans Werk gegangen wird, um das undurch-
sichtige Feld der Pathologiediagnosen zu sortieren.  

Nach Überzeugung des Autors liegen nämlich den unterschiedli-
chen Bedeutungen, mit denen der Begriff der „sozialen Pathologie“ 
heute versehen wird, jeweils verschiedene Auffassungen darüber 
zugrunde, wie das Soziale ontologisch angemessen verstanden wer-
den muss. Wird unter einer sozialen Pathologie etwa eine Blockade 
in der reflexiven Erschließung des Gehalts sozialer Normen ver-
standen, wie gelegentlich vorgeschlagen wurde, so bleiben Särkelä 
zufolge diese Normen erster Stufe von jedem Verdacht auf patho-
logische Effekte ausgenommen und müssen daher innerhalb der 
Diagnose als sakrosankt gelten; werden soziale Pathologien hinge-
gen als „Krankheiten“ des Gesellschaftsorganismus verstanden, 
wie es Frederick Neuhouser und ich unabhängig voneinander ein-
mal vorgeschlagen haben, so geht nach Ansicht Särkeläs die Diffe-
renz in der Form des organischen und sozialen Lebens verloren; 
das „Geistige“ am Sozialen erscheint dann gewissermaßen als zu 
statisch, weil wie bei natürlichen Organismen keine reflexive Kor-
rektur der Zwecke selbst zugelassen wird. Erst wenn soziale Patho-
logien hingegen als „tote Zustände“ im sozialen Leben begriffen 



        Vorwort  13 
 

werden, sieht Arvi Särkelä jene angemessen verstanden, weil jetzt
solche „Erkrankungen“ nicht mehr in Analogie, sondern in Homo-
logie zur Naturgeschichte gesehen werden, nämlich als Störungen
der selbsttransformativen Aktivität, durch die alles soziale Leben als
geistiges gekennzeichnet sein soll. An einer anderen Stelle, nämlich
in seiner „Einleitung“, beschreibt der Autor den Unterschied
zwischen dem zweiten und dem dritten Paradigma so, dass im
ersten Fall das Kriterium der Erfolg der gesellschaftlichen Reproduk-
tion darstellt, im zweiten Fall aber die Aufrechterhaltung der „bele-
benden sozialen Transformation“. Hier stellt sich freilich die Frage,
ob nicht dem Fluss der belebenden Selbsttransformation in Form
der Kritik stets dadurch enge Grenzen gezogen sind, dass die Funk-
tionen der psychischen Sozialisation, der kulturellen Tradierung
und der ökonomischen Reproduktion erfüllt bleiben müssen; und
wenn dem so wäre, so müsste man fragen, ob das Kriterium der
geistigen „Lebendigkeit“ der sozialen Transformation nicht viel-
leicht bloß eine Qualität der gesellschaftlichen Reproduktion be-
zeichnet und daher nicht einfach in einen Gegensatz zu ihr gebracht
werden dürfte, wie Arvi Särkelä es tut. Diese Frage scheint mir
ziemlich entscheidend, weil sich an der Antwort bemisst, ob wir es
letztlich mit zwei oder mit drei Alternativen der Pathologiediagnose
zu tun haben: Wird „Lebendigkeit“ oder „Geistigkeit“ als spezifi-
sche Eigenart der Reproduktion lebendiger Organismen auf der so-
zialen Stufe begriffen, so bleibt es bei der Vorstellung, dass Patho-
logien letztlich deswegen „Krankheiten“ des Gesellschaftsorganis-
mus darstellen, weil sie dessen besondere, nämlich selbsttransfor-
mative Form der Reproduktion verletzen. Ich will diese Frage, die
Arvi Särkelä im Übrigen selbst aufwirft (S. 386 ff.), hier dahinge-
stellt sein lassen und nur darauf hinweisen, dass es bei aller Varia-
bilität in den Zwecksetzungen der sozialen Reproduktion darin ei-
nige Erfordernisse geben könnte, die einen invarianten Charakter
besitzen.

Mit seinem nächsten Schritt bei diesem Versuch, verschiedene 
Spielarten der Pathologiediagnose typisierend zu unterscheiden, be-
tritt Arvi Särkelä nun wahrlich komplettes Neuland. Leiten lässt er 
sich dabei von der These, dass für jede Diagnose sozialer Patholo-
gien metaphysische Spekulationen deswegen unvermeidbar sind, 
weil stets empirisch nicht weiter überprüfbare Aussagen über den 
ontologischen Zusammenhang von Natur und Gesellschaft, von 



14                       Vorwort  
 

vorsozialem und sozialem Leben gemacht werden müssen; inso-
fern, so heißt es, ist es sinnvoll, die verschiedenen Pathologiediag-
nosen weiter daraufhin zu untersuchen, wie ihre metaphysischen 
Annahmen bezüglich jenes Zusammenhangs jeweils beschaffen 
sind. Ich will mich hier darauf beschränken, nur die Naturmetaphy-
sik zu benennen, die Arvi Särkelä für die von ihm bevorzugte dritte 
Variante, also die Konzeption, nach der Pathologien „Erstickun-
gen“ der selbsttransformativen Aktivitäten von Gesellschaften dar-
stellen, für konstitutiv hält. Danach müssen sowohl Hegel als auch 
Dewey, wenn sie gemeinsam die Kritik als eine stets schon ausge-
übte Aktivität von sozialen Gemeinwesen begreifen, eine naturalis-
tische Prozessmetaphysik voraussetzen, in der soziale Transaktio-
nen als „geistige“ Verlängerungen der ihrerseits bereits transforma-
tiven Transaktionen innerhalb von Naturprozessen aufgefasst wer-
den. Diese Position wird nach einer höchst erhellenden Skizzierung 
der Unterschiede zwischen Hegels Geistesmetaphysik und Deweys 
Rezeption des Darwinismus als „historischer Naturalismus“ be-
zeichnet und der Diagnose von sozialen Pathologien im Weiteren 
zugrunde gelegt.  

Der Preis, den Särkelä für diese naturalistische Verankerung zu 
zahlen hat, besteht nun freilich darin, dass alle den Pathologie-
verdacht auf sich ziehenden Erscheinungen nach dem gleichen 
Schema einer „Erstickung“ der lebendigen Kraft der kritischen 
Selbsttransformation von Gemeinwesen interpretiert werden müs-
sen: Ob einschnürende Sexualnormen, erfahrungstötende Arbeits-
formen oder ein erlahmtes öffentliches Leben – so etwa die Bei-
spiele für soziale Pathologien, die Arvi Särkelä in seinem III. Kapi-
tel anhand des Werks von John Dewey unterbreitet –, stets handelt 
es sich dabei nach seiner Überzeugung um dieselbe Form einer er-
stickenden Lähmung jener selbsttransformativen Energien, die für 
die geistige Reproduktion des sozialen Lebens im Ganzen charak-
teristisch sein sollen.1 Spätestens hier drängt sich dann aber mit 
Macht die Frage auf, die die bahnbrechende Studie von Arvi Särkelä 
in gewisser Weise von Anfang an wie ein Schatten begleitet: Ist die 
Pathologiediagnose die einzige Form der Kritik, die sein Begriff ei-
ner kritischen Praxis zulässt, so ist schwer zu sehen, wie von hier 
 

1  Zu einer weiteren Ausdifferenzierung dieser Vorstellung vgl. jetzt Arto 
Laitinen, Arvi Särkelä, „Four conceptions of social pathology“, in: Eu-
ropean Journal of Social Theory, 2018.  



        Vorwort  15 
 

aus noch der Anschluss an Analysen sozialer Ungerechtigkeiten ge-
wonnen werden soll, scheint dafür doch jedes immanent gewon-
nene Vokabular zu fehlen. Oder, um es zuzuspitzen, wird die Kri-
tik, wie Arvi Särkelä es vorschlägt, stets nur als eine kooperative 
Ermittlung unter „Beteiligten“ über die ihnen offenstehenden 
Möglichkeiten der Selbsttransformation begriffen, so ist zwar klar, 
warum jene ein empfindliches Sensorium für die Gefahren der Er-
stickung ihres gemeinsamen Lebens entwickeln müssen; unklar 
bleibt aber, warum sie zugleich auch ein Gespür für Macht- und 
Herrschaftsunterschiede unter ihnen gewinnen sollten – denn die 
Argumentation legt doch den Eindruck nahe, als seien alle Beteilig-
ten von Beginn an gleichermaßen zur Ausübung ihrer kritischen 
Aktivitäten berechtigt und befähigt, sodass sie größere Unter-
schiede in Macht- und Herrschaftsbefugnissen gar nicht zu kennen 
scheinen. 

Diese kritischen Rückfragen können die wegweisende Bedeutung 
des Buches von Arvi Särkelä in keiner Weise mindern; es handelt 
sich dabei um die Entfaltung einer in mehreren Hinsichten neuar-
tigen Vorstellung von den Grundlagen und Aufgaben einer „imma-
nenten Kritik“. „Immanent“ soll hier nicht mehr heißen, bloß an 
bereits gegebene Normen anzuknüpfen, um in deren Lichte die 
existierenden Zustände zu kritisieren; gemeint ist damit vielmehr, 
die Kritik als die dialogisch verfasste Verlängerung eines dynami-
schen Prozesses steter Selbsttransformation zu verstehen, der tief 
in die Naturgeschichte zurückreicht und auf der Stufe des sozialen 
Lebens reflexiven Charakter angenommen hat. Dementsprechend 
verschiebt sich dann aber auch die Aufgabe, die der immanenten 
Kritik gestellt ist: Im kommunikativen Austausch zwischen Theo-
retiker und Adressaten sollen nicht einfach gesellschaftliche Unge-
rechtigkeiten und Benachteiligungen erkundet werden, sondern so-
ziale Pathologien, die sich nicht zuletzt dadurch bemerkbar ma-
chen, dass sie jenen Austausch selber zu ersticken drohen. Wie aus 
einem Guss ist daher das Programm, das Arvi Särkelä hier mit rhe-
torischem Geschick, theoretischem Scharfsinn und philosophi-
scher Umsicht entfaltet, und es bedarf sicherlich keiner großen Fan-
tasie, um sich klarzumachen, dass sein Buch die Diskussionen in-
nerhalb der Sozialphilosophie nachhaltig beeinflussen wird. 

Frankfurt am Main, Juni 2018            Axel Honneth



 



 

Einleitung 

 
 

Der Gegenstand dieser auf meine Dissertation zurückgehenden 
Abhandlung ist der gesellschaftskritische Anspruch der Sozialphi-
losophie. In ihr werden zwei Ideen bezüglich der philosophischen 
Gesellschaftskritik vertreten, die in der gegenwärtigen Lage des kri-
tisch-theoretischen Diskurses als abweichend erscheinen dürften. 
Sie entstammen den Werken Georg Wilhelm Friedrich Hegels und 
John Deweys, und zwar genauer Hegels Phänomenologie des Geistes 
und Deweys späten Schriften. Diese Werke bilden somit den Inter-
pretationsgegenstand dieser Arbeit.  

Die erstere Idee besteht darin, immanente Kritik, die Methode, 
an der sich die Kritische Theorie seit ihren Anfängen orientiert, als 
eine selbsttransformative Praxis auszulegen. Im ersten Teil der Arbeit 
wird argumentiert, dass Hegel in der Phänomenologie und Dewey in 
seinen späteren Werken eine alternative Auffassung immanenter 
Kritik vertreten und praktizieren: Im Unterschied zu den her-
kömmlichen Konzeptionen immanent verfahrender Kritik wird 
hier deren Immanenz nicht als eine Qualität des angewandten Maß-
stabes,1 sondern als die Vollzugsform der kritischen Praxis selbst 
begriffen.2 Da die erstere Tradition die Eigenschaft, welche die Kri-
tik als immanent qualifiziert, als eine Frage nach der Verortung des 
Maßstabes behandelt, muss sie erst einmal klären, in welchem Sinne 
dieser dem zu kritisierenden Gegenstand innewohnt; solch eine 
Klärung stellt das „Modell“ der immanenten Kritik her.3 Es wird 
für die erstere, messende Tradition somit notwendig, vor der 
Ausübung der Kritik solche „Modelle“ der Kritik herauszuarbeiten. 
Folglich trennen die Vertreter dieser Tradition eine metakritische, die 
Kritik begründende von einer kritischen, dem Modell folgenden Pra-
xis.  

Die immanente Kritik, die Dewey und Hegel praktizieren, kann 
sich einer solchen Trennung von Metakritik und Kritik nicht fügen. 
In ihr wird die Immanenz vielmehr als die allgemeine Form der ge-
lingenden kritischen Praxis verstanden, einer Praxis nämlich, die in-
sofern voraussetzungslos ist, dass sie in ihrem eigenen Verlauf ihre 
 

1  So etwa Benhabib 1986, Honneth 2007, Celikates 2009, Stahl 2013 und 
Jaeggi 2014. 

2  So etwa auch die Auffassung immanenter Kritik in Dove 1970 und Bris-
tow 2007.  

3  Jaeggi 2014, Teil III; Stahl 2013.  



18                     Einleitung 
 

Voraussetzungen einholt. Sie kann in keinem „Modell“ festgehalten 
werden, weil sie als immanente Praxis wesentlich selbsttransformativ 
ist. Da sie immer schon eine Minderheitsbeteiligung an der Kriti-
schen Theorie innehatte, ist eine solche selbsttransformative Kon-
zeption dort auch kein Novum. In der Geschichte der Frankfurter 
Schule finden sich ähnliche Implikationen bei Theodor W. Adorno 
und im späteren Werk von Axel Honneth.4 Als folgenreich in dieser 
Hinsicht erweisen sich bei Dewey und Hegel die Ideen des von dem 
kritisch Ermittelnden beschrittenen „Weges der Verzweiflung“ 5 
und der auf diesem Weg gezeichneten „Karte“ einer beobachteten, 
beschriebenen und bekundeten „Landschaft“ der Kritik.6 Daraus, 
dass die vielen kritisch Ermittelnden einander ihre „Karten“ vorle-
gen, erwächst deren Teilhabe an der Kritikergemeinschaft des „ab-
soluten Geistes“,7 welche die soziale Praxis der Kritik als ein allge-
meines Medium des sozialen Lebens wirken lässt.  

Die zweite Idee betrifft die Natur der von der kritischen Praxis 
durchquerten und kartierten „Landschaft“. Solch einen „Grundriß 
des Bereiches der Kritik“ (ground-map of the province of criticism) zu ent-
werfen ist Dewey zufolge das Geschäft der naturalistischen Meta-
physik.8 Anders als in der herkömmlichen Kritischen Theorie häu-
fig angenommen,9 dürfen die kritisch Ermittelnden nach Hegel und 
Dewey die metaphysische Spekulation nicht scheuen.10 Daher wer-
den im Laufe der hier geübten Kritik an beiden Autoren die meta-
physischen Verpflichtungen einer auf Immanenz abzielenden Pra-
xis sozialphilosophischer Kritik kartographiert. Die Hypothese des 
dadurch entstehenden Grundrisses des Feldes der Kritik wird im 
zweiten Teil der Abhandlung zu einem historischen Naturalismus aus-
gearbeitet, der eine philosophische Diagnose sozialer Pathologien 
im wörtlichen Sinne erlauben soll. Die Praxis solch einer naturalis-
tischen Gesellschaftskritik soll die Sozialphilosophie als eine philo-
sophische Disziplin in ihrem eigenen Recht charakterisieren kön-

 

4  Vgl. zum Beispiel Adornos Konzeption des philosophischen Denkens 
in Adorno 1969 sowie Honneths Überlegungen zur Methode der nor-
mativen Rekonstruktion in Honneth 2011.  

5  PhG, S. 56.  
6  EN, S. 45.  
7  PhG, S. 361. 
8  EN, S. 385 f.  
9  So etwa Horkheimer 1932 und Habermas 1988.  
10  Vgl. auch Hampe 2006, Einleitung.  



             Einleitung                  19 
 

nen. Sie unterscheidet die Sozialphilosophie von den andersgearte-
ten Unternehmungen der Moral- und der politischen Philosophie. 
Der historische Naturalismus fordert jedoch nicht nur eine Offenheit 
gegenüber oder eine Solidarität mit der Metaphysik,11 sondern auch 
eine neue Metaphysik, die sich als Hypothese einer selbsttransforma-
tiven Praxis und einer transformierbaren Natur versteht. Dies impli-
ziert eine ernsthafte Beschäftigung mit besseren und schlechteren 
metaphysischen Verpflichtungen zum Behuf der Kritik, die der post-
metaphysischen Haltung der Kritischen Theorie zuwiderläuft.  

Im letzten Teil der Abhandlung ergibt sich eine kritische Praxis, 
die sich als Kartographie eines eigentümlich sozialen Lebens bewusst 
ist, das niemals von der übrigen Natur abgekoppelt wird. Solch eine 
sozialphilosophische Kritik kann sich weder auf eine gereinigte 
Sphäre der Normativität noch auf eine von der Natur getrennte 
Substanz der „Gesellschaft“ oder des „Diskurses“ als Versicherung 
ihrer selbst berufen. Dies gereicht ihr allerdings zur Stärke: Sie 
macht nicht länger die ganze „Gesellschaft“ zu ihrem Gegenstand, 
sondern lediglich die toten Lücken einer sozialen Erfahrung, die in 
und von der Natur ist. Indem kritische Praktiken das bereits sozial 
Tote absterben lassen, beleben sie aber die Praxis. Philosophische 
Kritik wird somit als eine Kunst verstanden, provinziell gewordene 
Kritiken zu versammeln. 

Der Gegenstand dieser Dissertation sind die immanent-kritischen 
Praktiken und naturphilosophischen Spekulationen Deweys und He-
gels. Im Vordergrund stehen Hegels Phänomenologie des Geistes und De-
weys spätere Werke, vornehmlich Erfahrung und Natur, Die Suche nach 
Gewißheit und Kunst als Erfahrung. Der Bezug Deweys auf Hegel wird 
so in erster Linie nicht anhand der expliziten Auseinandersetzung mit 
diesem in seinem Frühwerk untersucht.12 Vielmehr wird es um die 
Explikation der in seinem Experimentalismus und Naturalismus im-
pliziten, aber dennoch – so die These – systematischen Hegel-Rezep-
tion gehen, die, wie hier gezeigt werden soll, eine Transformation der 
Hegel’schen Konzeptionen von Kritik, Sozialität und Natur bewirkt. 
Ähnlich wird mit Hegel umgegangen: Dieser wird hier nicht so sehr 
als Pragmatist avant la lettre denn als „Empirist zweiten Grades“ und 
„rationaler Naturalist“ hervortreten.  
 

11  Adorno 1966, S. 354 ff.  
12  Vgl. die wichtige Arbeit, die Good (2006 und 2010), Shook (2000 und 

2010) und vor allem Renault (2012 und 2016b) in dieser Hinsicht ge-
leistet haben.  



20                     Einleitung 
 

Die Leserinnen und Leser werden auch bemerken, dass der Ter-
minus „Pragmatismus“ in dieser Abhandlung kaum vorkommt. 
Entgegen dem Trend der Dewey-Rezeption im deutschen Sprach-
raum, Charles Sanders Peirce, William James und John Dewey un-
ter die ideengeschichtliche Kategorie einer philosophischen 
„Schule“ namens „klassischer amerikanischer Pragmatismus“ zu 
subsumieren, wird in der vorliegenden Arbeit die Eigenart von De-
weys Denken hervorgehoben, die er vornehmlich als „Experimen-
talismus“ und „empirischen Naturalismus“ beschrieb. Im ersten 
Teil wird Deweys experimentalistische Auffassung der Philosophie 
als einer „Kritik der Kritik“ mit Hegels „Wissenschaft der Erfah-
rung des Bewußtseins“ systematisch in Beziehung gesetzt. Im zwei-
ten Teil wird seine naturalistische Metaphysik als Aspekt dieser im-
manent-kritischen Praxis rekonstruiert und systematisch mit Hegels 
Natur- und Geistphilosophie sowie dessen phänomenologischem 
Lebenskonzept in Dialog gebracht.  

Ähnlich wird mit Bezug auf Hegel nicht sein Idealismus, sondern 
sein Empirismus und Naturalismus in den Vordergrund der Rekon-
struktion gerückt. Wie Emmanuel Renault anmerkt, ist es symptoma-
tisch für die zeitgenössische Hegel-Renaissance, die normativistische 
Seite von Hegels Philosophie besonders hervorzuheben.13 In dieser 
Arbeit stehen hingegen gerade die naturalistischen Verpflichtungen 
seiner Sozialphilosophie und der erfahrungsimmanente Anspruch 
der phänomenologischen Methode im Zentrum, die manchem ge-
genwärtigen Hegelianismus befremdlich erscheinen dürften. Deweys 
Pragmatismus ist kürzlich sogar mit dem Hegels kontrastiert worden, 
weil der Erstere vermeintlich die „biologische Matrix“ der Erfahrung 
ausgearbeitet und deren „historische Matrix“ vernachlässigt, wohin-
gegen der Letztere umgekehrt die „historische“ auf Kosten der „bio-
logischen“ hervorgehoben habe.14 Die grundlegende Intuition des 
historischen Naturalismus, dem hier im Anschluss an Hegel und Dewey 
nachgegangen wird, besteht aber gerade darin, dass ein Kontinuum 
zwischen organischen und sozialen Transaktionen in der Erfahrung 
besteht; es kommt dem historischen Naturalismus darauf an, die Brü-
che in jenem Kontinuum herauszuarbeiten. Die Naturalismen Hegels 
und Deweys dürfen jedoch nicht vorschnell miteinander identifiziert 
werden. Es wird sich nämlich zeigen, dass die Weise, die Kontinuität 
organischer und sozialer Transaktionen herauszustellen, Hegels rati-
 

13  Renault 2012, S. 246.  
14  Rockmore 2010.  



             Einleitung                  21 
 

onalen Naturalismus von Deweys durch Darwin informierten evolu-
tivem Naturalismus unterscheidet. 

Was schließlich die kritisch-theoretische Thematik betrifft, so be-
schäftigt sich die Abhandlung nicht vornehmlich mit der gerechtig-
keitstheoretischen Problematik einer immanent-kritischen normativen 
Rekonstruktion,15 die in den letzten Jahren Gegenstand einer folgen-
reichen und kontinuierlich anschwellenden Diskussion geworden ist.16 
Stattdessen wird der Anspruch der Sozialphilosophie ermittelt, kraft ih-
rer Diagnose sozialer Pathologien eine eigenständige philosophische Dis-
ziplin zu bilden.17 Diese Ermittlung soll in eine Art der Gesellschafts-
kritik münden, welche selbsttransformativ und historisch-naturalistisch 
ist. Sie versteht den Begriff der sozialen Pathologie weder als eine Ana-
logie zur organischen Krankheit, noch gebraucht sie ihn ungeachtet sei-
ner naturalistischen Konnotationen. Vielmehr begreift sie die soziale 
Pathologie als eine Homologie: Im Laufe der Naturgeschichte des so-
zialen Lebens transformieren sich die pathologischen Phänomene der-
art, dass das, was im Organischen noch gesund war, im Sozialen schon 
die Pathologie ist. Daher verlangt der historische Naturalismus von der 
sozialphilosophischen Pathologiediagnose einen Perspektivenwechsel 
von der gelingenden gesellschaftlichen Reproduktion hin zur beleben-
den sozialen Transformation. 

 
*** 

 
Die Arbeit an diesem Buch hat vier einzigartige Jahre des Promovie-
rens und zwei weitere, mühsame Jahre der Überarbeitung in Anspruch 
genommen, in denen sich das ursprüngliche Vorhaben von Grund auf 
transformieren sollte: Ein normativistisches und geschichtsphilosophi-
sches Projekt kehrte sich in ein experimentalistisches und nahezu na-
turphilosophisches um. Die vorliegende Untersuchung stellt, so hoffe 
ich, auch insofern ein Beispiel jener kritischen Praxis dar, die der 
Hauptthese dieser Dissertation zufolge in ihrem Vollzug konstitutiv 
selbsttransformativ wird. Eine Praxis vermag allerdings nur insofern 
sich selbst kritisch zu transformieren, als sie eine soziale Praxis ist, das 
heißt eine Teilhabe des einen Ermittlers an der Gemeinschaft mehrerer 
 

15  Vgl. etwa Honneth 2011.  
16  Siehe etwa Kauppinen 2002, Heidegren 2002 sowie die Beiträge in Cri-

tical Horizons, Jg. 16, H. 2.  
17  So etwa Honneth 2000b und 2014a, Neuhouser 2016 und Ms. 1, Laiti-

nen 2015 sowie Freyenhagen 2015.  



22                     Einleitung 
 

kritisch ermittelnder Selbste bildet. Deshalb möchte ich an dieser Stelle 
den Personen danken, die mir diese vier Jahre so einzigartig und die 
mühsamen zwei Jahre erträglich gemacht haben.  

Zuerst will ich meinen Betreuern Axel Honneth und Arto Laitinen 
danken. Obwohl sie sehr unterschiedliche Doktorväter gewesen sind, 
bringen ihre Arten der Betreuung das norwegische Wort für Betreuer, 
veileder, was wortwörtlich „Wegbegleiter“ bedeutet, am treffendsten auf 
den Begriff. Sie haben mich auf dem Weg stets kritisch begleitet, mich 
an seinen verschiedenen Weggabelungen aber frei dazu entlassen, den 
weiteren Kurs selbst zu setzen. Und wenn der Hegel’sche „Weg der 
Verzweiflung“ zu steil wurde, haben sie mir den nötigen Mut zu einem 
Dewey’schen „Genuß am Zweifelhaften“ gegeben.  

Die letzten Jahre habe ich als Assistent und Oberassistent am Phi-
losophischen Seminar der Universität Luzern arbeiten dürfen. Von 
dort möchte ich vor allem Martin Hartmann danken, der die letzten 
Schritte dieser Arbeit aus nächster Nähe verfolgt hat. Von meinen Kol-
legen in der Schweiz möchte ich ganz besonders Michael Hampe dan-
ken: Die Diskussionen mit ihm haben mir in der Überarbeitungsphase 
weitergeholfen. Das wichtigste Forschungsumfeld für diese Arbeit war 
jedoch die Universität Frankfurt am Main. Das dortige Kolloquium zur 
Sozialphilosophie hat nicht nur als Diskussionsforum der sozialphilo-
sophisch engagierten Frankfurter DoktorandInnen und Postdokto-
randInnen gedient, sondern stellte auch einen internationalen und mul-
tidisziplinären Treffpunkt für kritisch-theoretisch Forschende dar. Da-
bei möchte ich besonders den Mitgliedern danken, mit denen ich auch 
außerhalb des Kolloquiums philosophisch gehaltvolle Diskussionen 
geführt habe: Naveen Kanalu, Just Serrano, Frieder Vogelmann, Sebas-
tián Tobón, Thomas Telios, Johannes Röß, Markus Döller, Nicola 
Patruno und Kurt Mertel. Viele von ihnen sind oder waren Mitglieder 
des Internationalen Arbeitskreises für Kritische Theorie, den ich zu-
sammen mit Just Serrano in den Jahren 2013 bis 2015 koordiniert habe. 
Der IAKT fand an meinem damaligen Arbeitsplatz statt, dem Frank-
furter Institut für Sozialforschung, dem ich für vieles zu danken habe. 
Daneben führte ich in diesen Jahren in Frankfurt besonders produktive 
Diskussionen mit Thomas M. Schmidt, David Dilmaghani, Ruxandra 
Ivanescu, Laura Florez, Nassima Sahraoui, Tatjana Sheplyakova, Malte 
Frøslee Ibsen und Gabriele Gava. Während meines Aufenthalts an der 
Columbia University waren die vielen Konversationen mit Richard J. 
Bernstein, Borhane Blili Hamelin und Louis Carré zutiefst anregend. 
Ein besonderer Frankfurter Dank gilt dem Personal der Bar Shishan-



             Einleitung                  23 
 

dis, wo ich große Teile der Dissertation verfasst und unerlässliche Ge-
spräche über ihren Inhalt geführt habe.  

Der finnischen Stiftung Emil Aaltosen Säätiö bin ich für das Pro-
motionsstipendium zu Dank verpflichtet, das die ersten drei Jahre die-
ses Projekts ermöglicht hat. Auch der Akademie Finnlands habe ich für 
die Förderung des von Jussi Kotkavirta und Arto Laitinen geleiteten 
Projekts „Pathologies of Recognition“ zu danken, an dem ich von An-
fang an beteiligt war. Dieser Forschungsgruppe möchte ich für hilfrei-
che Diskussionen danken, ganz besonders Hans Arentshorst, Onni 
Hirvonen und Heikki Ikäheimo. Peter Kraus, als dessen Assistent ich 
vor Beginn der Promotion an der Universität Helsinki gearbeitet habe, 
war mit seinem soziologischen Scharfsinn ein inspirierender Kritiker 
meines damals im Entstehen begriffenen, noch viel zu abstrakten phi-
losophischen Projekts. Ich danke Italo Testa, Emmanuel Renault, Fre-
derick Neuhouser und Frieder Vogelmann für hilfreiche Diskussionen 
sowie dafür, dass ich mich ihrer unveröffentlichten Manuskripte bedie-
nen durfte.  

Vandad Neshati Malikyans, Anselm Spindler, Federica Gregoratto, 
Hans Arentshorst, Just Serrano, Sebastián Tobón, Anna Ospelt und 
Johannes Schulz haben diese Abhandlung kommentiert und/oder 
mein Deutsch verbessert. Obwohl nicht alle ihre Kommentare und 
Korrekturen in die endgültige Fassung eingegangen sind, bin ich ihnen 
für jeden einzelnen Einwand dankbar. Frank Lachmann gehört der 
Dank für das sehr sorgfältige Lektorat, das dieses Buch erfahren hat. 
Zwei Mit-Ermittelnde haben die gesamte Geschichte dieser Arbeit mit-
verfolgt: Vandad Neshati Malikyans und Federica Gregoratto – sie 
werden das Ausmaß ihres Einflusses auf diese Untersuchung niemals 
ermessen können. 

Meinen Eltern Susanne Ahlroth und Antti Särkelä sowie meinem 
Bruder Andreas Särkelä gebührt die unerlässlichste aller Danksagun-
gen, die ich aussprechen möchte. Auch für die kritische Praxis im 
Allgemeinen gilt, was Winnicott über das Wir der Demokratie im Be-
sonderen sagte: Wo auch immer der Weg hinführen mag, home is where 
we start from.  

Ein letzter Dank voller sich als Freiheit wollender Liebe gilt Fe-
derica, die diese Arbeit nicht nur stets kritisch begleitet, sondern auch 
als Lebensgefährtin diese Erfahrung zu einer Phase unseres gemein-
samen Abenteuers gemacht hat.        

   Arvi Särkelä



 

 
 



 

I. Die Wege der Verzweiflung und die  
Landschaft der Kritik:  

Immanente Kritik als selbsttransformative Praxis 
 
 

G.W.F. Hegels Auffassung der phänomenologischen Untersu-
chung als einer „Wissenschaft der Erfahrung des Bewusstseins“ 
und John Deweys Auffassung der experimentalistischen philoso-
phischen Untersuchung als einer „Kritik der Kritik“ stellen klassi-
sche Beispiele für Konzeptionen immanenter Kritik dar. Zudem ist 
diesen Ansätzen gemein, dass sie eine in der Kritischen Theorie 
leicht zu übersehende Einsicht verkörpern: Hegel und Dewey be-
greifen die immanente Kritik nämlich wesentlich als eine selbsttrans-
formative Praxis.  

In der zeitgenössischen Debatte1 wird immanente Kritik häufig 
für „transformativ“ gehalten und als ein Moment eines konfliktuel-
len Problemlösungsprozesses verstanden, das einer Lebensform 
beziehungsweise einer sozialen Praxis zu ihrem Übergang von einer 
unbestimmten zu einer bestimmten Situation verhilft;2 dabei muss 
die immanente Kritik als eine kritische Praxis „diesen sozialen Wan-
del (mit-)herbeiführen“.3 Nach der progressiven Konzeption der im-
manent-kritischen Praxis bei Hegel und Dewey ist aber auch die 
Rolle des Kritikers selbst als wesentlich transformativ zu verstehen: 
Nicht nur bewirkt die immanente Kritik eine Transformation der 
objektiven, von ihr kritisierten Praxis, sondern transformiert, indem 
sie das Selbstverständnis des Kritikers beeinflusst, auch das Subjekt 
der Kritik und damit endlich die Praxis der Kritik selbst. In diesem 
ersten Teil werde ich diese progressive Konzeption der immanen-
ten Kritik als einer selbsttransformativen Praxis, wie Dewey und 
Hegel sie programmatisch für ihre jeweiligen immanent-kritischen 
Projekte repräsentieren, untersuchen. Zudem werde ich sie Schritt 
für Schritt mit relevanten konkurrierenden Konzeptionen imma-
nenter Kritik ins Gespräch bringen, die sich in der gegenwärtigen 
Debatte vorwiegend als Ansätze zur Konzeptionalisierung von 
„Modellen“ der Kritik darbieten.  

Dabei wird sich erweisen, dass Dewey und Hegel, indem sie im-

 

1  Ausgezeichnete Überblicke liefern Stahl 2014, Jaeggi & Wesche 2009 
und Celikates 2009. 

2  So etwa Jaeggi 2014.  
3  Stahl 2014, S. 23.  



26 I. Die Wege der Verzweiflung und die Landschaft der Kritik 
 

manente Kritik praktizieren, gemeinsam zwei Verpflichtungen ein-
gehen, die sich mit den Ansätzen der heutigen Debatte im Wider-
streit befinden. Die erste Verpflichtung werde ich die auf einen star-
ken Korrigibilismus nennen. Sie bezeichnet das Vertrauen darauf, dass 
die Erfahrung ein selbstkorrigierender Prozess sein kann. Ein star-
ker Korrigibilist misstraut der in der gegenwärtigen Debatte häufig 
vorkommenden Intuition einer Notwendigkeit, „Modelle“ der im-
manenten Kritik zu konstruieren, bevor sich die Kritik an ihrem 
Gegenstand abarbeiten kann; stattdessen ist es von ausschlaggeben-
der Bedeutung für die philosophischen Selbstverständnisse Hegels 
und Deweys, gerade diese Neigung aufzugeben, erst nach den Mög-
lichkeitsbedingungen des kritischen Unterfangens überhaupt zu 
fragen, ehe die kritische Ermittlung begonnen hat. Dadurch wird 
eine mit der Immanenz der Kritik unverträgliche Trennung zwi-
schen metakritischer und kritischer Praxis hergestellt. Das Experi-
ment der beiden hier in Rede stehenden Autoren besteht hingegen 
darin, mit der Kritik anzufangen und im Laufe der Erfahrung der Kri-
tik die Konsequenzen dieser Kritik zu überprüfen und zu bewerten. 
Nicht vor der kritischen Praxis, sondern in ihrer Selbstprüfung sind 
dann die „Voraussetzungen der Kritik“ einzuholen. Der starke 
Korrigibilist sieht somit keinen Grund dafür, bereits eingangs Miss-
trauen in Bezug darauf zu hegen, dass im weiteren Verlauf der Er-
mittlung das nicht zu lösen wäre, was immer als ein Problem in der 
kritischen Ermittlung auftauchen mag. Stattdessen setzt er, wie He-
gel sagt, „ein Mißtrauen in dies Mißtrauen“.4 Dewey und er gehen 
dabei mithin von der (späteren) zentralen These des amerikani-
schen Pragmatismus aus, dass auch Zweifel und Misstrauen recht-
fertigungsbedürftig sind.5  

Die zweite Verpflichtung kann die auf einen radikalen Fallibilis-
mus genannt werden. Sie bedeutet zunächst Selbsttransformations-
bereitschaft in dem sich selbst korrigierenden Erfahrungsprozess. 
Nicht nur die Ergebnisse der kritischen Ermittlung sollen jederzeit 
für anfechtbar gehalten werden, sondern selbst die Auffassung des-
sen, was denn Kritik überhaupt heißt, steht im Prozess der imma-
nenten Kritik wesentlich auf dem Spiel. Dieser Fallibilismus ist im 
wörtlichen Sinne radikal, denn er bezieht sich auf die Wurzel (radix), 
die methodischen Verpflichtungen der kritischen Praxis selbst. In-
 

4  PhG, S. 54.  
5  Putnam (1994, S. 152) nennt dies die „antiskeptische These“ des ame-

rikanischen Pragmatismus. 



           I. Die Wege der Verzweiflung und die Landschaft der Kritik 27 
 

sofern machen sich Dewey und Hegel in ihrer immanent-kritischen 
Praxis einen weiteren Kerngedanken des amerikanischen Pragma-
tismus zu eigen: Es gibt keine metaphysischen Garantien dafür, 
dass irgendwelche Überzeugungen dem Revisionsbedarf entzogen 
bleiben.6 Diese Idee soll zudem auch auf die eigenen Metaüberzeu-
gungen der kritischen Praxis anwendbar sein.  

Zusammengenommen macht die Einhaltung dieser beiden an-
fänglichen Verpflichtungen die Ausübung dessen aus, was Hegel 
einen „sich vollbringenden Skeptizismus“ nennt, den er in der Phä-
nomenologie des Geistes und Dewey am erfolgreichsten in Die Suche nach 
Gewißheit praktiziert hat. Dabei gründet sich der Geltungsanspruch 
der immanenten Kritik nicht auf der richtigen Befolgung der 
„Norm“ eines richtigen Verfahrens oder den Anweisungen eines 
„Modells“ der Kritik. Vielmehr breitet diese Kritik die „Karte“ (De-
wey) des „Wegs der Verzweiflung“ (Hegel), den der sich vollbrin-
gende Skeptizismus beschritten hat, auf dem Tisch aus; andere kri-
tisch Ermittelnde können dann einen ähnlichen Weg abschreiten 
und berichten, wie sie die „Landschaft der Kritik“ vorgefunden ha-
ben und wie das, worauf sie gestoßen sind, mit der vorgelegten 
Karte korrespondiert. Dieser Umstand macht die immanente Kritik 
zu einer wahrhaft sozialen Praxis der Selbsttransformation.  

 

6  Putnam (ebd.) nennt dies die „fallibilistische These“ des amerikanischen 
Pragmatismus.  



 

1. Phänomenologische Methode und Kritik der Kritik 
 
1.1 Stellt die „Einleitung“ zur Phänomenologie des Geistes ein Modell 

der immanenten Kritik dar? 
 
Obwohl Dewey in den letzten Jahrzehnten von vielen Hegel-Inter-
preten und der Kritischen Theorie zu verschiedenen Zwecken af-
firmativ mobilisiert worden ist,1 wurde sein sozialphilosophischer 
Ansatz noch nicht als einer der immanenten Kritik rekonstruiert 

Die Einstellung der sogenannten ersten Generation der Frank-
furter Schule zum amerikanischen Pragmatismus war generell 
feindselig.2 Dies geht unter anderem aus den eher zurückhaltenden 
Besprechungen zeitgenössischer pragmatistischer Philosophie in 
der Zeitschrift für Sozialforschung von Herbert Marcuse3 und der Aus-
einandersetzung Horkheimers mit Dewey in der Kritik der instrumen-
tellen Vernunft hervor.4 Eine auffallende Ausnahme in der Begrün-
dergeneration der Frankfurter Schule stellt allerdings Theodor W. 
Adorno dar, der Dewey, im Gegensatz zu seinen Mitstreitern, 
durchaus lobend rezipiert hat.5  

Es ist aber vor allem die „dritte Generation“ der Kritischen The-
orie, die sich Dewey als ein Vorbild angeeignet hat, nachdem die 
Sozialtheorie des amerikanischen Pragmatismus jahrzehntelang 
von der vor allem im deutschsprachigen Raum konzentrierten Dis-
kussion über kritische Gesellschaftstheorie verdrängt worden war.6 
 

1  So haben sich in der Diskussion um Hegel und die Kritische Theorie u. 
a. Bernstein (2010, Kap. 4), Honneth (1992, Kap. 6; 2000a; 2000c; 
2000d), Hartmann (2003; 2009), Jaeggi (2014) und Renault (2012; Ms.) 
auf Dewey berufen.  

2  Zur Identifikation von drei Generationen der Frankfurter Schule siehe 
Anderson 2011. Zur Rezeption des amerikanischen Pragmatismus in 
der Kritischen Theorie siehe Särkelä 2018b. 

3  Vgl. Marcuse 1940 sowie ders. 1941b.  
4  Vgl. Horkheimer 1947, S. 60 ff. Allerdings nimmt Horkheimer auf De-

weys Ästhetik durchaus affirmativ Bezug in Horkheimer 1941, insb. S. 
304.  

5  Auf Adornos Dewey-Rezeption gehe ich weiter unten noch näher ein. 
Als paradigmatisch für diese dürften die folgenden Zeilen aus „Zur Lo-
gik der Sozialwissenschaften“ gelten, wo behauptet wird, dass „Dewey 
und einst Hegel (…) an offenes, nicht fixiertes, nicht verdinglichtes 
Denken [appellieren]. Diesem ist ein experimentierendes, um nicht zu 
sagen spielerisches Moment unabdingbar“ (Adorno 1962, S. 556). 

6  Martin Hartmann (2009, S. 417 f.) merkt an, „dass sich die neueren Lek-




