
 

  

Johannes Birgfeld / Claude D. Conter / 
Oliver Jahraus / Stefan Neuhaus (Hg.) 

 
 
 
 
 
 
 

Widmungsgedichte  
und  

Gedichte bei Gelegenheit 
 
 
 
 
 

für Wulf Segebrecht 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mit Beiträgen von  
Marcel Beyer, Johannes Birgfeld, Michael Braun, Claude D. Conter,  

Ulrike Draesner, Nora Gomringer, Durs Grünbein, Ulla Hahn,  
Peter Hanenberg, Oliver Jahraus, Gerhard C. Krischker,  
Stefan Neuhaus, Albert Ostermaier und Rolf Selbmann  

 
 
 

Wehrhahn Verlag  



Hinweis zum Cover: 
Die Covergestaltung benutzt eine anonyme Bleistiftzeichnung 
»Happy New Year 1881« aus Privatbesitz v. Johannes Birgfeld.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek 
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen  

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
https://portal.dnb.de abrufbar. 

1. Auflage 2021
Wehrhahn Verlag

www.wehrhahn-verlag.de 
Satz und Gestaltung: Johannes Birgfeld 
Druck und Bindung: Sowa, Piaseczno 

Alle Rechte vorbehalten 
Printed in Germany 

© by Wehrhahn Verlag Hannover 
ISBN 978–3–86525–831–1 



Inhalt 

Vorbemerkung 7 

MARCEL BEYER 
Mosaik 11 
Modern 12 
Tags 13 

ROLF SELBMANN 
Sich selber gewidmet. Paul Flemings Gedichte an, von und auf sich selbst 15 

ULRIKE DRAESNER 
still looking for the doUblEtong 25 

JOHANNES BIRGFELD 
Poesie aus und bei Gelegenheit. Überlegungen zur Bedeutung der Gele-
genheit für die Lyrik Johann Wilhelm Ludwig Gleims am Beispiel des 
frühesten Werks und zweier Zeitgedichte Gleims 27 

NORA GOMRINGER 
Mein Vater sagt, der gute Mann, er hätte Bamberg erst für ihn erfunden 69 
Ach-Ach-Maschine 70 

OLIVER JAHRAUS 
Eleusis. Hegels Widmungsgedicht an Hölderlin 71 

DURS GRÜNBEIN 
 Das Huhn 91 

MICHAEL BRAUN 
Gelegenheit macht Liebe. Zu einem späten Gelegenheitsgedicht Goethes 93 

ULLA HAHN 
Morgenlied 97 



 

  

 

STEFAN NEUHAUS 
 Skeptische Zuversicht. Fontanes Es kribbelt und wibbelt weiter (1885/ 

1888) und motivgeschichtliche Weiterungen 99 
 
GERHARD C. KRISCHKER 
 olda onsichdn 109 
 für w. s. zum 85. 110 
 
CLAUDE D. CONTER 
 »Ein Lied lobsingt, ein Lied lobpreist« (Hanns Johst). Über Widmungs-

gedichte an Adolf Hitler anlässlich des ›Führergeburtstags‹ 111 
 
ALBERT OSTERMAIER 
 beim lesen des segebrecht 151 
 ballode 152 
 
PETER HANENBERG 
 Wo der Elefant aus dem Wasser trinkt, in das der Frosch gesprungen ist. 

Zu einem Widmungsgedicht von Landeg White 153 
 
 
Textnachweise 159 
Abbildungsverzeichnis 159 
 



 

  

 

7 

Vorbemerkung 

Blumengarten 
Einen schönen will ich hegen; 
Mancher Arten 
Blumen, die ich gern mag pflegen, 
Will ich an im Garten legen, 
Ihrer warten 
Schön im Blumengarten. 

Friedrich Rückert1 
 
Der Blumengarten oder: Reden vom Gedicht war der Titel, den Wulf Segebrecht vor 
wenigen Jahren wählte für eine Sammlung seiner sorgsamen Hinführungen zu Ge-
dichten von Martin Opitz bis Ludwig Steinherr, die zuvor als seine regelmäßigen 
Beiträge zu der von Marcel Reich-Ranicki initiierten Frankfurter Anthologie der 
Frankfurter Allgemeinen Zeitung erschienen waren.2 Er benennt den Inhalt des Buches 
paradox korrekt: Er setzt in eins, was nicht identisch und doch auch nicht zu trennen 
ist: den Garten voller Blumen, also die Präsenz der Lyrik, und das Sprechen darüber, 
die davon abhängigen Reden vom Gedicht. Der Garten, so ist zu schließen, vollendet 
sich erst im Gegenüber dessen, der ihn zu schätzen versteht.  

Entsprechend lässt das Lesen von Texten, das ein nicht enden wollendes Gespräch 
zwischen den Lesenden und den Buchstaben und Worten des Gedichtes ist, lässt also 
das Reden vom Gedicht die Leserinnen und Leser durchaus auch zu Gärtnern wer-
den, zumindest zu solchen, die zwar selbst keine neuen Sorten züchten, wohl aber 
alles tun, die Pflanzen, die sie als die ihnen wertvollsten, liebenswertesten entdeckt 
haben, zu erhalten, zu schützen, zu pflegen und dann auch möglichst jedem zu zeigen 
und ihren Reiz zu preisen. Ganz in diesem Sinne sind für Wulf Segebrecht  

Interpreten von Gedichten [...] ihre Apologeten; sie verteidigen die Gedichte 
gegen ihre Ignoranten. Sie machen mit ihren Interpretationen darauf aufmerk-
sam, welcher sprachlichen Mittel sich die Gedichte bedienen, wie sie organi-
siert sind und welche Bedeutungsbereiche sie eröffnen. Sie beobachten die 

                                                
1 Friedrich Rückert: Deutscher Blumengarten. In: Ders.: Friedrich Rückerts gesammelte 

Poetische Werke in zwölf Bänden. Bd. 7: 1. Abtheilung: Lyrische Gedichte. Sechstes 
Buch: Pantheon. Frankfurt a.M.: J. D. Sauerländer’s Verlag 1868, S. 83–84, hier S. 83.  

2  Wulf Segebrecht: Der Blumengarten oder: Reden vom Gedicht. Würzburg: Königshau-
sen & Neumann 2015. 



 

  

 

8 

Geschichtlichkeit der Gedichte und erwägen zugleich ihre Aktualität. Sie be-
wundern nicht und verachten nicht; sie beschreiben. Sie begründen ihre Aus-
sagen mit dem Text und stellen sich der Kontrolle durch ihre Leser.3 

»Es gibt«, so schrieb uns einer der Beitragenden dieses Bandes über Wulf Segebrecht, 
»für mich keinen zweiten, der so leidenschaftlich und als Lebensbestimmung die Sa-
che der Poesie als Forscher zu seiner gemacht hätte, wie er«. Dass dies für Wulf Se-
gebrecht als Forscher und als Literaturkritiker gilt, ist die Überzeugung aller, die zu 
dem vorliegenden Band einen Beitrag geleistet haben.  

Wir haben, auf Wulf Segebrechts sorgsamen Umgang mit dem bis heute »unge-
liebten Kinde[]« der Literaturwissenschaft,4 dem Gelegenheitsgedicht, zurückge-
hend, Widmungsgedichte und Gedichte bei Gelegenheit zum Ausgangspunkt und zum 
Titel dieses Bandes gewählt. So sind Originalbeiträge von Schülern und Weggefähr-
ten Wulf Segebrechts auf den Spuren seiner einfühlenden Interpretationen in der 
Frankfurter Anthologie ebenso wie in der Nachfolge seiner besonderen philologischen 
Gründlichkeit und Umsicht in der literaturwissenschaftlichen Forschung entstan-
den. Immer steht die Rede von der Literatur im Zentrum, und damit: die Literatur 
selbst, so, wie es bei Wulf Segebrecht immer der Fall war und stets der Fall ist. Daher 
schätzen wir uns glücklich, als die eigentlichen Zierden des Straußes Poesien zu ver-
sammeln, die von Dichterinnen und Dichtern unserer Obhut überlassen wurden: 
Ulrike Draesener, Nora Gomringer, Gerhard C. Krischker und Albert Ostermaier 
schrieben neue Verse direkt zu dieser Gelegenheit. Durs Grünbein und Ulla Hahn 
wählten noch Unveröffentlichtes als Beitrag zu diesem Buch aus. Von Marcel Beyer 
stammen drei Gelegenheitsgedichte, »die für Musiker / Ensembles / Opernfachkräfte 
entstanden sind«: Modern 2017 für das Ensemble Modern, Mosaik für das Ensemble 
Mosaik und Tags 2017 als Abschiedsgeschenk für die mittlerweile traurigerweise 
verstobene Eva Kleinitz aus Anlass ihres Wechsels von der Oper Stuttgart auf die 
Intendanz der Oper Straßburg. Und Nora Gomringer und Gerhard C. Krischker 
wählten zudem noch je ein bereits publiziertes Gedicht zusätzlich für diesen Anlass 
aus. 

Dieser Band ist keineswegs bereits ein Blumengarten, wie ihn Wulf Segebrecht in 
seinen Schriften bis heute sorgsam zusammengestellt hat, sondern er will verstanden 
sein als ein Blumenstrauß, ein Gebinde von hoffentlich reizvoller Vielfalt, mal 

                                                
3  Wulf Segebrecht: Nachwort. In: Segebrecht: Der Blumengarten (2015), S. 292–309, hier 

S. 309.  
4  Wulf Segebrecht: Das Gelegenheitsgedicht. Ein Beitrag zur Geschichte und Poetik der 

deutschen Lyrik. Stuttgart: Metzler 1977, S. 1. 



 

  

 

9 

schlanker, feiner, zierlicher, mal breiter im Wuchs. Zweierlei wünschen wir uns: 
Wulf Segebrecht an seinem 85. Geburtstag am 9. Dezember 2020 mit Poesie einer-
seits und mit Reden von Gedichten andererseits, die es ohne sein Sprechen über Poe-
sie so nicht gäbe, zu beglücken und das nicht enden wollende Sprechen über die 
Literatur auf diesem Wege nach Bamberg zu tragen – als ein Gespräch unter Abwe-
senden, deren Anwesenheit an diesem Tag die Zeitumstände leider verbieten.  

Es sei uns erlaubt, hier im Namen aller Beteiligten Wulf Segebrecht herzlich zu 
danken und zu gratulieren: Johannes Birgfeld, Claude D. Conter, Oliver Jahraus und 
Stefan Neuhaus.  

  



16 

geber das Zustandekommen dieser Ausgabe begründete.3 So lässt sich dieses Sonett 
Flemings wie ein Widmungsgedicht lesen; es stellt sein lyrisches Ich in einer Selbst-
anrede so aus, als spräche es zu einem angeredeten Du, das die Stelle des sonst übli-
chen Bewidmeten einnimmt: 

An Sich. 

 SEY dennoch unverzagt. Gieb dennoch unverlohren. 
Weich keinem Glücke nicht. Steh’ höher als der Neid. 
Vergnüge dich an dir / und acht es für kein Leid / 
hat sich gleich wieder dich Glück’ / Ort / und Zeit verschworen. 
 Was dich betrübt und labt / halt alles für erkohren. 
Nim dein Verhängnüß an. Laß’ alles unbereut. 
Thu / was gethan muß seyn / und eh man dirs gebeut. 
Was du noch hoffen kanst / das wird noch stets gebohren. 
 Was klagt / was lobt man doch? Sein Unglück und sein Glücke 
ist ihm ein ieder selbst. Schau alle Sachen an. 
Diß alles ist in dir / laß deinen eiteln Wahn / 
 und eh du förder gehst / so geh’ in dich zu rücke. 
Wer sein selbst Meister ist / und sich beherrschen kan / 
dem ist die weite Welt und alles unterthan.4 

Wir haben es mit der bekannten barocken Antithetik zu tun, die durch starke Begriffe 
auf Absolutheitsanspruch abzielt. Darüber hinaus treffen wir aber auch auf merkwür-
dige Knotenstellen bei einer solchen Ich-Anrede, »Imperative der Lebensführung«.5 
Auffällig ist weiter die Häufung von Negationen, manchmal sogar gedoppelte, sowie 
eine Vielzahl aufgetriebener Verszäsuren, so dass Versordnung und Syntax in Wider-
spruch geraten. Hier scheint ein grundsätzlicher Widerspruchsgeist am Werk zu sein, 
der sich schon im beschwerten Verseingang gleich zweimal (»dennoch«) gezeigt hat. 
Dieser Widerspruchsgeist steigert sich bis zu einer heroischen Geste der Weltunter-
werfung am Schluss fort, die die Grenze zur Hybris nicht nur streift. 

3  Paul Fleming: Teütsche Poemata. Lübeck: In Verlegung Laurentz Jauchen Buchh. 1642, 
unpag. [Bl. )(viir–)(viiv]. 

4  Fleming: Poemata (1643), S. 576. 
5  Wilhelm Kühlmann: Selbstbehauptung und Selbstdisziplin. Zu Paul Flemings An Sich. 

In: Gedichte und Interpretationen. Band 1: Renaissance und Barock. Hg. v. Volker Meid. 
Stuttgart: Reclam 1982, S. 159–166, hier S. 160. 



17 

Nicht nur durch diesen Grundgestus unterscheidet sich Flemings Sonett An Sich 
von der Vielzahl der Barocksonette, die stereotyp auf eine Unterwerfung unter das 
herrschende Lebensgefühl zwischen vanitas, memento mori und theatrum mundi hin-
auslaufen. Die Forschung hat nachweisen können, dass Flemings Gedicht weniger 
von einer barocken Jenseitsfrömmigkeit getragen ist als vielmehr von der Auseinan-
dersetzung mit antiken Mäßigkeitslehren lebt, wie sie durch die Rezeption Senecas, 
dann dessen Erneuerern wie Justus Lipsius und den daraus abgeleiteten Positionen 
des Neustoizismus fortgeschrieben wurden.6 Auch in seinen lateinischen Sonetten Ad 
se ipsum und Ad se hatte Fleming an solche Traditionsvorgaben mit einem Seitenast 
bis zu Kaiser Marc Aurel angeknüpft.7 Die daraus abzuleitende Opposition zur christ-
lichen Grundüberzeugung von der Sündhaftigkeit des Menschen bestimmt auch die 
Argumentationsstruktur von An Sich. Sie manifestiert sich im »Gestus der Überbie-
tung«,8 einer geradezu gegenchristlichen Autonomie des Ich (»Laß’ alles unbereut«) 
und reicht bis hin zur Aufladung einzelner Begriffe mit geradezu ständekritischem 
Potential. Eine Formulierung wie »ein ieder selbst« spielt damit, dass die Figur 
des ›Jedermann‹ Rechtsgleichheit postuliert, was in einer Ständegesellschaft nicht sein 
kann.9 Im autonom verantworteten »Glück« konstituiert sich ein Ich, das den An-
spruch erhebt, sich von »Ort / und Zeit« abkoppeln zu können. Der lang gezogene 
Reimbogen über beide Quartette, »unverlohren« – »verschworen« – »erkohren« – 
»gebohren«, beschreibt diesen Weg, der auf ein Ich zuführt, das dieses Konfliktpo-
tential in sich selbst bewältigen kann: »Diß alles ist in dir«. Hierbei ist kein einfaches
Voranschreiten gemeint (»eh du förder gehst«), sondern eine Gedankenfigur in der
Zeit, so dass ein selbstreflexiver Rekurs entsteht, der diese Erfahrung sogar noch ver-
dichtet: »so geh’ in dich zurücke«. Man kann diesen Vorgang als einen »Rezeptions-
akt« in den Mittelpunkt stellen,10 was gerade bei einem Titel wie An Sich besonders

6  Barbara Neymeyr: Das autonome Subjekt in der Auseinandersetzung mit Fatum und For-
tuna. Zum stoischen Ethos in Paul Flemings Sonett An Sich. In: Daphnis 31 (2002), 
S. 235–254.

7  Vgl. Barbara Neymeyr: Das autonome Subjekt in der Auseinandersetzung mit Fatum und 
Fortuna. Zum stoischen Ethos in Paul Flemings An sich. In: Stoizismus in der europäi-
schen Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Mo-
derne. Hg. v. Barbara Neymeyr, Jochen Schmidt u. Bernhard Zimmermann. Band 2. 
Berlin, New York 2008, S. 787–806, hier S. 788. 

8  Neymeyr: Das autonome Subjekt (2002), S. 239. 
9  Vgl. Rolf Selbmann: Die Wirklichkeit der Literatur. Literarische Texte und ihre Realität. 

Würzburg: Königshausen & Neumann 2016, S. 146–254: Rechtsgleichheit durch Küs-
sen. 

10  Konstanze Fliedl: Das Gedicht an sich. Paul Flemings Trostsonett. In: Modern Language 
Notes 117 (1992), S. 634–649, hier S. 634. 



18 

erstaunen mag. Auf jeden Fall findet man mit einem so geschärften Blick hinter den 
stoischen Begrifflichkeiten Flemings noch mehr, nämlich »etwas beunruhigend 
Selbstsicheres und unorthodox Autonomes«.11 Damit sind nicht nur die überstrengen 
und überzogenen Fügungen der antithetischen Sonettstruktur gemeint, die schief zu 
den Strukturachsen der Zäsuren verlaufen, sondern vor allem die dahinter liegenden 
zentralen Begriffe wie »Glücke« und »Verhängnüß«, »Unglück« und »Wahn«. So 
ließe sich nicht nur aus der neostoizistischen Lektüre eine poetologische Lesart des 
Gedichts ableiten, sondern auch aus dem Status des Gedichts als einem andersartigen 
Widmungsgedichts: 

Es geht um das ästhetische Subjekt, den Dichter, und sein Objekt, das Ge-
dicht. Die neostoizistische Lesart hat sich damit nicht erübrigt, das Zeichen 
an sich wird aber deutlicher sichtbar. Der Trost des Dichters, im doppelten 
genetivischen Sinn, ist hermeneutisch nicht zu fassen. Beim betreffenden Ver-
such entschlüpft der ›persönliche‹ Ton des Dichters und die ›persönliche‹ Re-
aktion des Lesers. An Sich darf man nicht persönlich nehmen: Seine Faszina-
tion erwächst aus der zuversichtlichen Autonomie des poetischen Akts.12 

Erst recht die beiden Schlussverse des Sonetts deuten auf mehr als auf die zu erwar-
tende, mehr oder weniger überraschende Pointe des Sonetts. Die stoische Selbstbe-
herrschung mag die Grundlage für eine solche Befähigung sein – man beachte das 
Modalverb (»sich beherrschen kan«). Vorgeordnet ist ihr jedoch die Meisterschaft, 
zuerst in der Rangfolge, dann in der steigernden Assonanz der ersten Vershälfte des 
zweiten Verses, zuletzt in der Satzkonstruktion (»Wer« – »dem«), die diesem »Meis-
ter« »alles« unterordnet. 

Der besondere Tonfall von An Sich und die poetologische Substanz erhellen sich 
im Vergleich mit einem Liebesgedicht Flemings, das in seiner Anrede beides enthält, 
sowohl die Nähe als auch den Abstand zu An sich: 

Von sich selber. 

 ICh feure gantz und brenne liechter loh. 
Die Thränen hier sind meiner Flammen Ammen / 
Die mich nicht lässt diß stete Leid verthammen; 
Ich kenn’ es wohl / was mich kan machen froh / 

Daß ich fortan nicht dürffte weinen so. 

11  Fliedl: Gedicht (1992), S. 637. 
12  Fliedl: Gedicht (1992), S. 647–648. 



19 

Wo aber ists? So müssen nun die Flammen 
Hier über mir nur schlagen frey zusammen. 
Mein Schirm ist weg / mein Schutz ist anders wo. 
 Ist gantz nichts da / daran ich mich mag kühlen / 
In solcher Gluth / die meine Geister fühlen? 
Der Liebes Durst verzehrt mir Marck und Bein. 
 Diß Wasser ists / die Kühlung meiner Hitze. 
Das ich zum Trunck’ aus beiden Augen schwitze. 
Ich zapfe selbst / und Amor schenckt mir ein.13 

Hier spricht dasselbe Ich und doch ein anderes. Hier herrscht reine Ich-Rede vor, die 
sich selber genügt. Im Unterschied zu An Sich fehlt die Nennung eines Adressaten; 
es gibt keine Du-Anrede, die auf ein betrachtendes Auseinandertreten von Erlebens- 
und Reflexions-Ich hindeutete. Im Gedichtverlauf findet eine Art kreisläufiger, im-
merwährender Umwandlungsvorgang und Wasser und Feuer statt: Tränen erzeugen 
»Flammen«, die mit dem Tränenwasser wenn schon nicht gelöscht, so doch gekühlt
werden sollen. Die letzten vier Verse beschreiben diesen ineinander greifenden Vor-
gang in umgekehrter Reihenfolge und münden in das drastische und dialektische
Schlussbild eines Flüssigkeitskreislaufs, der sich selbst genug ist. Ein Referenz-Sub-
jekt ist dazu nicht nötig.

Ein fast zeitgleich entstandenes Gedicht (1643) von Andreas Gryphius kann als 
ein weiteres, sogar krasses Abgrenzungsbeispiel zu Flemings An Sich herhalten. Auch 
Gryphius’ Titel scheint sich einer solchen Selbstanrede in fast identischer Formulie-
rung zu bedienen. Dabei entsteht allerdings kein Trostgedicht, sondern eher das Ge-
genteil: 

An sich selbst. 

MIr grawet vor mir selbst / mir zittern alle glieder 
Wen ich die lipp’ und naß’ vnd beider augen kluft / 

 Die blindt vom wachen sindt / des athems schwere luft 
Betracht / vndt die nun schon erstorbnen augen=lieder: 
Die zunge / schwartz vom brandt felt mit den worten nieder / 

Vndt lalt ich weis nicht was; die müde Seele ruft / 
Dem grossen Tröster zue / das Fleisch reucht nach der gruft / 

Die ärzte lassen mich / die schmerzen kommen wieder / 

13  Fleming: Poemata (1643), S. 634. 



 

  

 

27 

JOHANNES BIRGFELD 

Poesie aus und bei Gelegenheit 
Überlegungen zur Bedeutung der Gelegenheit für die Lyrik Johann 
Wilhelm Ludwig Gleims am Beispiel des frühesten Werks und zweier 
Zeitgedichte Gleims 

Geboren am 2. April 1719 in Ermsleben (Ostharz) und seit 1747 bis zu seinem Tod 
am 18. Februar 1803 in Halberstadt ansässig, gehört Johann Wilhelm Ludwig Gleim 
zu den außerordentlichen Erscheinungen deutschsprachiger Literatur des 18. Jahr-
hunderts, die er so nachhaltig mitzuprägen vermochte wie nur wenige Zeitgenossen.  

Sein Versuch in Scherzhaften Liedern (1744/45) wird im deutschen Sprachraum 
vorbildlich für die anakreontische Lyrik; seine Romanzen (1756) markieren den Be-
ginn der deutschen Kunstballade. Seine Preussischen Kriegslieder in den Feldzügen 
1756 und 1757 von einem Grenadier (1758) wecken den Anschein, von einem Sol-
daten im Feld formuliert zu sein, gehören zu den populärsten Gedichten der Zeit 
und lösen eine anhaltende Welle patriotischer Kriegslyrik bis nach 1800 aus. Gleim 
leistet durch seinen in Reaktion auf die deutsche Koranübersetzung Friedrich Eber-
hard Boysens entstandenen Gedichtzyklus Halladat oder Das rothe Buch (1774), das 
zum »Bestseller«1 wurde, eine frühe literarische Auseinandersetzungen mit dem Islam 
in deutscher Sprache.2 Er gehört durch freie Übertragungen aus dem Mittelhoch-
deutschen (Gedichte nach den Minnesingern, 1773; Gedichte nach Walter von der Vo-
gelweide, 1779) zu den wichtigsten Förderern der Wiederentdeckung des mittelalter-
lichen Minnesangs3 und trägt in den 1790er-Jahren mit seinen Zeitgedichten und 
ihrer intensiven Kommentierung der Französischen Revolution (Zeitgedichte vor und 
nach dem Tode des Heiligen Ludewig des Sechzehnten, 1793 etc.) wesentlich zur Ent-
wicklung der politischen Lyrik in Deutschland bei.  
                                                
1  Reimar F. Lacher: Johann Wilhelm Ludwig Gleim: Versuch in scherzhaften Liedern. In: 

Scherz. Die heitere Seite der Aufklärung. Hg. v. Reimar F. Lacher. Göttingen: Wallstein 
2019, S. 90. 

2  Vgl. zu Halladat: Olav Krämer: J.W.L. Gleims Halladat oder Das rothe Buch: die Suren eines 
»neuen Korans« oder »Lehrgedichte [...] in orientalischem Stil«? In: Der ganze Mensch – die 
ganze Menschheit. Völkerkundliche Anthropologie, Literatur und Ästhetik um 1800. Hg. 
v. Stefan Hermes u. Sebastian Kaufmann. Berlin, Boston: de Gruyter 2014, S. 75–99. 

3  Vgl. dazu u. a. schon früh: Richard H. Riethmüller: Johann Wilhelm Ludwig Gleim’s 
Imitations of the MHG. Minnesong. Philadelphia: [o. Vlg.] 1905. 



 

  

 

28 

Gleim war »einer der meistgelesenen Autoren seiner Generation«.4 Er war mit allen 
wichtigen Vertretern der deutschsprachigen Literatur seiner Zeit bekannt oder be-
freundet. Er publizierte in diversen literarischen Zeitschriften, unterhielt eines der 
breitesten und einflussreichsten Korrespondenznetzwerke seiner Tage mit über 
10.000 Briefen und mehr als 500 Korrespondenzpartnern.5 Vielfach förderte er als 
Mäzen junge Dichter, initiierte zwei der frühesten Dichterdenkmale in Deutschland 
für Ewald von Kleist und Anna Louisa Karsch, und er steht mit seiner Sammeltätig-
keit auch von Autographen und Artefakten aus dem Besitz von Schriftstellern am 
Beginn der Geschichte der Literaturmuseen im deutschsprachigen Raum.6 

Gleims literarisches Werk wird von der germanistischen Forschung allerdings ent-
gegen seiner zentralen Bedeutung vernachlässigt: Eine verlässliche Bibliographie der 
Drucke zu Lebzeiten fehlt ebenso wie eine historisch-kritische Ausgabe seiner Werke 
– oder auch nur ein Konzept dazu.7 Gleims Briefe sind online als Scan zugänglich, 
soweit sie im Gleimhaus in Halberstadt aufbewahrt sind. Eine vollständige Edition 
dieser Briefe, die wesentliche Zugänge zur Literatur und Kultur der Zeit zu öffnen 
verspricht, ist nicht in Sicht.8 Großteile des Werkes sind digitalisiert und über das 
Internet frei zugänglich, bleiben von der Forschung aber zu oft unberührt.  

Gleims langfristiger Rezeption dürften mehrere Aspekte zum Nachteil gereicht ha-
ben: Seinen ersten literarischen Ruhm erwarb er in den 1740er-Jahren und damit in 
einer Zeit, die in der germanistischen Literaturgeschichtsschreibung lange nur wenig 
Interesse auf sich zu ziehen vermochte. Gleim hat, anders als Gellert oder Lessing, 
weder Romane geschrieben noch zentral an der von der Forschung besonders rezi-
pierten Reform des Theaters teilgehabt. Seine enge Verbindung mit preußisch-patri-
otischer Kriegslyrik, die ihm im 19. und bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts an-
dauernde Aufmerksamkeit bescherte, schien nach 1945 eher gegen ihn zu sprechen. 
                                                
4  Lacher: Gleim (2019), S. 90. 
5  Vgl. Diana Stört: Johann Wilhelm Ludwig Gleim und die gesellige Sammlungspraxis im 

18. Jahrhundert. Hamburg: Kovač 2010, S. 90. 
6  Vgl. zu Gleims Bedeutung für die Entwicklung von Literatur- und Autorenhäusern und  

-museen insgesamt: Stört: Gleim (2010).  
7  Auf die Probleme einer textgenetischen Ausgabe hat Walter Hettche verwiesen (Walter 

Hettche: Zur Edition. In: Johann Wilhelm Ludwig Gleim: Ausgewählte Werke. Hg. v. 
Walter Hettche. Göttingen: Wallstein 2003, S. 611–615, hier S. 613). Gleichwohl 
scheint sein Vorschlag, es mit kritischen Editionen einzelner Werke einerseits und Aus-
wahlausgaben andererseits bewenden zu lassen, kein Weg zu sein, dem Werk Gleims Ge-
rechtigkeit zukommen zu lassen und eine angemessene Evaluation zu ermöglichen (ebd.). 

8  Nicht vergessen sei hier vorbildlich: »Mein Bruder in Apoll«. Briefwechsel zwischen Anna 
Louisa Karsch und Johann Wilhelm Ludwig Gleim. Hg. v. Regina Nörtemann (Bd. 1) u. 
Ute Pott (Bd. 2). Göttingen: Wallstein 1996. 



 

  

 

29 

Gleim ist Zeit seines Lebens vor allem Lyriker gewesen, aus der Provinz führte sein 
Weg je nur kurz in Metropolen, von Anfang bis Ende seiner literarischen Tätigkeit 
hat er kleine Drucke nicht weniger als umfangreiche Buchausgaben geschätzt, über 
240 Einzeldrucke liegen daher vor, viele in nur geringen Auflagen. So hat Gleim den 
Ruf, Autor eines inhaltlich und formal vielfältigen Werks zu sein, dem jedoch der 
Umfang des Werkes ebenso zur Last gelegt wird wie die These, dass Gleim sich nur 
wenig an jüngere literarische Entwicklungen seit den 1770er-Jahren hat anpassen 
wollen oder können. Seine Selbststilisierung zum »Vater Gleim« schließlich hat es 
Zeitgenossen und Nachwelt leicht gemacht, ihn mit zunehmendem Alte zu einem 
Unzeitgemäßen zu erklären und ihm insgesamt literarisches Gewicht abzusprechen.  

Zur Eigensinnigkeit des Werkes von Johann Wilhelm Ludwig Gleim gehört, dass 
dieses in seiner Entstehung lebenslang stark an äußere Anregungen und Anlässe ge-
bunden war, so dass Gedichte bei und aus Gelegenheit einen großen Anteil an diesem 
Werk haben. Gelegenheitsgedichte aber als »für bzw. auf ein bestimmtes Ereignis 
geschriebene[] oder aus einer bestimmten Veranlassung heraus entstandene[] Ge-
dicht[e]«9 gehörten lange, wie Wulf Segebrecht betont hat, und gehören noch immer 
zu den »ungeliebten Kinde[rn]« der Literaturwissenschaft.10 Man muss jedoch, um 
Gleim gerecht werden zu können, mit Wulf Segebrecht Offenheit für Literatur aus 
und bei Gelegenheit entwickeln,11 man muss sich, seinem Vorbild entsprechend, der 
gelegenheitlichen Lyrik als Literatur eigenen Rechts zuwenden.  

 
1. GLEIMS SCHULBILDUNG UND SEIN FRÜHESTES WERK 
Die äußeren Eckdaten ebenso wie die intellektuellen Anregungen der ersten zwei 
Jahrzehnte im Leben Johann Wilhelm Ludwig Gleims sind – anders als seine ersten 
Publikationen und damit Gleims frühestes Werk (s. u.) – bemerkenswert gut doku-
mentiert. Das ist zunächst Gleim selbst zu verdanken, der bei seinem Tod autobio-
graphische Fragmente hinterließ, die Wilhelm Körte 1811 mit den Ergebnissen ei-
gener Recherchen zu seiner Biographie Gleims kompilierte;12 dann den Mühen des 

                                                
9  Wulf Segebrecht: Gelegenheitsgedicht. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissen-

schaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Hg. v. Klaus 
Weimar. Bd. 1. Berlin, New York: de Gruyter 1997, S. 688–691, hier S. 688. 

10  Wulf Segebrecht: Das Gelegenheitsgedicht. Ein Beitrag zur Geschichte und Poetik der 
deutschen Lyrik. Stuttgart: Metzler 1977, S. 1. 

11  Vgl. in diesem Sinne etwa auch: Tübinger Epicedien zum Tod des Reformators Johannes 
Brenz (1570). Kommentiert von Juliane Fuchs und Veronika Marschall unter Mitwir-
kung v. Guido Wojaczek. Hg. v. Wulf Segebrecht. Frankfurt a.M.: Peter Lang 1999. 

12  Wilhelm Körte: Johann Wilhelm Ludewig Gleims Leben. Aus seinen Briefen und Schrif-
ten von Wilhelm Körte. Halberstadt: im Büreau für Literatur und Kunst 1811. 



 

  

 

30 

aus Halberstadt stammenden Theologen, Pfarrers und Schriftstellers Heinrich 
Pröhle, der 1857 die damals noch in den Archiven des Lyzeums bzw. der Oberpfarr-
schule zu Wernigerode befindlichen Schülerarbeiten Gleims, der dort von 1734 bis 
1738 zur Schule ging, sichtete und vorstellte.13  

Gleims eigenen Erinnerungen ist zu entnehmen, dass er, das achte Kind eines 
Steuereinnehmers aus Ermsleben, bereits im Alter von drei Jahren ebendort zum 
Schulunterricht geschickt wurde, und dass er »im achten und neunten Jahre [...] dem 
Vater schon Schreiberdienste leisten [musste], besonders auf Reisen in die zu seinen 
zwei Kreiseinnahmen gehörigen Dorfschaften«.14 Mit zehn Jahren wechselte er in die  

Lehranstalt des vormaligen Schulmanns und damaligen Predigers, Herrn Ma-
gisters Zabel zu Oberbörnecke, einem Dorfe des Fürstenthums Halberstadt. 
Die Lehranstalt war klein. Sie bestand aus dem Knaben Wilhelm, seinem Mit-
schüler Overkampf und zweien Töchtern des Lehrers. [...] Die Töchter so gut 
als die Knaben, mussten Hebräisch, Griechisch und Lateinisch lernen. Alle 
vier konnten die fünf Bücher Moses auswendig.15 

1734 schließlich zog Gleim nach Wernigerode, finanziell gefördert unter anderem 
vom regierenden Graf Christian Ernst zu Stolberg-Wernigerode (1691–1771), zu 
dessen Bibliothek er Zutritt erhielt und der ihm gelegentlich ein Buch schenkte, so-
wie vom königlich preußischen Geheimrat zu Wernigerode Adolf Ludwig von Rein-
hard (1688–1745), bei dem Gleim Tischgast war und mit dem er griechische und 
römische Klassiker las.16 Gleim also ist früh durch hohe Begabung aufgefallen, die 
ihm finanzielle Unterstützung einbrachte, und seine Bildungsbiographie ist im Stu-
dium alter Sprachen und Texte breit klassisch fundiert.  

Heinrichs Pröhles Recherchen vertiefen diese Befunde und sind ein Glücksfall, 
weil sie die literarische Frühbildung Gleims vor allem im Bereich der Schwerpunkte 
des »Deutsche[n] Unterricht[s]« (5)17 mit beachtlicher Deutlichkeit konturieren. 
Denn hier übten sich die Schüler mit Blick auf »das Deutsche als Deutsche Rede– 
und Verskunst« unter anderem in »Erzählungen, Gesprächen und [im] Briefschrei-

                                                
13  Heinrich Pröhle: Gleim auf der Schule. Berlin: Gebauer’sche Buchhandlung, J. Petsch 

1857. Vgl. zudem: Heinrich Pröhle: Aus Gleim’s Leben. In: Westermann’s Jahrbuch der 
Illustrirten Deutschen Monatshefte. Ein Familienbuch für das gesammte geistige Leben 
der Gegenwart. Bd. 3. Braunschweig: George Westermann 1858, S. 193–202. 

14  Körte: Gleims Leben (1811), S. 4. 
15  Körte: Gleims Leben (1811), S. 5–6.  
16  Vgl. Körte: Gleims Leben (1811), S. 10–11. 
17  Alle Seitennachweise hier und im nächsten Absatz beziehen sich auf: Pröhle: Gleim (1857). 




