
HV 38756 / p. 3 / 5.11.2020

Neues Testament
im Dialog

Festschrift für Thomas Söding
zum 65. Geburtstag

Herausgegeben von
Esther Brünenberg-Bußwolder

Christian Münch
Marcus Sigismund
Robert Vorholt
Alexander Weihs



HV 38756 / p. 4 / 5.11.2020

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlagmotiv: clivewa/shutterstock
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN 978-3-451-38756-2



HV 38756 / p. 5 / 5.11.2020

Neues Testament im Dialog –
ein Vorwort

Diese Festschrift möchte Thomas Söding anlässlich der Voll-
endung seines 65. Lebensjahres ein besonderes Geschenk sein
und dem großen und international bekannten Vertreter einer
Kultur des Dialogs etwas zurückgeben von dem, was wir als Dia-
logpartnerinnen und Dialogpartner von ihm empfangen haben.
Thomas Söding bringt das Neue Testament mit Leidenschaft

in Dialog. Als Neutestamentler ist dies zuerst der exegetische
Fachdialog. Das Gespräch mit der alttestamentlichen Bibelwis-
senschaft zu Fragen der biblischen Theologie und der Einheit der
Schrift liegt ihm dabei besonders am Herzen. Geprägt ist seine
Arbeit immer auch vom Gespräch mit den theologischen Nach-
bardisziplinen, insbesondere mit der Systematischen Theologie.
Neutestamentliche Exegese zu betreiben, war und ist ihm stets
eine eminent theologische Profession. Verantwortung in der Kir-
che wahrzunehmen und das öffentliche Gespräch in zentralen
gesellschaftlichen Fragen aufnehmen, versteht er als notwendige
Aufgabe wissenschaftlicher Theologie. Sein vielfältiges Engage-
ment in kirchlichen und ökumenischen Gremien und Arbeits-
gruppen, seine Beiträge für den Rundfunk oder die Katholiken-
und Kirchentage, seine vielfältigen Vorträge oder die gut ge-
pflegte Homepage seines Lehrstuhls an der Ruhr-Universität
Bochum legen davon Zeugnis ab. Der Dialog mit der Literatur
ist seine persönliche Leidenschaft, die sich seit seinem Studium
der Germanistik in vielfachen Hinsichten und Formen ausge-
prägt hat.
Dialog setzt Positionen voraus, drängt jedoch per se zumGe-

winn neuer Erkenntnisse und zur Bereicherung aller Beteiligten.
Dies spiegelt sich in den Beiträgen dieser Festschrift, die weite
Felder des Gesprächs und des theologischen Austauschs um-

5



HV 38756 / p. 6 / 5.11.2020

reißen und eröffnen: vom biblisch-intertextuellen Dialog über
das Gespräch mit der Literatur und mit der Systematischen
Theologie, den ökumenischen Dialog bis hin zum Dialog mit
der Gesellschaft.
Sehr herzlich sei an dieser Stelle allen gedankt, die mit ihren

Beiträgen diese Festschrift bereichert haben. Als Herausgeber
danken wir in besonderer Weise Herrn Dr. Bruno Steimer, dem
Programmleiter Theologie im Verlag Herder, für die vertrauens-
volle Zusammenarbeit.
Dank gebührt auch jenen Institutionen, deren finanzielle

Unterstützung diese Festschrift in der vorliegenden Form über-
haupt erst ermöglicht haben, namentlich der Deutschen Bi-
schofskonferenz, dem Bistum Hildesheim und dem Bistum Re-
gensburg.
Gemeinsam mit allen, die an der Entstehung der Festschrift

beteiligt waren, wünschen wir Thomas Söding auch weiterhin
Freude an der Kunst, das Neue Testament im Dialog zu halten
– zur Bereicherung für alle, die sich ihm öffnen.

Münster, am 10. Januar 2021 Esther Brünenberg-Bußwolder
Christian Münch
Marcus Sigismund
Robert Vorholt
Alexander Weihs

Neues Testament im Dialog – ein Vorwort

6



HV 38756 / p. 7 / 5.11.2020

Inhalt

I. Biblisch-intertextueller Dialog

Knut Backhaus
Διαλέγεσθαι
Zu einem aktuellen Programmwort der Apostelgeschichte 13

Christoph Dohmen
Mündliche Tora im Neuen Testament?
Überlegungen zur Perikope von der Ehebrecherin
(Joh 7,53–8,11) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

Reimund Bieringer
Mildtätigkeit oder Gerechtigkeit?
Erwägungen zu 2 Korinther 9,9–10 . . . . . . . . . . . . 50

Ulrich Berges
JHWH und der Menschensohngleiche als Keltertreter
Das Jesajabuch als Resonanzraum der Johannes-Offen-
barung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

Udo Schnelle
Frühchristliche Identitätspolitik . . . . . . . . . . . . . . 79

II. Dialog mit der Literatur

Patrick Roth
Legende von Paulus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

7



HV 38756 / p. 8 / 5.11.2020

Jan-Heiner Tück
Vom Engel des Vergessens vergessen
Zu Maja Haderlaps Poetik der rettenden Erinnerung . . . 106

Bernd Oberdorfer
Die Sterne auf die Erde tanzen
Transzendenz in einer verwalteten Welt –
J. M. Coetzees „Jesus“-Trilogie . . . . . . . . . . . . . . 125

Marcus Sigismund
Die Bibel bei Carl Schmachtenberg . . . . . . . . . . . . 141

III. Dialog mit der Systematischen Theologie

Johanna Rahner
Alter Disput vor neuen Herausforderungen
Zum Verhältnis von Exegese und Dogmatik – oder:
Warum eine angemessene biblische Hermeneutik heute
(nicht nur) dogmatisch nottut . . . . . . . . . . . . . . . 159

Julia Knop
Sensus ecclesiae – (im) Sinne der Kirche . . . . . . . . . 190

Uwe Swarat
Im Dialog stehen
Ein Blick auf klassische Konzepte des Personalismus in
Philosophie und Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . 208

IV. Ökumenischer Dialog

Karl-Wilhelm Niebuhr
Eucharististische Gastfreundschaft im Dialog der
Bibelwissenschaftler
Gedanken vor, während und nach der Arbeit am Votum
„Gemeinsam am Tisch des Herrn“ . . . . . . . . . . . . 241

Inhalt

8



HV 38756 / p. 9 / 5.11.2020

Mark W. Elliott
Congruence and Distinctiveness in Catholic and
Protestant Ecclesiologies . . . . . . . . . . . . . . . . . 257

Gregor Maria Hoff
Wahrheit der Praxis – Praxis der Wahrheit?
Fundamentaltheologische Überlegungen zur katholischen
Zukunft der Ökumene . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276

Miriam Rose
Ökumene und Europa . . . . . . . . . . . . . . . . . . 290

V. Dialog mit der Gesellschaft

Alexander Weihs
Die Aufgabe Biographie und das Phänomen Arbeit
Neutestamentliche Impulse für das Leben in den Arbeits-
welten der Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311

Malte Cramer und Peter Wick
Das Biblische Gespräch
Hermeneutische Reflexionen einer dialogischen
Bibeldidaktik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 332

Biblisches Stellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . 349

Autorinnen und Autoren –
Herausgeberin und Herausgeber . . . . . . . . . . . . . 353

Inhalt

9



HV 38756 / p. 10 / 5.11.2020



HV 38756 / p. 11 / 5.11.2020

I. Biblisch-intertextueller Dialog



HV 38756 / p. 12 / 5.11.2020



HV 38756 / p. 13 / 5.11.2020

Knut Backhaus

Διαλέγεσθαι

Zu einem aktuellen Programmwort
der Apostelgeschichte

1. Διαλέγεσθαι als Programm

Neues Testament im Dialog – Der Titel dieser Festschrift lässt nach
demDialog im Neuen Testament fragen. Es ist kein Zufall, dass uns
bereits die erste Wortstatistik zu jenem Evangelisten führt, den
die Tradition „Lukas“ nennt, genauer: zu seinem δεύτερος λό-
γος, der Apostelgeschichte. Διαλέγεσθαι ist hier ein profiliertes
Vorzugswort und bezeichnet ein lukanisches Programm. Gat-
tungsgeschichtlich betrachtet, stehen wir dabei in einem brisan-
ten Experiment: Zum einzigen Mal wagt es ein Autor des Ur-
christentums, das Evangelium im Wortsinn fortzuschreiben. So
wird der Evangelist selbst zum ersten Kommentator seines Evan-
geliums, und die Auslegung vollzieht sich im Modus von Kir-
chengeschichte. Nicht erbaulich ist dies, sondern erschütternd.
Solcher Erschütterung hat keiner so deutlich Ausdruck gegeben
wie Franz Overbeck, als er diese Fortschreibung als „Taktlosig-
keit von welthistorischen Dimensionen“ brandmarkte.1 Die
evangelische Exegese ist ihm, vor allem unter dem Einfluss von
Ernst Käsemann und Philipp Vielhauer, lange Zeit gefolgt.2 Das

1 F. Overbeck, Art. Lucasevangelium (Characteristik) Historicismus, in:
ders., Kirchenlexicon II (Werke und Nachlass 5), hrsg. v. B. von Reibnitz,
Stuttgart 1995, 685 (orthographisch angepasst).
2 So bes. E. Käsemann, Das Problem des historischen Jesus (1954), in: ders.,
Exegetische Versuche und Besinnungen I, Göttingen 1960, 187–214: 198–
200; ders., Der Ruf der Freiheit, Tübingen (1968) 51972, 207–224; Ph. Viel-
hauer, Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin (1975) 1981, 383–
385.403–405. Die langwierige und sublim noch immer nachwirkende theo-
logische Debatte um den „Frühkatholizismus“ des Lukas hängt unmittelbar
mit diesem literarischen Fortsetzungsphänomen zusammen. Eine Zäsur in
der ironisch auch als „Hau den Lukas“-Exegese bezeichneten Richtung mar-

13



HV 38756 / p. 14 / 5.11.2020

theologische Risiko des Gattungsexperiments liegt darin, dass
die Jünger auf Augenhöhe mit dem Meister stehen, die Kirche
sich zur Heilsmittlerin erhöht, Ekklesiologie zur Fortsetzung der
Christologie mit anderen Mitteln wird. Viel spricht dafür, dass
Lukas selbst es gar nicht so anders gemeint hat. Nur sah er darin
kein Risiko, sondern eine Chance. Mehr noch: Er arbeitet genau
dies in seinem zweiten Logos als die wesentliche Aufgabe der
Ekklesia heraus: dem Kyrios, der sich auf Augenhöhe begeben
hat, folgen, sein Heil proklamieren, sein Evangelium in den
„Dialog“ tragen.
Wenn Ekklesiologie so die dialogische Seite von Christologie

ist, ist von solcher Ekklesiologie nichts zu befürchten und viel zu
erwarten. Nichts zeigt dies deutlicher als die österliche Pro-
grammerzählung für die Apostel- und damit für die Kirchen-
geschichte: der Weg nach Emmaus (Lk 24,13–35). Lukas, den
die Legende nicht ohne Grund als Maler sieht, legt sie in der
ihm eigenen ἐνάργεια an: Er setzt den das Christsein begründen-
den Dialog ins Bild. Der Auferstandene bleibt mit seinen sinn-
blinden Jüngern unterwegs, legt die Schrift aus, bricht das Brot;
die Jünger treten in die Gemeinschaft der apostolischen Auf-
erstehungszeugen ein, brennenden Herzens. Jedes einzelne die-
ser signa ecclesiae wird in der Apostelgeschichte narrativ entfal-
tet.3 Eingerahmt werden diese ekklesialen Grundzüge indes
durch das dialogische Leitmotiv: Anfangs sehen wir die geschei-
terten Zeugen im ratlosen Disput (Lk 24,13f.). καὶ ἐγένετο ἐν
τῷ ὁμιλεῖν αὐτοὺς καὶ συζητεῖν καὶ αὐτὸς Ἰησοῦς ἐγγίσας συν-
επορεύετο αὐτοῖς – „Und es geschah: Während sie sich unterre-
deten und auseinandersetzten, ging auch Jesus selbst, nahege-
kommen, mit ihnen“ (V. 15). Aus dem fruchtlosen Debattieren
der „Vernunftlosen und Herzensfaulen“ (V. 25) wird ein herme-

Knut Backhaus

kiert die kritische Stellungnahme von W. G. Kümmel, Lukas in der Anklage
der heutigen Theologie (1972), in: ders., Heilsgeschehen und Geschichte II.
Gesammelte Aufsätze 1965–1977, hrsg. v. E. Gräßer/O. Merk, Marburg
1978 (MThSt 16), 87–100.
3 Dazu näherK. Backhaus, Christologia Viatorum. Die Emmaus-Episode als
christologisches Programm der Apostelgeschichte (2012), in: ders., Die Ent-
grenzung des Heils. Gesammelte Studien zur Apostelgeschichte (WUNT
422), Tübingen 2019, 245–256.

14



HV 38756 / p. 15 / 5.11.2020

neutischer Prozess: καὶ ἀρξάμενος ἀπὸ Μωϋσέως καὶ ἀπὸ πάν-
των τῶν προφητῶν διερμήνευσεν αὐτοῖς ἐν πάσαις ταῖς γραφαῖς
τὰ περὶ ἑαυτοῦ – „Und anhebend bei Mose und allen Propheten,
erschloss er ihnen in allen Schriften das über sich“ (V. 27). Die so
erfolgte Sinnbildung wird zum Kommunikationsprozess im
apostolisch geprägten Kreis: καὶ αὐτοὶ ἐξηγοῦντο τὰ ἐν τῇ ὁδῷ
– „Und sie legten dar das auf dem Weg“ (V. 35). Der Auferstan-
dene, so wird deutlich, führt selbst keinen Sachdiskurs. Er er-
schließt, freilich in modo communicandi und in statu viatoris, die
biblische Wahrheit, die er selbst ist. Das Responsorium auf diese
österliche Selbsterschließung verdichtet sich auf dem Weg des
Evangeliums in die Weltkultur zum διαλέγεσθαι.
Von den 13 urchristlichen Belegen (NT, Patres Apostolici)

für διαλέγεσθαι finden sich 10 in der Apostelgeschichte (Mk/
Hebr/Jud: je 1; LXX: 7).4 Dieser Befund wird verstärkt durch
den Blick auf die jeweils beteiligten Partner: In Mk 9,34 sind es
streitende Jünger (par. Lk 9,46: διαλογισμὸς ἐν αὐτοῖς), in Hebr
12,5 der seine Söhne züchtigende Gott, in Jud 9 der Erzengel
Michael und der Teufel. In der Apostelgeschichte (17,2.17;
18,4.19; 19,8 f.; 20,7.9; 24,12.25) ist einziger Akteur der Evan-
geliumsbote Paulus auf dem Forum der jüdischen, paganen oder
jüdisch-pagan gemischten Öffentlichkeit. Noch kulturbunter
wird es, blicken wir auf die Orte dieses διαλέγεσθαι: die städti-
schen Synagogen von Thessalonich (Apg 17,2), Athen (17,17),
Korinth (18,4) und Ephesus (18,19; 19,8), die Agora von Athen
(17,17), der Lehrsaal des Tyrannus (19,9), die Jüngergemeinde
im dritten Stockwerk eines Hauses in Troas (20,7.9.9), der rö-
mische Gewahrsam zu Caesarea Maritima (24,25). Adressaten
sind Juden, Gottesfürchtige, Hellenen, Passanten auf der Athe-
ner Agora, der Prokurator Felix. Wortfeldaffine Verben sind ne-
ben den verba dicendi besonders πείθειν (4 Belege in Lk/17 Bele-

Διαλέγεσθαι

4 Das Verb διαλογίζεσθαι (Mt: 3; Mk: 7; Lk: 6; nominal 1/1/6) bezieht sich
nicht auf denDialog im eigentlichen Sinn, sondern auf Abwägung oder Zwei-
fel in Selbstgespräch und Austausch; vgl. G. Schrenk, Art. διαλέγομαι, δια-
λογίζομαι, διαλογισμός, in: ThWNT II (1935) 93–98: 95–98. Dagegen
sieht G. D. Kilpatrick, διαλέγεσθαι and διαλογίζεσθαι in the New Testa-
ment, in: JThS 11 (1960) 338–340 in διαλέγεσθαι die am Attischen aus-
gerichtete stilistisch gehobene Variante.

15



HV 38756 / p. 16 / 5.11.2020

ge in Apg von 52 Belegen im NT), παρρησιάζεσθαι (0/7 von 9),
κηρύσσειν (9/8 von 61), διδάσκειν (17/16 von 97). Nicht an das
Lexem gebunden, aber der Sache nach präsent wirkt das διαλέ-
γεσθαι im offenen Erzählabschluss der Apostelgeschichte. Er-
neut ins Bild gesetzt, sehen wir Paulus noch immer und, wie es
scheint, unabschließbar über die Gottesherrschaft kommunizie-
ren:Ἐνέμεινεν δὲ διετίαν ὅλην ἐν ἰδίῳ μισθώματι καὶ ἀπεδέχε-
το πάντας τοὺς εἰσπορευομένους πρὸς αὐτόν, κηρύσσων τὴν βα-
σιλείαν τοῦ θεοῦ καὶ διδάσκων τὰ περὶ τοῦ κυρίου Ἰησοῦ
Χριστοῦ μετὰ πάσης παρρησίας ἀκωλύτως – „Er blieb aber den
vollen Zeitraum von zwei Jahren in eigener Mietswohnung und
empfing alle, die ihn aufsuchten. Und er verkündigte die Königs-
herrschaft Gottes und lehrte das über Jesus Christus, den Herrn
– mit allem Freimut, ungehindert“ (Apg 28,30 f.). Das offene
Ende gibt der Weltsendung der Kirche ein Programm vor:
Christsein ist διαλέγεσθαι.

2. Διαλέγεσθαι als Problem

„Dialog“ ist also ein Programmwort, mit dem das Evangelium,
repräsentiert durch den Boten Paulus, das Forum der Weltkultur
betritt. Kaum haben wir jedoch diese Feststellung getroffen,
stellt sie sich uns als Problem dar. Denn: Was heißt lukanisch
διαλέγεσθαι? Bereits die erste Durchsicht der Belege führte uns
keineswegs zu einem kontrafaktisch-idealen Diskurs gleichbe-
rechtigter Gesprächspartner zur offenen Überprüfung allfälliger
Geltungsansprüche. „JürgenHabermas“ gehörte nicht zur kultu-
rellen Enzyklopädie des Lukas. Dass das dialogische Moment im
modernen Sinn alles andere als gesichert ist, beweist schlagend
der Jüngling Eutychus (pointiert etwa: „Glückspilz“), der bei
dem bis Mitternacht ausgedehntem διαλέγεσθαι des Paulus
schlafend aus dem Fenster des dritten Stockwerks fällt und in
der Tat nur von Glück reden kann, dass Paulus das διαλέγεσθαι
denn doch unterbricht, um ihn ins Leben zurückzuführen (vgl.
Apg 20,7–12).
Bereits die Vielzahl der Übersetzungen muss als Problem-

anzeige gelten. Die Einheitsübersetzung (2016) gibt das Verb, je

Knut Backhaus

16



HV 38756 / p. 17 / 5.11.2020

nach Kontext, mit „reden/sprechen (mit/zu), unterweisen, ein
Streitgespräch führen“ wieder, die Lutherbibel (2017) mit „reden
(mit/zu), lehren, predigen, streiten“, die Zürcher Bibel (2007) mit
„sprechen/reden (mit/zu), ein Streitgespräch führen“. Selbst sol-
che Versionen, die sich gewöhnlich um konkordante Überset-
zung bemühen, können dies nicht ganz durchhalten: Das Mün-
chener Neue Testament (51998) bevorzugt „auseinandersetzen
mit“, die Elberfelder Bibel (52008), irenischer gestimmt, „sich un-
terreden“. Stringent „dialogisch“ übersetzt Fridolin Stier (1989)
mit „Gespräch führen, ins Gespräch kommen“ u.ä. Die Vulgata
Hieronymiana wie auch die Nova Vulgata benutzen als Überset-
zungsäquivalent nahezu ausschließlich disputare und nur einmal
disserere (Apg 17,2). Bengels Gnomon übersetzt unser Verb nur
für Apg 19,8; 20,7; 24,25, und zwar jeweils mit disserere, nicht
ohne hinzuzufügen: Paulus non curavit se insinuare per curiosos dis-
cursus (ad 24,25). Auch die Kommentare sind gespalten: C. K.
Barrett bevorzugt „to argue (with)“ und „to discourse (with)“;5
ähnlich stellt Joseph Fitzmyer im Allgemeinen das Moment der
Diskussion heraus und bietet nur vereinzelt „to preach“ (20,7)
und „to talk“ (20,9; 24,25);6 für Craig Keener liegt sogar „the
sort of dialogical method found in Plato and other philosophers“
nahe, sodass er mit „to reason/dialogue (with)“ übersetzt.7 Ri-
chard Pervo stellt dagegen fest, dass das Verb sich mitnichten
auf „dialogue or discussion“ beziehe8 und übersetzt durch-
gehend im Sinne des einseitigen Anspracheakts, etwa „to lectu-
re“ oder „to engage“; das ist ähnlich bei Ernst Haenchen die
Regel, der das Verb „predigen“ bevorzugt.9 Lexikalisch liegt all

Διαλέγεσθαι

5 C. K. Barrett, A Critical and Exegetical Commentary on the Acts of the
Apostles (ICC), 2 Bde., London (1994/1998) 2006/2008.
6 J. A. Fitzmyer, The Acts of the Apostles (AncB 31), New Haven, Conn.
1998.
7 C. S. Keener, Acts, 4 Bde., Grand Rapids, Mich. 2012/2013/2014/2015,
III: 2540 (zu Apg 17,2 f.).
8 R. I. Pervo, Acts (Hermeneia), Minneapolis, Minn. 2009, 419 Anm. 8.
9 E. Haenchen, Die Apostelgeschichte, Göttingen (10/11956) 16/71977
(KEK 3); in diesem Sinn auch S. Shauf, Theology as History, History as
Theology. Paul in Ephesus in Acts 19 (BZNW 133), Berlin 2005, 163: „con-
trary to its frequent translation, the term does not imply opposition or debate
but merely the delivering of speech“.

17



HV 38756 / p. 18 / 5.11.2020

dies in der semantischen Spannbreite: Liddell/Scott/Jones nennt
für das Deponens zuerst „[to] hold converse with“, zu den wei-
teren Möglichkeiten gehört das spätere „[to] discourse, lecture“;
das Bauer’sche Wörterbuch (61988) führt als erste Bedeutung
„sich unterreden“ an, dann: „auch einfach: reden, sprechen, pre-
digen“.
Entscheidend ist, wie Lukas die Sprachkonvention kon-

textualisiert und damit koloriert oder, cum grano salis, tauft. Um
ein mögliches Specificum Lucanum wahrzunehmen, ist zu er-
mitteln, wie das Verb zeitgenössisch de- und konnotiert war.10
In der Septuaginta gibt es meist schlicht רבד pi. wieder. Bei Jose-
phus ist das Verb in semantischer Breite signifikant häufig belegt
(bell. Iud.: 24; ant.: 64; vit./c. Ap. je 1 [CCFJ I, 458f.]); der Index
Philoneus (ed. G. Mayer, 1974) notiert 46 Belegstellen. Das
Verb bezeichnet in dieser Linie die An- und Aussprache, also die
Kommunikation des Einzelnen mit vorwiegend als Rezipienten
dargestellten Partnern oder eine reziproke Kommunikation. An-
dere Aspekte, etwa das Moment der verbalen Auseinander-
setzung, spielen nur vereinzelt eine Rolle.11 Für die kulturelle
Enzyklopädie des Lukas scheint die Frage nach dem zeitgenössi-
schen philosophischen Konnotat bedeutsam. Nach Gottlob
Schrenk hat das Neue Testament den philosophischen Verste-
henszusammenhang des διαλέγεσθαι grundsätzlich gemieden:
„Im nt.lichen Offenbarungsbereich handelt es sich niemals um
das Vordringen zur Idee durch Dialektik, sondern immer um ge-
horsames und personhaft erkennendes Aufnehmen des von Gott
gesprochenen Wortes, das nicht Idee ist, sondern umfassende
Willenskundgebung, die das Gesamtleben in das Licht göttlicher
Wahrheit stellt“. Daher sei auch für Lukas das διαλέγεσθαι „kei-
neswegs als ‚Disputieren‘, sondern als Halten eines religiösen Vor-
trags, als Ansprache, Predigt aufzufassen“.12 Die Feststellung ver-
rät allerdings mehr über den Ansatz Schrenks in der „positiven

Knut Backhaus

10 Zum semantischen Befund G. Schrenk, Art. διαλέγομαι κτλ (s. Anm. 4),
93–95; D. W. Kemmler, Faith and Human Reason. A Study of Paul’s Method
of Preaching as Illustrated by 1–2 Thessalonians and Acts 17,2–4 (NT.S 40),
Leiden 1975,18–36.
11 Vgl. G. Schrenk, Art. διαλέγομαι κτλ (s. Anm. 4), 94.
12 G. Schrenk, Art. διαλέγομαι κτλ (s. Anm. 4), 94.

18



HV 38756 / p. 19 / 5.11.2020

Theologie“ als über die kulturellen Optionen des Lukas, wie
denn auch die verbreitete Übersetzung „predigen“ durchaus das
Risiko des Anachronismus birgt. Gehen wir davon aus, dass Lu-
kas nicht in bibeltheologischen Segmenten gedacht hat, so ist der
philosophische Sprachgebrauch, wie er in seiner Zeit auf breiter,
auch lebensweltlicher Ebene etabliert war, bei ihm und seinen
Adressaten zumindest konnotiert. Immerhin setzt er das Verb
erstmals in Apg 17,2 ein, also unmittelbar bevor Paulus Athen
betritt, sowie markant in der ausgeprägten Sokrates-Mimesis
17,17, später in der σχολή des Tyrannus (19,9), unter dem wir
uns den Besitzer und/oder Betreiber eines paganen Lehrsaals
vorzustellen haben, in dem διαλέγεσθαι gepflegt wurde (vgl.
Epict. 2,13,21 f.; 2,25,1 f.; 3,23,37; 4,1,164; 4,4,21). In der
Sokrates-Mimesis des Platon mit ihrer Mäeutik von Frage und
Antwort liegen die nachhaltig wirksamsten Wurzeln eines phi-
losophischen διαλέγεσθαι (vgl. Platon, Men. 75d; rep. 5,454a;
5,539c). Die Dialogbindung des philosophischen Diskurses
prägte ein ganzes Genre aus, für das in der Zeit des Lukas etwa
Plutarch und vor allem Lukian von Samosata stehen.13 Das luka-
nische Evangelium hat diesem Genre in den Gastmahlgesprä-
chen Jesu Tribut gezollt.14
Schon aus solchen Analogien wird ersichtlich, dass die

gleichrangige Partizipation der Gesprächsteilnehmer nicht zu
den Konstituenten eines Lehrgesprächs gehören musste. Der
Philosoph pflegte Diskurs zu „halten“ (vgl. etwa Plutarch, Cicero
24,5), aber von den Hörern wurde aktives Hören, Fragen, Zwei-
fel, Zustimmung erwartet. Dass der lukanische Paulus das διαλέ-
γεσθαι im Synagogenvortrag ebenso wie im pagan gefärbten
Philosophengespräch praktiziert, weist ihn – ein für Lukas cha-
rakteristisches Phänomen15 – nach beiden Seiten als Kompetenz-

Διαλέγεσθαι

13 Zum Grundverständnis von διάλογος/altercatio/sermo, vorwiegend als lite-
rarisches Genre, im kulturellen Umfeld des Lukas und im Frühchristentum
A. Hermann/G. Bardy, Art. Dialog, in: RAC III (1957) 928–955; H. Görge-
manns, Art. Dialog, in: DNP III (1997) 518–521.
14 Vgl. J. Ernst, Gastmahlgespräche: Lk 14,1–24, in: R. Schnackenburg/
J. Ernst/J. Wanke (Hrsg.), Die Kirche des Anfangs. FS H. Schürmann
(EThSt 38), Leipzig 1977, 57–78.
15 Zum Phänomen der Doppelkodierung D. Marguerat, Luc-Actes entre Jé-

19



HV 38756 / p. 20 / 5.11.2020

träger in Sachen „Wahrheit“ aus. Zweifellos überwiegt die aktive
Rolle des vortragenden bzw. verkündenden Paulus. Aber sowohl
die Foren des διαλέγεσθαι als auch die Schilderung von Hörer-
reaktionen lassen deutlich erkennen, dass Paulus nicht mono-
logisiert, sondern argumentativ, glaubensrational und adressa-
tenbezogen Gespräch pflegt. Er fordert nicht Gehorsam gegen-
über dem geoffenbarten Gotteswort, sondern versucht, seine
Hörer mit vernünftigen Gründen zu überzeugen.16 Nicht ohne
Grund gehört auch das Verb πείθειν zu den Profilverben im
zweiten Teil der Apostelgeschichte (vgl. Apg 13,43; 18,4;
19,8.26; 26,28; 28,23). Der – freilich entscheidende – Unter-
schied zur klassischen Dialektik liegt darin, dass sich der Argu-
mentationsrahmen im hermeneutischen Raum der Schriften Is-
raels bewegt und ein „Präferenzkriterium“ vorgegeben ist, dem
Paulus insofern nicht nachdenkt, sondern nachfolgt, als es sich
hierbei um die Person des Kyrios handelt. Damit ist die Gestalt
des philosophischen Dialogs nicht nur aufgenommen, sondern
von innen her wesentlich umgeprägt. Er bewegt sich im Modus
von Glaubensvernunft.

3. Διαλέγεσθαι als Kultur des Evangeliums

Versuchen wir im Licht der aufgezeigten Sprachkonvention und
im Durchgang durch unsere Texte das lukanische Dialogprofil
darzustellen, so stoßen wir auf fünf Grundzüge.

Knut Backhaus

rusalem et Rome. Un procédé lucanien de double signification, in: NTS 45
(1999) 70–87; R. Feldmeier, Henoch, Herakles und die Himmelfahrt Jesu
(2011), in: ders., Der Höchste. Studien zur hellenistischen Religions-
geschichte und zum biblischen Gottesglauben (WUNT 330), Tübingen
2014, 216–227, bes. 222.
16 In diesem Sinne (mit Blick auf Apg 17,2–4) auch D. W. Kemmler, Faith (s.
Anm. 10), bes. 35 f.

20


