
 
 
 
 

Ludger Schenke

DAS ANDERE 
ZEUGNIS  

VON JESUS
Die theologische Alternative des  

Johannesevangeliums
 
 



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Umschlagmotiv: Symbol des Evangelisten Johannes, Kloster Conques 

(Frankreich) um 1100, Grubenschmelz- und Zellenemail auf vergoldetem 
Kupfer, The Metropolitan Museum of Art, New York.

Satz: Röser Media, Karlsruhe
Herstellung: GGP Media GmbH, Pößneck

Printed in Germany

ISBN Print 978-3-451-39048-7
ISBN E-Book (E-Pub) 978-3-451-83048-8



5

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 7

1. Das Johannesevangelium im Kanon. . . . . . . . . . . . . . .               	 9
1.1 Unterschiede im Kanon. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 9
1.2 Ein Mensch an der Stelle Gottes. . . . . . . . . . . . . . .               	 13
1.3 Eucharistie und Sühnetod. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 18
1.4 Der von Gott gewollte Tod Jesu zur  
      Vergebung der Sünden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 20
1.5 Konsequenzen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .	 24

2. Aufbau und Welt des Johannesevangeliums. . . . . . . .        	 25
2.1 Kriterien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 25
2.2 Gliederungsmerkmale. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 28
2.3 Aufbau. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 30

3. Die Entstehung des Johannesevangeliums. . . . . . . . .         	 34
3.1 „Kirchliche“ Redaktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 34
3.2 Oder Relecture?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 37
3.3 Der reale Autor. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 41
3.4 Der wahre Zeuge. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 42
3.5 Der „Jünger, den Jesus liebte“. . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 45

4. Das Zeugnis des geliebten Jüngers. . . . . . . . . . . . . . . .                	 51
4.1 Nachösterliche Wahrheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 51
4.2 Umgang mit dem Johannesevangelium. . . . . . . . .         	 53
4.3 Vom Hören des Evangeliums. . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 56



6

5. Das gedankliche System des Johannesevangeliums. .  	 59
5.1 Der Zustand der Welt vor dem Kommen Jesu. . . .    	 59
5.2 Die Situation des Judentums vor dem  
      Kommen Jesu. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 61
5.3 Gottes Heilsplan. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 65
5.4 Auftrag und Werk Jesu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 68
5.5 Gehört das Sterben zum Auftrag Jesu?. . . . . . . . . .          	 71

6. Das Handeln Jesu in Worten und Werken . . . . . . . . .         	 75
6.1 Die Handlung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 75
6.2 Im Wirken des Menschen Jesus begegnet Gott. . .   	 78
6.3 Das Recht Jesu, so von sich zu sprechen. . . . . . . .        	 81
6.4 Jesu Zeichen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 83
6.5 Der Zweck der Zeichen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 86

7. Mythische Rede. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 90
7.1 Kontingentes wird zum Absoluten. . . . . . . . . . . . .             	 90
7.2 Warum mythische Rede?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 95
7.3 Weitere mythische Vorstellungen. . . . . . . . . . . . . .              	 97

8. Die Beziehung Jesu zum Vater. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	101
8.1 Die „Einwohnung“ des Vaters in Jesus. . . . . . . . . .          	101
8.2 Jesus als Ikone Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	103

9. Die Jünger als Repräsentanten Jesu und des Vaters . . .   	108
9.1 Jesus und sein Wirken bleiben präsent . . . . . . . . .         	108
9.2 Gottes Liebe bleibt präsent. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	111

10. Fazit und Ausblick. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	113

Anhang: Die Gottesvorstellung des Autors. . . . . . . . . . .           	129

Ausgewählte Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	157



7

Vorwort

Das Johannesevangelium in seiner uns vorliegenden 
Fassung ist eine große literarische Schöpfung, aber am 
Ende einer langen Entwicklung. Es ist kein originales 
Werk, sondern eine Komposition, ein kunstvoll arran-
giertes Gewebe, dennoch eine literarische Einheit. Sei-
ne Sprache ist einheitlich, wenn auch rätselhaft, eine 
Sondersprache, die der Leser erst erlernen muss. Die 
Handlung ist ein großes dramatisches Geschehen. Sie 
hat einen klaren Anfang, wo die Knoten geknüpft wer-
den, eine Mitte, in der sich die Handlung zuspitzt, und 
ein Ende, das die Lösung bringt. Schon der Aufbau des 
Johannesevangeliums zeigt, dass hinter ihm ein litera-
risches Konzept und ein theologisches System steht. Es 
ist nicht einfach nur Protokoll oder Dokumentation des 
Lebens und Wirkens des Jesus von Nazareth, in dem 
sich wie in jedem Leben auch ungeplante Zufälle und 
Begegnungen ereignet haben müssen, sondern schildert, 
dass in diesem Leben sich konsequent ein Plan erfüllt, 
den der Prolog vorgibt (1,11–12): „Er kam in sein Eigentum, 
aber die Seinen nahmen ihn nicht auf. Denen jedoch, die ihn 
aufnahmen, gab er Vollmacht, Kinder Gottes zu werden.“ Im 
Rückblick wird das Leben und Wirken Jesu gedeutet als 
das irdische Geschehen, in dem sich Gott geoffenbart 
und in der Menschen-Welt gewirkt hat. Demnach muss 



8

ein gedankliches System hinter der gesamten Darstellung 
stehen. Doch bringt der Autor dies nicht in einer theolo-
gisch-systematischen Abhandlung zur Geltung, sondern 
er vermittelt es in einer Erzählung, die von der Beziehung 
zwischen Gott und den Menschen handelt. Eine solche 
Erzählung nennen wir Mythos. Nach dem gedanklichen 
System hinter diesem Mythos will ich fragen.



9

1. Das Johannesevangelium im Kanon

1.1 Unterschiede im Kanon

Das Johannesevangelium gehört zum Kanon der heili-
gen Schriften des Urchristentums, und zwar von Anfang 
an und unbestritten. Seine inhaltliche Konzeption und 
theologische Systematik unterscheiden sich aber von 
den Synoptikern erheblich. Weil viele der theologischen 
Vorstellungen der Synoptiker (und der paulinischen Tra-
dition) nahezu unverändert in das Glaubenssystem der 
Kirche aufgenommen wurden, kann auf Grund der Ab-
weichungen davon die Frage aufkommen, inwieweit das 
Johannesevangelium dem allgemeinen Credo entspricht. 
Diese Frage ist natürlich unhaltbar und grenzt schon an 
Häresie. Denn das Johannesevangelium ist seit jeher als 
kanonisch anerkannt worden, gilt als Heilige Schrift, in 
der nach dem Glauben der Kirche Gott selbst durch den 
menschlichen Autor gesprochen hat, wie in den drei an-
deren Evangelien auch. Wie sollen wir mit den Unter-
schieden aber umgehen?

Diese betreffen zunächst die äußeren Umstände des 
dargestellten Lebens Jesu, seine Zeitdauer und geogra-
phischen Räume, Jesu Reisen nach Jerusalem und ihre 
Anlässe, die an der Handlung beteiligten Personen und 



10

andere Äußerlichkeiten (vgl. dazu unten Nr. 2.1). Diese 
Unterschiede lassen sich zur Not mühsam, wenn auch 
zumeist wenig plausibel, miteinander harmonisieren. 
Was aber ist mit den gravierenden inhaltlichen Unter-
schieden, die uns im Folgenden beschäftigen sollen?

Sie sind nicht erst heute erkannt worden. Schon die 
Alte Kirche hat sie festgestellt und auszugleichen ver-
sucht. Dass sie bei der Kanonisierung des Johannes-
evangeliums dennoch keine Rolle gespielt haben, dürfte 
darin begründet sein, dass die Alte Kirche schon früh 
den Apostel Johannes aus dem Kreis der Zwölf als seinen 
Autor angesehen hat. Die Zuschreibung des Evangeliums 
an einen der vier wichtigsten Jünger aus dem engsten 
Kreis um Jesus schützte es vor allzu kritischen Fragen 
und Vergleichen. Aber sie war ein Irrtum, wie heute fast 
allgemein anerkannt wird. Am Schluss des Evangeliums 
wird der Autor nämlich identifiziert (21,23f ). Er ist der 
geliebte Jünger, der in 13,23 erstmals erwähnt, dessen 
Name aber nicht genannt wird, sondern der anonym 
bleibt. Schon Irenäus von Lyon hat diesen Jünger mit 
dem Apostel Johannes, dem Sohn des Zebedäus, identifi-
ziert und diesen so zum Autor des Johannesevangeliums 
gemacht. Dagegen spricht jedoch 21,2, wo neben zwei an-
onymen Jüngern noch die Söhne des Zebedäus ausdrück-
lich genannt werden. Soll einer von ihnen jener „Jünger, 
den Jesus liebte“ sein (21,7), der den Unbekannten am Ufer 
erkennt und es dem Simon Petrus sagt? Da das Johannes-
evangelium die Jünger Jesu, vor allem diejenigen aus dem 
Kreis der Zwölf, sonst immer mit ihrem Namen nennt, 



11

sollte man in 21,7 eigentlich den Namen Johannes erwar-
ten. Viel wahrscheinlicher ist, dass einer der zuvor er-
wähnten anonymen Jünger der geliebte Jünger ist (zum 
geliebten Jünger und zur Autorenfrage vgl. u. Nr. 3.3–5).

Keine der frühchristlichen Gemeinden, aus denen die 
Evangelien hervorgingen, verfügte gleichzeitig über alle 
vier. Solange die Evangelien als Papyrusrollen und nicht 
als Kodizes existierten, besaß wohl jede Gemeinde ledig-
lich „ihr“ Evangelium. Die Zuschreibung an einen Apos-
tel oder eine andere hervorragende Persönlichkeit war 
nicht zwingend notwendig, weil jede Gemeinde den Au-
tor „ihres“ Evangeliums gewiss kannte. Man wird zwar 
vermuten dürfen, dass die Gemeinden auch Kenntnis 
von der Existenz der anderen Evangelien hatten. Mat-
thäus und Lukas haben ja das in ihren Gemeinden wahr-
scheinlich bekannte Markusevangelium in ihre eigene 
Schrift integriert, es durch die Logienquelle und zahl-
reiche Gleichnisse und Erzählungen (Sondergut) ergänzt 
und so ersetzt. Danach dürfte das Markusevangelium in 
ihren Gemeinden nicht mehr gelesen worden sein. Auch 
der Autor des Johannesevangeliums kannte die früher 
entstandenen Synoptiker und bezog sich hin und wieder 
auf sie, aber er übernahm sie nicht. Zwar bestreitet er 
nicht, dass es weitere Bücher über das Wirken Jesu ge-
ben könnte (vgl. 21,25), die aber für seine Gemeinschaft 
keine Bedeutung hätten. Einzig das im Johannesevange-
lium aufgeschriebene wahre Zeugnis des geliebten Jüngers 
sollte die Grundlage für ihren Glauben sein. Erst als alle 
vier Evangelien in einem Kodex beisammenstanden und 



12

in allen Gemeinden, die einen Kodex besaßen, neben-
einander gelesen werden konnten, wurde die Verfasser-
frage wichtig, um das eigene Recht jedes Evangeliums 
sicherzustellen. Jetzt wurde das erste Evangelium dem 
Apostel Matthäus zugeschrieben, der Autor des zweiten 
wurde zum Dolmetscher des Simon Petrus erklärt und 
beim vierten wird der geliebte Jünger als Autor kurzer-
hand zum Apostel Johannes. 

Erst im Laufe des 2./3. Jahrhunderts wurde die immer 
größer werdende Zahl von Büchern über das Wirken 
Jesu zum Problem. Die Kirche musste festlegen, welche 
Schriften zum maßgeblichen Kanon für die ganze Kir-
che gehören sollten. Zahlreiche weitere „Evangelien“ 
entstanden, wurden ausgesondert und gelten heute als 
„Apokryphen“, die vier kanonischen Evangelien dagegen 
wurden als allgemein verbindlich angesehen. Aus ihnen 
schöpfte die sich entwickelnde Glaubenstradition ihre 
theologischen Anschauungen, was vorher so nicht der 
Fall war. Zuvor begründete jede christliche Gruppe oder 
Großgemeinde ihre Theologie und Praxis aus dem einen 
Evangelium, das Geltung bei ihr hatte.

Damit sind wir wieder bei den Unterschieden des Jo-
hannesevangeliums zu den Synoptikern und der paulini-
schen Tradition. Welche Glaubensvorstellung des kirch-
lichen Credos verdanken wir welchem Evangelium? Wir 
können uns rein hypothetisch die Frage stellen, wie 
unsere Glaubenswelt aussehen würde, wenn die Syn-
optiker es durch Zufall oder Unfall nicht in den Kanon 
geschafft hätten und uns als einziges Evangelium nur 



13

das Johannesevangelium überliefert wäre. Würde unse-
re Glaubenslehre und Gemeindepraxis genau so sein wie 
heute? Welche Alternativen würden sich auftun? Dieser 
Frage wollen wir nachgehen, indem wir das Johannes-
evangelium daraufhin befragen, welche Folgen es für die 
Christenheit hätte, wenn es die einzige Richtschnur für 
Lehre und Praxis der Kirche wäre?

1.2 Ein Mensch an der Stelle Gottes

Der gravierendste Unterschied besteht in der Art und 
Weise, wie über die Beziehung zwischen Jesus und Gott 
gesprochen wird. Im Markusevangelium greift Gott 
selbst vom Himmel her in das Geschehen ein und nennt 
Jesus zuerst vor den Lesern (1,11; vgl. 1,1) und dann vor 
den Jüngern (9,7) seinen geliebten Sohn. Auch die Dämo-
nen erkennen in ihm den Sohn Gottes (1,24; 3,12; 5,7). Der 
Hauptmann unter dem Kreuz stellt über den toten Jesus 
fest: „Dieser Mensch war wirklich Gottes Sohn“ (15,39). Jesus 
selbst aber spricht nur zweimal vom Sohn (12,6; 13,32), 
ohne sich eindeutig damit zu identifizieren. Er nennt 
sich selbst den Menschensohn. Seine Präexistenz setzt 
Markus aber voraus, wenn er in 1,2f der Jesusgeschichte 
eine von Jesaja geschaute himmlische Szene voranstellt, 
in der Gott mit einem anderen „Ich“ über dessen Sen-
dung und Schicksalsweg spricht. Auch David ist Zeuge 
einer himmlischen Anrede an seinen präexistenten Herrn 
(12,36). Und Markus lässt Jesus sagen, er sei zu einem 



14

bestimmten Zweck gekommen (1,24; 10,45) bzw. gesandt 
worden (vgl. 12,6).

Das Matthäusevangelium übernimmt die Konzeption 
des Markus weitgehend, ergänzt sie aber durch die Vor-
stellung, dass die Menschwerdung Jesu im Leib seiner 
Mutter nicht durch Josef, sondern durch den Heiligen 
Geist angestoßen wurde (1,18.20; vgl. Jes 7,14). Auch das 
Lukasevangelium vertritt die Vorstellung von der Emp-
fängnis Jesu in der Jungfrau Maria durch den Heiligen 
Geist und durch die Kraft des Allerhöchsten in einer Weise, 
wie sie als leicht missverständliche Glaubensvorstellung 
Eingang ins Credo gefunden hat (Lk 1,31f.35): Gott selbst 
hat durch einen wunderbaren Eingriff seinen Sohn als 
Mensch in der Jungfrau Maria entstehen lassen. Einen 
menschlichen Vater hat Jesus deshalb nicht (Lk 4,23; vgl. 
Mk 12,36f ). Diese Aussage setzt die antike Vorstellung 
voraus: Ein Mensch entsteht im Mutterleib aus dem Blut 
der Frau, der Mann gibt lediglich einen Anstoß zu dieser 
Entwicklung. Diese Mitwirkung des Mannes wurde bei 
Jesus durch den Geist bzw. die Kraft Gottes ersetzt. Die 
Synoptiker (und die paulinische Tradition in Röm 1,3f 
und Phil 2,6ff; vgl. Gal 4,2) formulieren also für den an-
tiken Menschen anschaulich, wie ein göttliches Wesen 
ein Mensch werden konnte. Sie wollen aber nicht Gott 
bzw. den Geist zum „biologischen“ Vater Jesu erklären.

Diese Anschaulichkeit fehlt im Johannesevangelium, 
obwohl man denken könnte, dass die johanneische Vor-
stellung von der Beziehung zwischen dem Sohn Jesus 
und dem Vater/Gott durchaus auf den Synoptikern auf-



15

baut. Doch das ist nicht der Fall. Im Johannesevangelium 
spricht Jesus ständig von sich als dem Sohn und nennt 
Gott seinen Vater. Kein anderer sonst (außer Johannes 
der Täufer) benutzt diese Kennzeichnung, weder der Au-
tor noch Gott selbst. Gott spricht ohnehin im Johannes-
evangelium nur ein einziges Mal (12,28), aber niemand 
(außer Jesus und der Autor) versteht ihn. An der Stelle 
Gottes spricht vielmehr Jesus. Der Vater hat ihn dazu in 
die Welt gesandt, dass er Gottes Worte spricht und Gottes 
Werk der Liebe zur Welt vollendet. Als der Gesandte des 
Vaters nimmt der Mensch Jesus auf Erden Gottes Rolle 
ein. Die Verbindung zwischen ihm und dem Vater ist so 
eng, dass Jesus von sich sagen kann: „Ich und der Vater 
sind eins“ (10,30). Das ist vorstellbar, weil der Vater so in 
ihm ist, wie eine dargestellte Rolle im Schauspieler ist 
(10,38; 14,10f ). „Aber ich bin nicht allein, weil der Vater mit 
mir ist“ (16,32). Jesus ist geradezu das irdische Abbild des 
im Himmel verborgenen Vaters: „Niemand kommt zum 
Vater, außer durch mich. Sobald ihr mich erkannt habt, wer­
det ihr auch meinen Vater erkennen“ (14,6f ). Trotzdem gilt: 
„Der Vater ist größer als ich“ (14,28). Denn als der Weg zum 
Vater kann Jesus nicht selbst der Vater sein (zum Ganzen 
vgl. u. Nr. 6.2).

Unwahrscheinlich ist, dass diese Konzeption aus den 
Aussagen der Synoptiker entwickelt wurde. Der Duktus 
ist völlig verschieden. Während die Synoptiker die Fra-
ge lösen wollen, wie ein präexistentes göttliches Wesen 
ein irdischer Mensch werden konnte, geht es im Johan-
nesevangelium um die Frage, mit welchem Recht der 



16

Mensch Jesus von sich sagen darf, dass er Gott darstellt 
und vertritt. Genau darum geht es ja in den Vorwürfen 
der Gegner: „Obwohl du ein Mensch bist, machst du dich 
selbst zu Gott!“ (10,33; vgl. 5,18; 6,42; 19,7). Dass Jesus ein 
Mensch von Fleisch und Blut ist (6,53ff; 19,34f ), wird im 
Johannesevangelium überhaupt nicht bestritten, weder 
von Jesus selbst noch vom Autor (7,28). Ohne Vorbehalt 
wird von der Familie Jesu gesprochen, von Vater, Mutter 
und Brüdern (1,45; 2,1.12; 6,42; 7,3), die jeder kennt. Von 
einer „Menschwerdung“ durch den Geist und einer Jung-
frauengeburt hören wir dagegen nichts, und Bethlehem 
als Geburtsort Jesu wird von den Zuhörern Jesu in Ab-
rede gestellt (7,42). Die Leser könnten diesen Einwand 
nur abwehren, wenn sie es anders wüssten. Aber können 
die Synoptiker dafür ihre Quelle sein? Jedenfalls ist das 
„schönste“ Fest der Kirche, Weihnachten, im Johannes-
evangelium nicht begründet.

Ist aber 1,14 nicht ein entscheidendes Gegenargument: 
„Und das Wort (logos) ist Fleisch geworden“? Selbst wenn 
wir das gelten ließen, wären wir noch lange nicht bei 
einer Jungfrauengeburt. Zudem muss bedacht werden, 
an welcher Stelle im Prolog dieser Satz steht und welche 
Funktion er hat. Will er ein neues Faktum aussagen, oder 
ist er eine theologische Schlussfolgerung aus dem bisher 
im Prolog Gesagten, die den Lobpreis derjenigen, die Je-
sus aufgenommen (1,12f ) und durch ihn Kunde von Gott 
erfahren haben (1,18), eröffnet? Der Satz ist ja nicht der 
erste im Prolog, der das Kommen des Logos in die Welt 
anspricht. In 1,6–9 wird in einer Kurzform die Geschichte 



17

erwähnt, die das Johannesevangelium dann erzählt: Mit 
Johannes dem Täufer war der Mensch da, der gottge-
sandter Zeuge des Lichtes sein sollte. Das wahre Licht 
dagegen war ein anderer (Mensch!), kommend in die Welt. 
Der Vorgang bleibt unanschaulich, muss aber wohl so 
verstanden werden, dass mit dem Menschen Jesus der 
Logos als Licht in der Welt angekommen ist. Was von An-
fang an das Ziel des Logos war, Leben und Licht für die 
Menschenwelt zu sein (1,4), ist nun eingetroffen. Wie die 
Verbindung zwischen dem Logos und dem Menschen 
Jesus gedacht werden soll, bleibt aber vollkommen un-
anschaulich. 

Als die Gegner Jesus zum zweiten Mal steinigen wol-
len, weil sie ihn der Blasphemie beschuldigen, widerlegt 
Jesus ihren Vorwurf, als ein Mensch mache er sich selbst 
zu Gott, mit einem Hinweis auf ihr Gesetz: „Steht nicht in 
eurem Gesetz geschrieben: ‚Ich habe gesagt, ihr seid Götter‘? 
Wenn es jene Götter nannte, denen das Wort Gottes zuteilwur­
de, und wenn die Schrift nicht aufgelöst werden kann, wie 
könnt ihr dann zu dem, den der Vater geheiligt und in die Welt 
gesandt hat, sagen: ‚Du lästerst Gott‘, weil ich gesagt habe: ‚Ich 
bin Gottes Sohn‘?“ (10,34). Dieses Argument funktioniert 
als Widerlegung nur, wenn zwischen den Göttern und 
dem Sohn Gottes kein qualitativer Unterschied besteht. 
Tatsächlich ist ja die Wirkung der Sendung Jesu auch, 
den Seinen, „die an seinen Namen glauben“, die Vollmacht 
zu geben, Kinder Gottes, also auch „Söhne“, zu werden 
(1,12). Wie das geschieht, erklärt 1,13: Sie wechseln ihren 
Ursprung. Obwohl sie Menschen sind und bleiben, sind 



18

sie nicht mehr „aus Blut und nicht aus Fleischeswillen und 
nicht aus Manneswillen gezeugt …, sondern aus Gott!“ Dieser 
Wechsel vollzieht sich im Glauben. Der Glaube ist die 
Geburt aus dem Heiligen Geist. Denn es gilt: „Was aus dem 
Fleisch geboren ist, ist Fleisch, was aus dem Geist geboren ist, 
ist Geist“ (3,5ff ). Diese Geburt aus dem Geist, also aus dem 
Glauben zu bewirken, ist das Werk, das Jesus auf Erden 
vollenden soll (6,28f ).

Die Glaubenden übernehmen nach Jesu Weggang 
dann auch seine Rolle, sie setzen seine Sendung fort 
(13,20; 17,18; 20,21), sind wie er Geistträger (1,33, 14,16f ), 
wie er von oben (3,3), zwar in der Welt, doch nicht von der 
Welt (15,19; 17,11), obwohl sie Menschen sind und blei-
ben. Sie sprechen die Worte Gottes und tun seine Taten 
(14,12ff ). In ihrer Gemeinschaft vollenden sie wie Jesus 
die Liebe Gottes (13,34ff; 15,12). Deshalb kann auch von 
ihnen wie von Jesus gesagt werden, dass „der Vater in 
ihnen“ ist (14,19f; 17,20ff; vgl. s. u. Nr. 9). Müssten die 
Selbstaussagen Jesu im Johannesevangelium nicht von 
diesen Analogien über die Glaubenden her interpretiert 
werden, statt sie mit den Vorstellungen der Synoptiker 
ausgleichen zu wollen?

1.3 Eucharistie und Sühnetod

Ein weiterer gravierender Unterschied zwischen dem 
Johannesevangelium, den Synoptikern und der paulini-
schen Tradition betrifft das Verständnis der Eucharistie-
feier. Die Synoptiker und Paulus verlegen ihre Einset-



19

zung und den ersten Vollzug in das Paschamahl Jesu mit 
seinen Jüngern vor der Passion. Die Gemeinde soll im 
eucharistischen Mahl des Todes Jesu gedenken, der sein 
Leben, Fleisch und Blut, als Sühne für die Sünden aller 
hingegeben hat (1 Kor 11,24f; Mk 14,24; Mt 26,28). Damit 
wurde der Alte Bund neu begründet. All diese Vorstellun-
gen und Deutungen fehlen im Johannesevangelium. Hier 
stirbt Jesus bereits am Nachmittag des Paschatages, wenn 
die Lämmer im Tempel geschlachtet wurden, also noch 
vor dem Paschamahl. Das Abschiedsmahl, das Jesus mit 
seinen Jüngern hält, ist also nicht das Paschamahl. Das 
wahre Paschalamm ist vielmehr der „geschlachtete“ Jesus 
(19,36). Auch die johanneische Gemeinde hat Eucharis-
tie gefeiert, in der „Fleisch und Blut des Menschensohnes“ 
Jesus unter den Gestalten von Brot und Wein gegessen 
und getrunken wurden (6,53f ). Ihr Genuss verbürgt das 
ewige Leben (6,51a). Doch gilt diese Zusage bereits dem 
Glauben an den Gesandten Gottes (6,47; 17,3). In seinem 
gesamten Wirken, nicht erst in seinem Sterben gilt Jesus 
als „Brot des Lebens“, als „das lebende Brot“ (6,48.51). Dieses 
Verständnis entfaltet die große Rede Jesu über das Brot 
des Lebens in 6,26–59. Von einem Sühnesterben Jesu zur 
Vergebung der Sünden ist im gesamten Evangelium nicht 
die Rede, und die Eucharistiefeier dient nicht wie bei 
Paulus der Verkündigung des Todes Jesu (1 Kor 11,26), 
sondern sie ist sakramentales Zeichen für den Glauben 
an den Gesandten Jesus. 

Darum wird die Einsetzung der Eucharistie auch nur 
schwach mit der Passion verbunden. Das gesamte Wir-



20

ken Jesu als das wahre Brot vom Himmel ist seine Ein-
setzung. Stattdessen wird nach dem Abschiedsmahl die 
Fußwaschung der Jünger durch Jesus erzählt als sym-
bolische Vorwegnahme seiner Lebenshingabe für die 
Jünger. Nach 13,1; 15,13 ist sie die Vollendung der Liebe 
Jesu zu den Seinen und darin der Liebe Gottes (3,16). Sie 
ist ein Vorbild für die Jünger, das sie nachahmen müssen 
(13,13–15; 21,18f ). Das Sühnesterben Jesu zur Vergebung 
der Sünden als ein einmaliges Geschehen wäre hingegen 
für die Jünger nicht wiederholbar.

Die paulinische und synoptische Interpretation der 
Eucharistie hat die Tradition und Praxis der Kirche ent-
scheidend geprägt. Die johanneische Sicht steht dazu 
in einer größtmöglichen Differenz, die keine noch so 
bemühte Harmonisierung beiseiteschafft. Wie könnte 
unsre Eucharistiefeier heute aussehen, wenn wir dem 
Johannesevangelium folgten? Oder drohte uns dann die 
Exkommunikation? 

1.4 Der von Gott gewollte Tod Jesu zur  
Vergebung der Sünden

Eine weitere Differenz hängt unmittelbar mit dem Pro-
blem der Eucharistie zusammen. Sie liegt ihm logisch 
voraus. Es geht um das Verständnis und die Deutung des 
Sterbens Jesu. Im Markusevangelium muss Jesus einen 
Weg gehen, den Gott ihm vorgibt und durch Johannes 
den Täufer vorbereitet (1,2f ). Es ist der Weg von Galiläa 
nach Jerusalem in seine Passion, zu dem Jesus ab 8,27 


