Anselm Griin

Sieben Schritte ins Leben

Ostern entgegengehen - ein spiritueller Weg

HERDER 3

FREIBURG - BASEL - WIEN



Bildnachweis:
S.31: Christus mit Buch, byzantisches Mosaik (11.-12. Jhd.),
Berlin, Staatl. Museen.
S. 53: Der Apostel Johannes an der Brust Jesu
(sog. Johannesminne), Schwaben um 1310,
Kloster Heiligenkreuztal, Foto: Andeas Praefcke.

®
MIX
Papler aus verantwor-

tungsvollen Quellen
Ewlsscg FSC® C014496

Neuausgabe 2021
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2016
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

Erweiterte Ausgabe der erstmals 2010 im Kreuz Verlag unter dem Titel
»Sieben Schritte ins Leben. Die Worte Jesu am Kreuz - sich einlassen auf

Ostern« erschienenen Ausgabe

Umschlaggestaltung: Designbiiro Gestaltungssaal
Umschlagmotiv: © Shutterstock / Vaclav Volrab

Satz: de-te-pe, Aalen
Herstellung: GGP Media GmbH, P6fSneck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-06867-6



Inhalt

Einleitung

Ostern entgegengehen -
Der Weg der Volksfrommigkeit

Die vierzehn Stationen des Kreuzwegs 13 - Verehrung der
finf Wunden Jesu 16 - Die sieben Worte Jesu am Kreuz 21

Palmsonntag — Auf dem Weg der Vergebung
Anregungen fiir den Tag 29 - Das erste Wort Jesu
am Kreuz — die Quelle der Vergebung 30 - Gebet 34

Montag — Auf dem Weg der Hoffnung

Anregungen fiir den Tag 41 - Das zweite Wort Jesu
am Kreuz — die Quelle der Hoffnung 43 - Gebet 46

Dienstag—Auf dem Weg der Liebe

Anregungen fiir den Tag 52 - Das dritte Wort Jesu
am Kreuz — die Quelle der Liebe 54 - Gebet 58

Mittwoch — Auf dem Weg des Vertrauens
Anregungen fiir den Tag 62 - Das vierte Wort Jesu
am Kreuz — die Quelle des Vertrauens 63 - Gebet 67

Griindonnerstag — Auf dem Weg der Verwandlung

Anregungen fiir den Tag 76 - Das fiinfte Wort Jesu
am Kreuz - die Quelle der Verwandlung 78 - Gebet 81

Karfreitag — Auf dem Weg der Heilung

Anregungen fiir den Tag 87 - Das sechste Wort Jesu
am Kreuz — die Quelle der Heilung 89 - Gebet 92

12

24

37

47

59

68

82



Karsamstag — Auf dem Weg der Spiritualitat 93
Anregungen fiir den Tag 95 - Das siebte Wort Jesu
am Kreuz — die Quelle der Frommigkeit 96 - Gebet 100

Ostersonntag — Auf dem Weg der Freude 101
Anregungen fiir den Tag 109 - Gebet 111

Ostermontag — Auf dem Weg des Lebens 112
Anregungen fiir den Tag 116 - Die sieben Worte
des Auferstandenen — Quelle des Lebens 117 - Gebet 127



Einleitung

Ostern ist das erste und hochste Fest der Christenheit.
Schon lange bevor die Christen Weihnachten gefeiert ha-
ben, haben sie Ostern als die Mitte ihres Glaubens und
als das eigentliche Fest ihres Lebens verstanden. Schon
im vierten Jahrhundert hat die Kirche nicht nur das
triduum sacrum (die heiligen drei Tage von Karfreitag bis
Ostersonntag) gefeiert, sondern die ganze Woche als hei-
lige Woche begangen. Die Griechen sprechen von der
heiligen Pascha-Woche oder von der Groflen Woche.
Man hat sie vor allem in Jerusalem besonders begangen,
indem man taglich mehrmals besondere Gottesdienste
zu verschiedenen Stunden gefeiert hat. Oft haben die
frithen Christen die ganze Woche iiber gefastet, um sich
auf die Nacht aller Nachte, auf die Osternacht, vorzube-
reiten. Heute ist ein neues Verstandnis fiir die besondere
Bedeutung der Karwoche erwacht. Man mochte Ostern
nicht einfach nur am Ostersonntag feiern. Viele Men-
schen haben das Bediirfnis, sich die ganze Karwoche
iiber auf das Osterfest vorzubereiten. Sie spiiren, dass sie
in dieser Woche das eigentliche Geheimnis des Glaubens
feiern, das Geheimnis, dass Christus den Tod besiegt hat
und uns Anteil schenkt an seiner Auferstehung. Wenn
ich daher in die Spiritualitat der einzelnen Tage der Kar-
woche einfiihre und wie sie in Gottesdienst und Liturgie
gefeiert wird, dann soll das nicht nur eine Hilfe sein, die
Karwoche bewusster zu begehen. Es ist vielmehr auch
eine Anleitung zum christlichen Leben, die die Leserin-
nen und Leser auch wahrend des Jahres fiir sich nutzen

7



konnen, wenn sie sich etwa zu Exerzitien oder zu stillen
Tagen zuriickziehen. Die Gedanken wollen helfen, das
Geheimnis unserer Erlosung durch Jesus Christus und
das Geheimnis unseres Lebens zu verstehen und an der
Quelle zu trinken, die uns durch Tod und Auferstehung
Jesu erschlossen wurde.

Schon als kleiner Junge hat mich die Karwoche immer
sehr fasziniert. Als Ministrant habe ich da in den langen
Gottesdiensten ministriert. Da gab es vorher ausfiihrli-
che Ministrantenproben, in denen wir nicht nur dufier-
lich den Dienst eingeiibt haben, sondern auch etwas tiber
den Sinn dieser liturgischen Handlungen horten. In der
Abtei Miinsterschwarzach habe ich dann als Moénch
diese Woche immer als etwas Besonderes erlebt. 25 Jahre
lang habe ich mit Jugendlichen diese Tage gefeiert. Da
versuchten wir, das liturgische Geschehen im Gottes-
dienst in der Gruppenarbeit fiir uns personlich aufzu-
schliefSen. Das, was in der Passion Jesu geschehen ist,
sollte uns einen Weg zeigen, wie wir heute mit dem um-
gehen konnen, was uns durchkreuzt. Und wir wollten
verstehen, was Erlosung fiir uns heute bedeutet und wie
sie unser Leben verwandelt.

Viele der jungen Menschen, die zu uns kamen, ver-
suchten, auch daheim die Karwoche intensiver zu gestal-
ten. Aber oft scheiterten sie mit diesem Vorhaben. Der
Alltag war zu stark, als dass sie diesen Tagen ein beson-
deres Geprage geben konnten. Sie gingen zwar in die
Gottesdienste und Andachten. Aber wenn die Liturgie
nicht eingebettet ist in einen personlichen spirituellen
Weg, vermag sie das Leben nicht gentigend zu pragen. In
diesem Buch mochte ich Anregungen geben, die Kar-
woche — angefangen vom Palmsonntag bis zum Oster-

8



sonntag — bewusster zu feiern. Ich mochte die wichtig-
sten Themen der Andachten und Gottesdienste, die in
der Karwoche gefeiert werden, meditieren und Anre-
gungen geben, wie wir unseren Alltag damit gestalten
konnen, damit es fiir uns wirklich eine heilige Woche
wird, so wie man in Italien diese Woche nennt: settimana
santa — heilige Woche. Es soll eine Woche sein, die uns
heilig ist und die uns heiligt und heilt. Die liturgischen
Texte dieser Tage bringen uns mit den wesentlichen The-
men unseres christlichen Glaubens in Beriihrung. Indem
wir die Liturgie feiern und uns in sie hineinmeditieren,
moge an uns Erlosung und Verwandlung geschehen.

Sieben ist von jeher eine heilige Zahl. Die Woche hat
sieben Tage. Wir kennen sieben Sakramente und sieben
Gaben des Heiligen Geistes. Sieben ist die Zahl der Ver-
wandlung. Das Irdische wird von Gottes Geist erfiillt
und verwandelt. So mochte ich mit den sieben Tagen der
Karwoche noch eine andere spirituelle Tradition verbin-
den, die die sieben Worte Jesu am Kreuz meditiert. Schon
seit dem Mittelalter hat man gerne die sieben Worte Jesu
am Kreuz betrachtet. Die Karwoche ist die geeignetste
Zeit, um sich taglich einem dieser sieben Worte Jesu zu
widmen. Die spirituelle Tradition hat diese sieben Worte
Jesu am Kreuz sehr geliebt. Sie hat in diesen sieben Wor-
ten den Geist Jesu gespiirt. In diesen Worten ist Jesu
Geist gleichsam verdichtet. Er wird fiir uns im Wort er-
fahrbar. Indem wir diese Worte Jesu am Kreuz meditie-
ren und sie in der Meditation in unser Herz eindringen
lassen, werden wir mehr und mehr vom Geist Jesu erfiillt
und verwandelt.

Wir konnen auf verschiedene Weise mit diesen sieben
Worten Jesu umgehen. Die erste Moglichkeit: Wir halten

9



diese Worte Jesu in unsere sieben Grundéngste hinein,
die uns immer wieder befallen. Die Worte Jesu wollen
unsere Angste verwandeln und heilen. Die zweite Mog-
lichkeit: Wir verstehen die sieben Worte Jesu als Quellen,
aus denen wir schopfen kénnen, um unseren Glauben zu
starken und um unsere Wunden zu heilen. Die heilende
Kraft des Kreuzes Jesu Christi kommt uns in diesen Wor-
ten entgegen. Die dritte Moglichkeit: Seit jeher verstehen
wir das Kreuz Jesu Christi als den Ort, an dem das Ge-
heimnis unserer Erlésung sichtbar wird. So kénnen wir
die Worte Jesu in unsere Schuld und in unsere Selbstvor-
wiirfe hineinhalten. Dann werden wir in diesen Worten
die vergebende Liebe Jesu Christi erfahren und frei wer-
den von aller Selbstzerfleischung durch Schuldzuwei-
sung. Die Worte Jesu wollen uns helfen, von unseren
Schuldgefiihlen loszukommen. Es gibt Menschen, die
sich selbst nicht vergeben konnen. Sie kreisen immer um
ihre Schuldgefiihle. Die Worte Jesu wollen die inneren
Worte, mit denen wir uns selbst verurteilen, entmachten
und unseren Geist mit den heilenden und erlésenden
und befreienden Worten Jesu erfiillen. Die vierte Mog-
lichkeit: Die Worte Jesu am Kreuz sind Ausdruck seiner
Liebe, mit der er uns am Kreuz bis zur Vollendung ge-
liebt hat. Indem wir die Worte Jesu in unser Herz hinein-
halten, wird es von der Liebe erfiillt, die Jesus uns am
Kreuz erwiesen hat. Johannes beschreibt die Liebe Jesu
am Kreuz als Freundschaftsliebe. »Es gibt keine grofiere
Liebe, als wenn einer sein Leben fiir seine Freunde hin-
gibt« (Joh 15,13). Diese Liebe will all die Gegensitze in
uns, an denen wir oft leiden, erftillen, damit wir uns
ganz und gar geliebt fiihlen, mit unseren Starken und
Schwaiachen, mit unseren Licht- und Schattenseiten.

10



Eine fiinfte Moglichkeit ware, diese Worte nicht nur zu
meditieren, sondern sie durch die Musik in das eigene
Herz fallen zu lassen. Seit jeher haben Musiker diese
Worte vertont. Heinrich Schiitz hat die Worte fiir Sing-
stimmen eindrucksvoll komponiert. Josef Haydn medi-
tiert in sieben langsamen Sétzen rein instrumental diese
Worte. Wenn Sie, liebe Leserin, lieber Leser, die Musik
von Schiitz oder Haydn lieben, dann lassen Sie die Worte
Jesu durch die Musik in alle Bereiche Ihrer Seele und
Ihres Leibes eindringen. Die Musik hat die Fahigkeit,
auch unbewusste Schichten unserer Seele anzusprechen,
sodass die Worte Jesu in ihrer heilenden und erlésenden
Wirkung in uns eindringen. Indem wir die Musik horen,
geschieht an uns Erlosung. Wir brauchen gar nicht an die
Erlosung zu glauben. Sie greift nach uns. Die Musik ldsst
die heilende Liebe Jesu horbar werden. »Horen fiihrt in
die Geborgenheit«, sagt Martin Heidegger. Indem wir
die Worte Jesu in der Musik horen, erfahren wir die Zu-
gehorigkeit zu Jesus Christus. Wir bergen uns in seiner
Liebe.

11



Ostern entgegengehen —
Der Weg der Volksfrommigkeit

Die Volksfrommigkeit hat verschiedene Wege entwickelt,
das Geheimnis der Erlosung, das wir an Ostern feiern,
durch konkrete Andachten oder Rituale in das Herz der
Menschen einzuprdagen. Die Volksfrommigkeit ist der
Versuch, das Geheimnis der Erlosung durch Bilder dar-
zustellen, die das Herz der Menschen ansprechen. Wenn
man will, konnte man die Volksfrommigkeit eine Weise
der tiefenpsychologischen Schriftauslegung nennen.
Denn die Volksfrommigkeit halt sich nicht wortlich an
die Bibel, sondern greift biblische Impulse auf, um sie
in archetypische Bilder zu kleiden. Auf diese Weise be-
rithren die biblischen Bilder die Herzen der Glaubigen.
Archetypische Bilder fithren uns in die eigene innere
Mitte. Sie zentrieren uns und bringen uns in Kontakt
mit unserem wahren Selbst, mit dem urspriinglichen
und unverfadlschten Bild, das Gott sich von uns gemacht
hat.

Es sind vor allem drei Wege, die uns in das Geheimnis
der Passion Jesu so einfiihren, dass darin schon die ver-
wandelnde und heilende Kraft von Ostern erfahrbar
wird. Schwerpunkt in diesem Buch sind die »Sieben
Worte Jesu«. Ich habe sie meditiert als einen Weg, die
Angste unseres Herzens zu verwandeln. In den »Sieben
Worten Jesu am Kreuz« ist immer schon die Kraft der
Auferstehung erfahrbar. Die Auferstehung Jesu ist hier
das Bild der Hoffnung, dass alles in uns verwandelt wer-
den kann: Es gibt keine Dunkelheit, die nicht vom Licht

12



erleuchtet wird, keine Erstarrung, die nicht vom Leben
aufgebrochen wird, kein Scheitern, das nicht zu einem
Neuanfang wird. Und es gibt keine Angst, die nicht
durch Jesu Auferstehung von den Toten in Vertrauen
und Zuversicht verwandelt werden kann.

Zwei andere Wege der Volksfrommigkeit, die unser Herz
fiir das Geheimnis der Erlosung, die in der Auferstehung
Jesu sichtbar wird, bereiten sollen, sind der Kreuzweg
mit seinen vierzehn Stationen und die Verehrung der
fiinf Wunden Jesu. Ich mochte auch diese beiden Wege
kurz beschreiben.

Die vierzehn Stationen des Kreuzwegs

Den Kreuzweg geht man, indem man die einzelnen Sta-
tionen meditiert und dann von einer Station zur ande-
ren weitergeht. Manchmal sind die vierzehn Kreuzweg-
stationen an den Innenwidnden der Kirche dargestellt,
dann geht man den Weg in der Kirche. Beliebt sind aber
Kreuzwege, die im Freien stehen, die hdufig zu einer
Wallfahrtskirche fithren. Dann ist der Kreuzweg auch ein
richtiger und gar nicht so kurzer Weg, den wir gehen. Oft
genug fiihrt dieser Weg bergauf, so dass wir durchaus
die korperliche Anstrengung sptiren.

Vierzehn ist die Zahl von Heilung und Hilfe. Es gibt in
Babylon vierzehn heilende Gotter. Und wir kennen im
Christentum vierzehn Nothelfer. Es ist also eine Zahl mit
tieferem Symbolgehalt. Und es sind in der Tat archetypi-
sche Stationen, die wir da durchschreiten. Diese Statio-

13



nen sind so nicht alle in der Bibel beschrieben. Doch die
Volksfrommigkeit kennt fiir sich die Freiheit, archetypi-
sche Bilder zu entwickeln, die das Geheimnis der Erlo-
sung ausdriicken.

Da ist das Bild der Verurteilung. So lautet die erste Sta-
tion: »Jesus wird zum Tode verurteilt.« Wir werden im-
mer wieder ungerecht bewertet und verurteilt. Und wir
kénnen uns gegen die ungerechte Verurteilung nicht
wehren. Wir konnen sie nur gemeinsam mit Jesus aus-
halten, in der Hoffnung, dass Gott uns gerechtspricht.

Die zweite Station: »Jesus nimmt das Kreuz auf seine
Schultern.« Wir werden wie Jesus gezwungen, das Kreuz
auf uns zu nehmen.

Das bedenkt die dritte Station. Oft genug lastet das
Kreuz auf uns. Und wir fallen unter dem Kreuz. Der
Kreuzweg kennt ein dreimaliges Fallen, in der dritten,
siebten und neunten Station. Es ist trostlich fiir uns:
Auch wenn wir immer wieder fallen, wir sollen uns sel-
ber nicht fallen lassen, nicht aufgeben. Jesus, der dreimal
fallt, will uns Hoffnung schenken, dass wir letztlich doch
aufstehen, auferstehen gemeinsam mit Jesus Christus,
der vom Tode auferstanden ist.

Der Kreuzweg kennt als vierte Station die Begegnung
Jesu mit seiner Mutter. Der Schmerz, den Miitter um ihre
Kinder haben, wird hier ausgedriickt und verwandelt.

Die fiinfte Station »Simon von Zyrene hilft Jesus das
Kreuz tragen« mochte unsere Hoffnung starken und die
Zuversicht geben, dass wir nicht allein gelassen sind mit
unserem Kreuz, dass auch uns Menschen zu Hilfe kom-
men.

Genauso trostlich ist die sechste Station, in der Vero-
nika Jesus das Schweifstuch reicht und sie sein wahres

14



Bild als Geschenk bekommt. Der Kreuzweg ladt uns ein,
im Leid unser wahres Bild zu entdecken.

Die achte Station heif3t: »Jesus begegnet den weinen-
den Frauen.« Jesus braucht nicht unser Mitleid. Er geht
den Weg des Leidens, damit wir umkehren, damit wir
den Weg zu Gott gehen.

Die zehnte Station lautet: »Jesus wird seiner Kleider
beraubt.« Entblofstwerden, Blofigestelltwerden, das ken-
nen wir zur Geniige. Wenn Jesus seiner Kleider beraubt
wird, konnen wir uns darin wiederfinden. Und wir brau-
chen uns unserer Nacktheit nicht zu schdmen. Sie wird
bedeckt von Jesu Liebe, der fiir uns nackt geworden ist.

Die elfte Station lautet: »Jesus wird an das Kreuz ge-
nagelt.« Er kann seinem Schicksal nicht entrinnen. Und
auch wir sind ans Kreuz genagelt. Wir selber sind das
Kreuz. Doch Jesus verwandelt dieses Festgenageltsein
durch seine Liebe.

Dann stirbt Jesus am Kreuz — so lautet die zwolfte Sta-
tion. Jesus stirbt fiir uns. Er gibt sein Leben fiir seine
Freunde hin, damit wir das Leben haben.

Die dreizehnte Station fithrt uns vor Augen: »Jesus
wird vom Kreuz abgenommen und in den SchofS seiner
Mutter gelegt.« Die Tradition hat dieses Bild der »Pieta«,
der Mutter mit ihrem toten Sohn auf dem Schof;, gerne
dargestellt. Dieses Andachtsbild war gleichzeitig ein
Hoffnungsbild gegen den Tod. Besonders beliebt war
dieses Bild im 14. Jahrhundert, in Zeiten der Pest. Das
Bild will uns sagen: Wir werden im Tod nicht in das
Grauen hinein sterben, sondern in die miitterlichen
Arme Gottes. Gott wird uns so zdrtlich umfassen wie
Maria ihren toten Sohn umarmt.

Und die vierzehnte Station »Der heilige Leichnam Jesu

15



wird in das Grab gelegt« ladt uns ein, Altes zu begraben,
damit wir dann mit Christus auferstehen konnen in das
wahre Leben, in die wahre Freiheit, in der uns nichts Al-
tes mehr festhalt.

Fiir viele Menschen ist der Kreuzweg ein guter Weg,
hoffnungsvoll und zuversichtlich mit ihren eigenen in-
neren und dufieren Leidensstationen umzugehen, sich
selbst nicht aufzugeben, sondern sich im Weg Jesu wie-
derzufinden, in der Gewissheit, dass auch unser Weg
tiber das Kreuz zur Auferstehung fiihrt.

Verehrung der flinf Wunden Jesu

Die dritte Weise der Volksfrommigkeit, die Passion Jesu
als Heilung unserer Wunden zu verstehen, ist die Ver-
ehrung der fiinf Wunden Jesu. Auch in der Verehrung
der fiinf Wunden Jesu erkennen wir beide Aspekte:
Zunichst gilt auch hier: Wir finden uns selbst in den
Wunden wieder. Es sind unsere eigenen Erfahrungen
von Verletztwerden, die wir in den Wunden Jesu erken-
nen. Dann ist aber auch das andere wichtig: Die Kunst
hat die Wunden Jesu namlich nicht selten golden, also
nicht blutrot dargestellt. Dahinter steht der Glaube an
die Verwandlung der Wunden Jesu, aber auch die Hoff-
nung auf die Verwandlung unserer Wunden.

Jesus wird - so sieht es die Tradition — auch mit seinen
Fiifilen ans Kreuz angenagelt. Durch seine Fiifse bohrt
sich ein grofser Nagel. Diese beiden Fuffwunden stehen
fiir unsere Unfdhigkeit, zu uns selbst zu stehen, einen

16



festen Grund unter den Fiilen zu haben, fir uns selbst
einzustehen. Zu sich stehen ist ein Zeichen von Selbst-
vertrauen. Die FuBBwunden verweisen uns auf unser
mangelndes Selbstvertrauen. In Gesprachen begegne ich
immer wieder Menschen, die sich dariiber beklagen,
dass sie zu wenig Selbstvertrauen haben. Sie konnen
nicht zu sich stehen. Wenn sie jemand kritisiert, fallen sie
leicht um. Sie passen sich der Meinung des andern an.
Sie haben keinen festen und klaren Standpunkt, kein
Stehvermogen. Sie konnen nichts durchstehen. Wenn
Kiinstler die FufSwunden Jesu golden darstellen, so
driicken sie damit auf der symbolischen Ebene auch das
Vertrauen aus, dass auch unsere eigenen Fufiwunden
»vergoldet« werden. Dort, wo wir wenig Selbstvertrauen
haben, wiachst die Fahigkeit, anderen Vertrauen zu ver-
mitteln, dass andere zu sich stehen konnen. Dann wird —
wie es Hildegard von Bingen formuliert — unsere Wunde
in eine Perle verwandelt. Durch die Wunde hindurch
entdecken wir den Goldglanz unserer Seele, unsere
Fahigkeit, die Wunden anderer zu heilen, die uns Gott
geschenkt hat.

Die dritte Wunde ist die Herzwunde. Die Herzwunde
steht fiir die verwundete Liebe. Herz ist die Mitte der
Person. Und Herz ist der Sitz der Liebe. Die Herzwunde
zeigt, dass wir als Person verletzt worden sind, nicht
anerkannt, nicht wahrgenommen worden sind. Wir ha-
ben keine Wertschatzung erfahren. Und die Herzwunde
zeigt, dass wir gerade in der Liebe verwundet worden
sind. In der Liebe 6ffnen wir uns dem andern. Umso
schmerzlicher ist die Wunde, die unserem Herzen zuge-
fiigt wird. Wir haben uns mit unserem offenen Herzen

17



verwundbar gemacht. Doch der andere hat diese Ver-
wundbarkeit ausgenutzt. Er wollte uns bewusst seine
Macht zeigen, indem er uns an unserer verwundbarsten
Stelle, an der Stelle unserer grofiten Liebe, verletzt hat.

Die vierte und fiinfte Wunde stellen die Handwunden
dar. Ich sehe fiinf verschiedene Aspekte dieser Hand-
wunden. Ja, man konnte im Blick auf unsere eigenen Er-
fahrungen von fiinf verschiedenen Verwundungen spre-
chen:

Die erste Handwunde in diesem Verstandnis ist, dass
wir festgenagelt werden auf ein bestimmtes Bild. Wir ha-
ben gar keine Chance, unser eigenes Leben zu leben, un-
sere einmalige Person nach aufien zu zeigen. Das Bild,
auf das andere uns festgenagelt haben, hindert uns
daran, uns so zu zeigen, wie wir sind.

Die zweite Handwunde besteht darin, dass man uns
festgehalten, festgeklammert hat. Wir durften nicht von
zu Hause weggehen, weil wir den Eltern helfen mussten.
Wir durften nicht studieren, weil wir daheim gebraucht
wurden. Wir durften nicht den Beruf wahlen, der uns
Freude gemacht hatte. Wir wurden festgehalten in einem
Lebenskonzept, das nicht das unsere war. Viele erleben
gerade im Alter diese zweite Handwunde als sehr
schmerzlich. Sie haben das Gefiihl: Jetzt ist es zu spait.
Jetzt kann ich nicht mehr das tun, was ich in meiner
Jugend eigentlich tun wollte.

Die dritte Handwunde ist: von andern fallen gelassen
zu werden. Jemand hat uns die schiitzende und ber-
gende Hand weggezogen. Er hat uns fallen lassen. Wir
haben seiner Hand vertraut. Sie gab uns Geborgenheit
und Sicherheit. Wir fiihlten uns angenommen, geliebt.

18



