Inhalt

Vorwort — Der Liebe Tun 9

1 Tun als Mysterium 15

Das Bediirfnis des Menschen nach Sinn. Der moderne
Mensch empfindet Sinnlosigkeit. Seine Flucht in Ritual
und Betdubung. Sinngebung durch das alte Wissen. Hala-
cha — der Weg des Menschen, zugleich der Weg Gottes.
Die Bedeutung von Symbolen. Tun als Notwendigkeit in
dieser Welt. Verhiltnis des Tuns zu Denken und Glauben.
Tun und der Sinn des Lebens.

2 Tun als Verbindung mit dem Wesentlichen 45

Vom Auferen zum Inneren, vom Ausdruck zum Wesent-
lichen. Bedeutsamkeit von RegelmiRigkeit und Ordnung.
Notwendigkeit in der Natur, Freiheit beim Menschen. Der
Mensch méchte sich selbst seinen Sinn schaffen. Der Weg
der Entwicklung und der Weg der Riickkehr. Das Tun des
Menschen gegenliufig zur Natur. Unsere Welt als Welt des
Tuns. Halacha — die Riickkehr des Menschen nach Hau-
se. Denken und Tun. Die Verbannung des Menschen im
rationalen Denken. Die Tefillin als Bahnen des Lebens. Der
Knoten der Tefillin: Unterbrechung der Verbindung zwi-
schen oben und unten durch das Natur-Denken.

3 Formen des Tuns 82

Schreiben und Sprechen als schépferisches Tun. Schrei-
ben, Sprechen und Lesen der Thora als Bild fiir das Tun
tberhaupt. Sich-Versprechen oder Sich-Verschreiben. Das
Schwarze des Buchstabens als Hinweis auf das Wesentli-
che. Das Gesprich der Vater- und Mutterseite Gottes. Tun
in der Kraft des Wassers von oben. Durch dieses Wasser
entsteht voraussetzungsloses Tun. Gefahren des Fort-
schritts: die Ddmonen. Die Fingerndgel als Spitze der Ent-
wicklung. Das Wegspiilen der Damonen.

Bibliografische Informationen E

https://d-nb.info/1281241695 digitalisiert durch 1
BLIOTHE



https://d-nb.info/1281241695

4 Das wache Tun und Handeln 110

Der Mensch verliere sich nicht in der Unendlichkeit, denn
alles ist schon bei ihm. Die Schopfung geschieht immer, bei
jedem Menschen und an jedem Tag. Tag als Erwachen des
Menschen aus der Nacht: Sein Wesen wird ihm bewusst.
Der Mensch soll wach handeln. Das Kleid des Menschen ist
seine Erscheinungsform, sein Kérper. Das Kleid des Men-
schen als Ausdruck Gottes. Die korperliche Erscheinung des
Menschen als Tier. Das Haus der Tefillin: die Tefillin an der
Hand veranschaulichen das Tun, die Tefillin am Kopf das
Denken. Der Tefillin-Riemen als Bahn der Lebenskrifte.

5 Die Mahlzeit als Tun 138

Die Farbe des Kleides: Himmelblau, das verzehrende Licht.
Die Tefillin als Teil der unsichtbaren Kleidung des Men-
schen. Die Tefillin am Kopf, das Denken, sind die Vier. Die
Tefillin an der Hand, auf der Seite des Herzens, sind das
Tun, die Eins. Die Vier mit der Eins verbinden. Das Buch
Sidur gibt die Struktur des Handelns auf dem Weg zu Gott.
Die Mabhlzeit als Tun: Begegnung mit den Dingen und Auf-
nehmen der Dinge. Essen ist das Sich-Einverleiben der
Dinge, so wie das Opfer im Tempel verzehrt wird. Das Tun
vom Mittelpunkt aus. Die vier Mahlzeiten des Tages: ein
Zyklus charakteristischen Tuns und Erlebens.

6 Das Tun beziiglich des Ganzen 163

. Die Beziglichkeit des Tuns auf das Ganze. Die sieben Pla-
neten als Charaktere der sieben Wochentage, vor deren
Hintergrund sich das Tun abspielt. Der 7. Wochentag im
Besonderen ist der Sabbath. Saturn-Charakter des Sabbaths.
Am Sabbath ist die gehinnom, die Hélle, geschlossen.

7 Das Tun, der Mensch und die Sterne 184

Das Schicksal des Menschen und die Sterne. Die sieben
Planeten sind Diener und Eigenschaften Gottes, unten
wirkende obere Krifte. Sie bilden den Hintergrund des
menschlichen Tuns. Sie méchten den Menschen zur
Riickkehr in sein Zuhause veranlassen. Die Formeln der
Planeten. Vom Menschen hingt es ab, wie er den Sternen
begegnet. Sie befinden sich auch in ihm.



8

10

1n

Das Tun am Tag und das Tun in der Nacht

Das Tun am Tag: Arbeit an der Umhiillung. Beschneidung,
Aussatz, die Hiobgeschichte. Der bitter-siiRe Geschmack
der menschlichen Existenz. Das Tun in der Nacht: Wirken-
lassen des Kerns. Das Weinen der Kundschafter: Furcht
vor der anderen Welt, Trauer iiber den Verlust dieser Welt.
Die sieben Wochentage entsprechen den sieben Schop-
fungstagen. Sonntag, der 1. Schopfungstag: Es werde
Licht.

Das Tun und die sieben Schépfungstage

Montag, der 2. Schépfungstag. Freude und Leid, und
ihre Wiederverbindung. Dienstag, der 3. Schépfungstag.
Unterscheidung: der stolze Mensch und das bescheide-
ne Gras. Mittwoch, der 4. Schépfungstag. Die Lichter am
Himmel. Das nicht-bewusste Opfer. Der Angriff auf den
jungen Menschen. Donnerstag, der 5. Schépfungstag.
Die Vielheit kommt. Freitag, der 6. Schopfungstag. Die
Vielheit steuert auf Katastrophen zu. Héhepunkt der Ent-
wicklung und Chaos. Orientierung auf den Sabbath, den
7. Schépfungstag.

Das Tun und der Sabbath

Der Sabbath ist die Riickkehr. Der Mensch bringt alle Din-
ge nach Hause zuriick. Die neue Kleidung. Am Sabbath
darf nichts aus dem Haus getragen, kein Versuch zur
Verbesserung der Welt unternommen werden. Die Anbin-
dung des 6. Tages an den 7. Tag. Der Tisch der Begegnun-
gen. Die 12 Stunden des 6. Tages als Phasen der Erschaf-
fung des Menschen. Die drei Mahlzeiten am Sabbath. Der
7. Tag im Zeichen der Riickkehr.

Das Tun um nichts am 7. Tag

Der Sabbath: Begegnung zwischen zwei Welten. Der Bau
des Tabernakels. Am Sabbath ist alles schon fertig, der
Mensch muss es nur noch vollziehen. Das Schauen des
Himmels. Die Mesusah: Das Ein- und Ausgehen des Men-
schen in der Welt. Die Mahlzeit als intensivierte Begegnung
mit der Welt. Die Mahlzeit als Opfer. Notwendige Beschaf-
fenheit des Opfertiers: Gespaltene Hufe und Wiederkiuer.

207

229

256

288



12 Das Tun im Umgang mit der Materie 316

Das Element Feuer. Gehériges und ungehoriges Feuer.
Das Licht von vor der Schopfung. Das Abschneiden vom
Wesentlichen. Die Verbindung mit dem Wesentlichen. Das
Element Wasser. Die Erzeugung eines Golems. Geheim-
haltung. Wasser als Quelle des Lebens. Totes Wasser.
Wasser von vor der Schépfung. Das Element Luft. Prinzip
des In-Bewegung-Setzens. In-Bewegung-Setzen von oben
oder von unten her. Der Geist, der heiligt, und der Geist,
der nicht heiligt. Das Element Erde. Umgang mit der Erde:
Achtsamkeit und Liebe. Téten der Erde, Unrein-Machen
der Erde. Die vier Elemente erzeugen das Licht, die Eins,
das fiinfte Element.

Uber Friedrich Weinreb 339

Uber die Friedrich Weinreb Stiftung 341



