
67 
 

IV. Initialzündungen: Nietzsches Begegnung mit der 

Gestalt Zoroasters und dem Parsismus im Werk 

Müllers 
 

„Ex oriente lux, ex occidente frux“ 

(Lateinisches Sprichwort) 

 

Die zwischen 1883 und 1885 in vier Teilen entstandene philosophische 

Dichtung Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen gilt vielen 

als eines der Hauptwerke Nietzsches. Kommen in dem vermeintlich 

„tiefste(n) Buch, das die Menschheit besitzt“ – so der Dichterphilosoph – 

doch wichtige Motive seiner Philosophie wie der „Tod Gottes“, die Idee 

des „Übermenschen“, die Lehre von der „Umwertung aller Werte“, der 

„ewigen Wiederkehr des Gleichen“ sowie der „Wille zur Macht“ erstmals 

zur vollen Entfaltung. Pathetisch-hymnischer Verkünder dieser neuen 

(Lebens-)Philosophie ist ein fiktiver weiser Denker, dem Nietzsche den 

Namen des persischen Religionsstifters Zarathustra109 gab, der im zwei-

ten oder ersten Jahrtausend v. Chr. – da sind sich die Forscher bis heute 

 
109  Über Bedeutung und Etymologie des altiranischen Männernamens „Za-

rathustra“ herrscht in der Forschung nach wie vor Uneinigkeit. Einen Konsens 

gibt es lediglich mit Hinsicht auf das Hinterglied des Namens „ustra“, was als 

„Kamel“ zu bestimmen ist. Vgl. Michael Stausberg, Faszination Zarathustra. 

Zoroaster und die Europäische Religionsgeschichte der Frühen Neuzeit, 1. 

Teil, Walter de Gruyter, Berlin/New York 1998: „Derzeit bestimmen zwei In-

terpretationen die Diskussion: ‚Derjenige, der alte Kamele besitzt‘… oder ‚der-

jenige, der Kamele treibt’ oder ihnen ‚Förderung angedeihen läßt‘.“ (Anm. 22, 

S. 6) Nietzsche selbst glaubte die richtige Bedeutung beziehungsweise Etymo-

logie des Namens „Zarathustra“ bei dem französischen Orientalisten Abra-

ham Hyacinthe Anquetil-Duperron (1731-1805) in dessen Schrift Zend-

Avesta, Ouvrage de Zoroastre I-III (Paris 1771), gefunden zu haben. Beglückt 

teilte er seinem Freund Heinrich Köselitz auf einer Postkarte vom 23. April 

1883, im Erscheinungsjahr der ersten Teile von Also sprach Zarathustra, aus 



68 
 

ganz uneins – gelehrt und dem nach ihm benannten „Zoroastrismus“ zum 

Durchbruch verholfen hatte.  

 

 

Wie im Falle anderer Werke Nietzsches, finden sich auch im Vorfeld der 

Entstehung des Zarathustra einige Entwürfe und Notizen in den nachge-

lassenen Fragmenten: darunter Bruchstücke zu einem neuen Werk unter 

 
Genua mit, am selben Tage durch Zufall „erfahren [zu haben], was ‚Za-

rathustra‘ heißt: „nämlich Goldstern.“ (Vgl. Michael Stausberg, Faszination 

Zarathustra, Teil II, a.a.O., S. 961)  

Nietzsches Ankündigung seines neuen Buches in einem Brief an Heinrich 

Köselitz vom 1. Februar 1883 



69 
 

dem Titel Mittag und Ewigkeit. Fingerzeige zu einem neuen Leben110  so-

wie ein Fragment zu Ralph Waldo Emersons (1803-1882) Versuchen111, in 

denen der Name Zoroaster fällt und zu dem Nietzsche notiert: „Ich habe 

mich nie in einem Buch so zu Hause und in meinem Hause gefühlt – ich 

darf es nicht loben, es steht mir zu nahe“112, wobei er Stellen desselben 

an- und unterstreicht und am Seitenrand emphatisch „Das ist es!“ fest-

hält. In Aphorismus 342 der Fröhlichen Wissenschaft (1882), der fast iden-

tisch ist mit dem Anfang der Vorrede von Also sprach Zarathustra, tritt 

dann die Gestalt Zarathustras zum ersten Mal coram publico auf:  

 

„I c i p i t  t r a g o e d i a. – Als Zarathustra dreissig Jahr alt war, 

verliess er seine Heimath und den See Urmi und gieng in das Ge-

birge. Hier genoss er seines Geistes und seiner Einsamkeit und 

wurde dessen zehn Jahre nicht müde. Endlich aber verwandelte 

sich sein Herz, – und eines Morgens stand er mit der Morgenröthe 

auf … “113 

 

Doch unter den frühen Aufzeichnungen gebührt dem folgenden Nach-

lassfragment Nietzsches eine eindeutige Sonder- und Vorrangstellung, da 

hier rund zwölf Jahre vor Erscheinen von Also sprach Zarathustra zum 

 
110 Vgl. Friedrich Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1880-1882: „Mittag und 

Ewigkeit. Fingerzeige zu einem neuen Leben. Zarathustra, geboren am See 

Urmi, verliess im dreissigsten Jahre seine Heimat, gieng in die Provinz Aria und 

verfasste in den zehn Jahren seiner Einsamkeit im Gebirge den Zend-Avesta… 

Sils-Maria, 26. August 1881.“ (KSA 9, 11 [195], S. 519) 

111  Vgl. Ralph Waldo Emerson, Versuche (Essays), Übersetzt von G. Fabricius, 

Hannover 1858, S. 361.  

112  Nietzsche, Friedrich, Nachgelassene Fragmente 1880-1882, in: Ders., Sämtli-

che Werke, Kritische Studienausgabe (= KSA) in 15 Einzelbänden, Herausge-

geben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Walter de Gruyter Verlag, 

Berlin/New York, Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1988, KSA 9, 12 

[68], S. 588.  

113 Nietzsche, Friedrich, Die fröhliche Wissenschaft, in: Ders., Sämtliche Werke, 

Kritische Studienausgabe, a.a.O., KSA 3, Aph. 342, S. 571. 



70 
 

ersten Mal überhaupt der Name „Zoroaster“ alias Zarathustra im Werk 

des Philosophen auftaucht, und zwar in bedeutendem Kontext:           

 

„Die Parsis haben eine unerklärliche Scheu vor Licht und Feuer; die 

einzigen Orientalen, die nicht rauchen, sie hüten sich ein Licht aus-

zublasen. 

Die Religion des Zoroaster hätte, wenn Darius nicht überwunden 

wäre, Griechenland beherrscht.“114 

 

Nietzsches Nachlassfragment entpuppt sich dabei als eine Paraphrase aus 

Müllers Beiträge(n) zur vergleichenden Religionswissenschaft, die der 

Philosoph, wie bereits im Zusammenhang mit dem Diktum vom „Tod Got-

tes“, dem „Ende der Religion“ und dem „Sterben der Götter“ ersichtlich 

wurde, zwischen September 1870 und Januar 1871, eifrig gelesen, exzer-

piert und kommentiert hat. Im zweiten Teil des VIII. Kapitels Die heutigen 

Parsis (1862) lesen wir bei Müller die Zeilen: 

 

„Diejenigen Parsis aber, die wirklich aufrichtig sind, und der An-

sicht, dass sie der Sonne und dem Feuer göttliche Ehre erweisen, 

am eifrigsten widersprechen, gestehen doch zu, dass jeder Parsi 

eine unerklärliche Scheu vor Licht und Feuer empfindet. Das Fac-

tum, dass die Parsis die einzigen Orientalen sind, die nicht rau-

chen, ist höchst bezeichnend, und die meisten von ihnen vermei-

den es gern, ein Licht auszublasen. Ein derartiges Gefühl ist schwer 

zu erklären, es scheint sich aber mit dem vergleichen zu lassen, 

welches viele Christen vor dem Kreuz hegen. Sie beten das Kreuz 

nicht an, haben aber eine gewisse Verehrung dafür, und es ist mit 

einigen von ihren heiligsten Gebräuchen verknüpft. 

Wenn uns nun auch die meisten Parsis sagen können, was sie nicht 

anbeten, so können nur sehr wenige auf die Frage, was sie denn 

glauben und verehren, eine bestimmte Antwort geben. Ihre Pries-

ter würden wahrscheinlich erklären, dass sie Ormuzd verehren, 

 
114 Nietzsche, Friedrich, Nachgelassene Fragmente September 1870-Januar 

1871, a.a.O., KSA 7, S. 106, 5 [54]. 



71 
 

und an seinen Propheten Zoroaster glauben, und würden sich auf 

das Zendavesta berufen, das das Wort Gottes enthält, wie Ormuzd 

es Zoroaster geoffenbart hat. Forscht man aber weiter, so müssen 

sie zugestehen, dass sie von den heiligen Schriften, an die sie nach 

ihrer Behauptung noch glauben, kein Wort verstehen, und dass sie 

für ihren Glauben, dass Zoroaster ein gottgesandter Prophet, und 

kein Betrüger ist, gar keine Gründe vorbringen können.“115 

 

Und im ersten Teil des VIII. Kapitels Die heutigen Parsis schreibt der Reli-

gionswissenschaftler über Darius alias Dareios I. (549 v. Chr.-486 v. Chr.), 

den Großkönig des persischen Achämenidenreiches und dessen Invasi-

onsversuch Griechenlands, der 490 v. Chr. in der Schlacht von Marathon 

genauso scheiterte wie zehn Jahre später sein Sohn, Nachfolger und zu-

gleich ägyptische Pharao Xerxes I. (um 519-465) in der Schlacht von Sala-

mis: 

 

„Hätten die Griechen die Schlachten bei Marathon und Salamis 

verloren und sich Persien unterwerfen müssen, dann wäre die 

Staatsreligion vom Reich des Cyrus, der Dienst Ormuzds, die Reli-

gion der gesammten civilisirten Welt geworden. […] Hätte also 

Darius durch ‚die Gnade Auramazdas‘ die Freiheit Griechenlands 

vernichtet, so hätte wahrscheinlich der reinere Glaube Zoroasters 

die olympischen Fabeln verdrängt.“116 

 

Müller attestiert dem Zoroastrismus hier einen „reineren Glauben“, weil 

es sich um einen Monotheismus gehandelt habe, also – seinem eigenen 

evolutionistischen Konzept zufolge – um eine Weiter- und Höherentwick-

lung der Religionen, das heißt konkret um eine der Mythologie und dem 

Polytheismus Griechenlands weitaus überlegene Religionsform. (Selbst 

einen „Ideenaustausch“, einen „Verkehr zwischen den Anhängern der 

 
115 Müller, Max, Essays, Erster Band, Beiträge zur vergleichenden Religionswis-

senschaft, a.a.O., S. 152 f.  

116  Ebd., S. 145.  



72 
 

Genesis und den Anhängern des Avesta“117 schließt Müller in seiner Aus-

einandersetzung mit dem deutschen Iranisten und Zendavesta-Kenner, 

Friedrich Spiegel (1820-1905), und seiner transkulturellen These, nicht 

gänzlich aus!) Damit widerspricht der Religionswissenschaftler aber zu-

gleich der nicht nur seinerzeit – communi consensu – weit verbreiteten 

Ansicht, dass der Schlacht von Marathon eine welthistorische Bedeutung 

zukäme, weil sie einen Erfolg des Abendlandes gegen die orientalische 

Despotie markiere.  

Dass Nietzsche just diesen Müller-Passus exzerpiert hat, mag daran lie-

gen, dass die „Hypothese eines Siegs der Perser über die Griechen… 

Nietzsche fasziniert zu haben (scheint), und zwar in Hinsicht auf deren 

religiöse Entwicklung.“118, mutmaßt Mazzino Montinari in seinem Buch 

Nietzsche lesen von 1982, fügt aber hinzu: „Doch bleibt diese Hypothese 

beim Ansatz, sie gehört vielmehr in den Zusammenhang von Nietzsches 

Überlegungen über die Griechen in der entscheidenden Zeit vor und nach 

den Perserkriegen. Die Perser mit ihrem großen Reich sind kein Volk der 

Kultur (nach dem Schema Friedrich August Wolfs). Doch wäre es nach 

Nietzsche viel glücklicher gewesen, wenn die Perser und nicht gerade die 

Römer über die Griechen Herr geworden wären.“119     

Aber in Nietzsches Nachlass findet sich noch ein weiteres auf den Zo-

roastrismus, genauer gesagt, auf dessen religiöse Grundzüge gemünztes 

bedeutsames Fragment: 

 

„,Der Parsi glaubt an einen Gott, an den er seine Gebete richtet: 

Seine Moral – Reinheit der Gedanken, der Worte, der Handlungen. 

Er glaubt an die Strafe des Bösen, Belohnung des Guten, er erwar-

tet seine Sündenvergebung von der Gnade Gottes.‘“120 

 
117  Müller, Max, Essays, Erster Band, Beiträge zur vergleichenden Religionswis-

senschaft, a.a.O., Kap. VII. Genesis und Zendavesta (1864), S. 136. 

118  Montinari, Mazzino, Nietzsche lesen, Walter de Gruyter, Berlin/New York 

1982, S. 79.  

119  Ebd.  

120 Nietzsche, Friedrich, Nachgelassene Fragmente September 1870-Januar 

1871, a.a.O., KSA 7, S. 106 f., 5 [55].  


