
Alber 48596 / p. 3 /4.11.

Barbara Weber

Philosophieren
mit Kindern
zum Thema
Menschenrechte
Vernunft und Mitgefühl
als Grundvoraussetzungen
einer demokratischen
Dialogkultur

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber 48596 / p. 4 /4.11.

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2013
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise Föhren
Herstellung: Customized Business Services GmbH, Erfurt

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48596



Alber 48596 / p. 5 /4.11.

Für Prof. Dr. Eva Marsal und
Prof. Dr. Takara Dobashi,

gewidmet in Dankbarkeit und Freundschaft



Alber 48596 / p. 6 /4.11.



Alber 48596 / p. 7 /4.11.

Inhalt

Einleitende Gedanken:
Für eine »Kultivierung der Menschenrechte« –
Probleme, Perspektiven und Prognosen . . . . . . . . . . . . . 11

1. Forschungsstand zur Menschenrechtsbildung . . . . . . . . 17
1.1 Menschenrechtsbildung zwischen Werte- und Demokratie-

erziehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
1.2 Kontextspezifische Probleme der Werte- und Demokratie-

bildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
1.3 Problemkontext und Herausforderungen der Menschen-

rechtsbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
1.4 Materialien zur Menschenrechtsbildung: Trends und

Zielsetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
1.5 Fazit und Forschungdesiderat: Menschenrechtsbildung

im Fokus von Vernunft und Mitgefühl . . . . . . . . . . 33

2. Schlüsselkompetenzen der Menschenrechtsbildung:
bildungspolitische Notwendigkeiten und entwicklungs-
psychologische Grundbedingungen . . . . . . . . . . . . . 38

2.1 Kommunikative Vernunft und politische Rationalität . . . 38
2.1.1 Vernunft und Rationalität in der Politischen Bildung 39
2.1.2 Kommunikative Vernunft und die Entwicklung von

Moral: das Stufenmodell von L. Kohlberg . . . . . . 44
2.1.3 Fazit: inhaltliche und methodische Erweiterungen des

Kohlberg-Modells . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
2.2 Mitgefühl . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69

2.2.1 Entwicklungspsychologische Grundlagen . . . . . . 70
2.2.2 Ansätze und Projekte zur Förderung von Mitgefühl . 74
2.2.3 Fazit: Forschungsdesiderat für eine sinnesfundierte

Förderung von Mitgefühl . . . . . . . . . . . . . . 82

7



Alber 48596 / p. 8 /4.11.

2.3 Fazit: inhaltliche und methodische Ausrichtung des
Bildungsmodells . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
2.3.1 Kernkompetenzen . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
2.3.2 Methodische Konsequenzen: Anwendung primärer

philosophischer Methoden zur Vernunfts- und Mit-
gefühlsförderung innerhalb des Bildungsprojektes . 92

3. Das Bildungsprojekt »Philosophieren mit Kindern«:
die Kultivierung von Vernunft und Mitgefühl im Hinblick
auf eine zeitgemäße Menschenrechtsbildung . . . . . . . . 94

3.1 Aktuelle Denkansätze, empirische Arbeiten und Methoden
des »Philosophierens mit Kindern« . . . . . . . . . . . . 94
3.1.1 Internationale Institutionen und Ansätze des

»Philosophierens mit Kindern« . . . . . . . . . . . 97
3.1.2 »Philosophieren mit Kindern« in der politischen

Bildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
3.1.3 »Philosophieren mit Kindern« und die Förderung des

kritischen, kreativen und mitfühlenden Denkens . . 110
3.1.4 Desideratum und konzeptionelle Erweiterung für ein

Bildungsprojekt zur Menschenrechtbildung . . . . . 126
3.2 Theoretisches Fundament des Bildungskonzeptes

»Philosophieren mit Kindern« . . . . . . . . . . . . . . . 128
3.2.1 Philosophisch-politische Dimensionen der Kindheit . 129

a. Kindsein als politischer »Akt« . . . . . . . . . . 129
b. Kinder philosophieren – Überforderung oder

pädagogische Notwendigkeit? . . . . . . . . . . 137
c. Das Kind in der Menschenrechtsbildung . . . . . 138

3.2.2 Philosophieren als politische Praxis . . . . . . . . . 139
a. Philosophiebegriff: Philosophieren als Tätigkeit . 139
b. Philosophische Anhaltspunkte: Inhalte, Methoden

und Haltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 155
c. Der philosophische Prozess: Staunen-Fragen,

Denken-Fühlen-Sprechen, Werten-Handeln . . . 158
3.2.3 Vernunft und Mitgefühl im philosophischen Prozess:

die drei Formen des Denkens nach Matthew Lipman . 161
a. Vom critical thinking zur kommunikativen

Vernunft (Habermas) . . . . . . . . . . . . . . 162
b. Vom creative thinking zur sozialen Utopie (Rorty) 165
c. Vom caring thinking zum Mitgefühl (Rorty) . . 166

8

Inhalt



Alber 48596 / p. 9 /4.11.

3.3 Philosophische Inhalte: Quellen zum Staunen und Fragen . 168
3.3.1 Die Bedeutung des Staunens und Fragens . . . . . . 168
3.3.2 Hermeneutisch-phänomenologische Zugänge zum

Staunen und Fragen . . . . . . . . . . . . . . . . . 170
3.3.3 Bedeutung für die Kultivierung der Menschenrechte 175
3.3.4 Didaktische Anregungen . . . . . . . . . . . . . . 176

3.4 Philosophische Methoden: Hilfen zum Denken, Fühlen und
Sprechen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
3.4.1 Philosophieren als Methode: thematische Einführung 179
3.4.2 Die Community of Inquiry als Dialoggemeinschaft . 181

a. Theoretische Grundlegung . . . . . . . . . . . . 181
b. Didaktischer Leitfaden . . . . . . . . . . . . . . 184

3.4.3 Methodenspezifische Erweiterungen der Community
of Inquiry zur Kultivierung von Mitgefühl und
kommunikativer Vernunft . . . . . . . . . . . . . 191
a. Phänomenologie (Husserl/Merleau-Ponty):

die Sensibilisierung des Mitgefühls durch die
Kultivierung der Sinne . . . . . . . . . . . . . 192

b. Philosophische Hermeneutik (Gadamer):
vom verstehenden Perspektivenwechsel zur
kontextsensiblen Verantwortungsethik . . . . . 196

c. Dialektik und Analytik (Habermas):
abstrakter Perspektivenwechsel zwischen Einheit
und Differenz . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202

d. Spekulation (Rorty): von der Hoffnung zur
Innovation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

e. Exkurs zur Ironie (Rorty): vom individuellen
Wachstum zur sozialen Freiheit . . . . . . . . . 207

3.5 Philosophische Haltung: Möglichkeiten des Wertens und
Handelns . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 208
3.5.1 Zum Verhältnis zwischen Theorie und Praxis:

Philosophietheoretische Vorüberlegungen . . . . . 211
a. Die Philosophie als Lebenspraxis in der Antike . 211
b. Die Hermeneutik als Tätigkeit . . . . . . . . . . 214

3.5.2 Philosophische Haltungen und Tugenden:
die praxisgeleitete Kultivierung der Menschenrechte 218

3.5.3 Didaktischer Leitfaden: der Übergang von der
Community of Inquiry zur Community of Action . 221

9

Inhalt



Alber 48596 / p. 10 /4.11.

4. Zum Abschluss: exemplarischer Versuch der Didaktisierung
der Dialogmodelle von Jürgen Habermas und Richard Rorty . 225

4.1 Für eine Schule des Mitgefühls nach Richard Rorty . . . . 226
a. Philosophiebegriff und die Bedeutung der Philosophie

im öffentlichen Raum: theoretische Rechtfertigung
für die Didaktisierung im Hinblick auf die Menschen-
rechtsbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226

b. Didaktischer Leitfaden . . . . . . . . . . . . . . . . . 229
4.2 Für die Kultivierung einer idealen Diskurssituation nach Jürgen

Habermas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233
a. Philosophiebegriff und die Bedeutung der Philosophie

im öffentlichen Raum: theoretische Rechtfertigung für
die Didaktisierung im Hinblick auf die Menschen-
rechtsbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233

b. Didaktischer Leitfaden . . . . . . . . . . . . . . . . . 236

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 239

10

Inhalt



Alber 48596 / p. 11 /4.11.

Einleitende Gedanken:
Für eine »Kultivierung der Menschenrechte« –
Probleme, Perspektiven und Prognosen

Die Frage, welche Antwort die Philosophie heute angesichts der Pro-
blematik transkulturell eingeforderter Solidarität geben kann bzw. was
eine plurale Gesellschaft im Innersten zusammenzuhalten vermag,
wird sehr unterschiedlich beantwortet und mündet oftmals in einem
Gegensatz von Vernunft und Mitgefühl:1 Die Anerkennung des Per-
sonseins des Anderen sowie das mitfühlende Verstehen seines In-der-
Welt-Seins sind Voraussetzungen für das Eintreten in einen rationalen
Diskurs. Rationale und demokratische Entscheidungen sind hingegen
dann zentral, wenn es um die Art und Weise der positiven Rechtswirk-
lichkeit auf nationaler oder internationaler Ebene geht. »Allgemeiner
gesagt, ist jede Form und jedes Verfahren sozialer Akzeptanz solange
undemokratisch, wie es sich nicht um offene Diskurse handelt, die alle
Meinungen zum Zuge kommen lassen.«2 Wie aber können wir er-
warten, dass Menschen aller Kulturen dazu bereit sind, einen solchen
offenen Dialog zu wagen, d. i. ein Diskurs, welcher die Fehlbarkeit der
eigenen Kultur, Weltanschauungen oder Identität in Frage stellen
könnte?

Ein Blick auf die gegenwärtige Situation der konkreten Einset-
zung der Menschenrechte zeigt, dass sich die sozialen, ökonomischen

11

1 In meinem Buch »Vernunft, Mitgefühl, Körperlichkeit: Eine phänomenologische Re-
konstruktion des politischen Raumes«, Freiburg 2013, wird aufgezeigt, dass kommuni-
kative Vernunft und Mitgefühl sich nicht ausschließen, sondern vielmehr einander be-
dingen. Das Mitgefühl geht dabei sowohl konzeptionell als auch genetisch der
kommunikativen Vernunft voraus. Beide sind ferner an die Leiblichkeit des Menschen
rückgebunden: a. Das Mitgefühl ist Voraussetzung dafür, dass wir überhaupt eine ethi-
sche Konfliktsituation wahrnehmen und diese beheben möchten. b. Kommunikative
Vernunft ist abhängig von der Fähigkeit zum Perspektivenwechsel innerhalb eines leib-
lich konstituierten intersubjektiven Raums.
2 F. I. Michelmann, Bedürfen Menschenrechte demokratischer Legitimation?, in:
H. Brunkhorst, W. R. Köhler, M. Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte.
Menschenrechte, Demokratie und internationale Politik, Frankfurt am Main 1999, 53.



Alber 48596 / p. 12 /4.11.

und kulturellen Menschenrechte im Gegensatz zu den politischen Frei-
heitsrechten nur sehr langsam realisieren. Quinteroz-Yanez sieht den
Grund hierfür darin, dass es einen Gegensatz gibt zwischen einerseits
der bürgerlich-individualistischen Auffassung von Rechten und Frei-
heiten, welche allen Menschen zustehen, und andererseits einer his-
torisch-materialistischen Interpretation dieser Rechte und Freiheiten
als »kontingentes Phänomen des Überbaus«, der von dieser Wirklich-
keit bestimmt wird.3 Rechte wie soziale Sicherheit, körperliche und
geistige Gesundheit u.Ä. werden für immer weniger Menschen zu-
gänglich und die Kluft zwischen Privilegierten und Marginalisierten
vergrößert sich. Dadurch werden insbesondere in Ländern der Dritten
Welt fundamentale Rechte verletzt. »Alle Menschenrechte und Grund-
freiheiten sind unteilbar und wechselseitig voneinander abhängig. Sie
verdienen gleiche Aufmerksamkeit und dringliche Beachtung […]. Die
volle Verwirklichung der bürgerlichen und politischen Rechte ohne
Verwirklichung der wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte
ist unmöglich; die Erzielung dauerhafter Fortschritte […] ist abhängig
von einer vernünftigen und wirksamen nationalen und internationalen
Politik der wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung.«4 Eine ähnliche
Interpretation der Problematik wird aus philosophischer Perspektive
u.a. durch Richard Rorty vertreten. Für ihn ist eine Menschenrechts-
kultur nur dort möglich, wo bereits gewisse soziale Sicherheiten ge-
geben sind, d. h. »Menschen genug Zeit haben, um einander zuzu-
hören«.5 Erst hieraus kann sich eine wechselseitige Anerkennung
verschiedener Kulturen in ihrem Menschsein entfalten.6 Dies ist auch
die Voraussetzung dafür, dass Kulturen überhaupt mit illokutionärer
Absicht in einen verstehenden Dialog treten. Eine demokratische Legi-
timierung von Menschenrechten hält Rorty selbst hingegen für nicht

12

Einleitende Gedanken

3 Vgl. J. C. Quinteroz-Yanez, 1990, 620, zit. nach: C. Lohrenscheit, Das Recht auf Men-
schenrechtsbildung. Grundlagen und Ansätze einer Pädagogik der Menschenrechte. Mit
einer Studie über aktuelle Entwicklungslinien der »Human Rights Education« in Süd-
afrika, Frankfurt 2004, 304.
4 Vgl. die Resolution der Generalversammlung der Vereinten Nationen 32/130, 1977.
5 Vgl. R. Rorty, Menschenrechte, Rationalität und Empfindsamkeit, in: Wahrheit und
Fortschritt, Frankfurt am Main 2000, 258f.
6 Rorty verweist immer wieder darauf, dass es ihm dabei nicht um die Anerkennung
irgendeiner »Essenz des Menschseins« geht, sondern vielmehr um ein eher kreatürli-
ches Mitgefühl mit dem Anderen.



Alber 48596 / p. 13 /4.11.

unbedingt notwendig, weil er davon ausgeht, dass wir zu Menschen,
mit denen wir uns solidarisch fühlen, ohnehin »nett« sind.7

Rortys philosophischer »Gegenspieler« Jürgen Habermas sieht
hingegen den positiven Rechtscharakter der Menschenrechte (in Form
einer demokratischen Anerkennung) als Voraussetzung dafür, dass die
konkreten Inhalte solcher Rechte global anerkannt und im Notfall auch
vermittels Sanktionen durchgesetzt werden können. Habermas fun-
diert seinen Ansatz deshalb, und im Gegensatz zu Rorty, in einem le-
bensweltlich verankerten intersubjektiven Wahrheitsbegriff: Soziale
Wahrheiten müssen sich zunächst im Dialog und schließlich in der
Praxis bewähren. Er widerspricht damit Rortys pragmatischem Ansatz
nicht inhaltlich, sondern verlagert seine Argumentation auf eine ande-
re epistemologische Ebene.8

Dieser Konflikt zwischen Rorty und Habermas macht auf eine
wichtige Unterscheidung aufmerksam:9 a. der abstrakte Begriff als
»Idee der Menschenrechte« (d. i. die Anerkennung des Personseins des
Anderen durch Solidarität oder Mitgefühl) einerseits und b. die tat-
sächliche Durchsetzung inhaltlich gesetzter Rechte durch eine positive
Verankerung in verschiedenen Ländern andererseits. Hieraus resultiert
die Frage, ob Menschenrechte demokratische Entscheidungen erst er-
möglichen oder solche Rechte aus demokratischen Dialogen hervor-
gehen. Ersteres entspricht einer liberalen, Zweiteres einer kommunita-
ristischen Lesart.10

Das hier vorliegende Buch ist Bestandteil eines größeren For-

13

Einleitende Gedanken

7 Vgl. ebd.
8 Vgl. hierzu meine Veröffentlichung im Verlag Karl Alber (Freiburg 2013): »Zwischen
Vernunft und Mitgefühl: Jürgen Habermas und Richard Rorty im Dialog über Wahr-
heit, politische Kultur und Menschenrechte«.
9 Vgl. zu dieser Unterscheidung auch F. I. Michelmann, Bedürfen Menschenrechte einer
demokratischer Legitimation?, in: M. Lutz-Bachmann, H. Brunkhorst, W. R. Köhler
(Hg.), Recht auf Menschenrechte – Menschenrechte, Demokratie und internationale
Politik, Frankfurt am Main 1999, 52.
10 Rorty nimmt hierzu nur im Vorübergehen Stellung, weil es ihm grundsätzlich um
die Kultivierung einer dialogisch konstruierten Gesellschaft geht, in welcher Objektivi-
tät durch Solidarität und Rationalität durch Mitgefühl ersetzt werden. Aus diesem
Grund spielen für ihn die genauen Inhalte der Menschenrechte keine gewichtige Rolle.
Rationale Diskurse sind für ihn nichts anderes als der Versuch, seine Sichtweise so
kohärent wie möglich darzustellen. Habermas plädiert hingegen für die Gleichzeitigkeit
von Demokratie und Menschenrechten, betont aber, dass die demokratische Einigung
auf die Inhalte solcher Rechte erst ihre Legitimität begründet. Ein »Nebenprodukt«
solcher Diskurse ist für ihn die Solidarität.



Alber 48596 / p. 14 /4.11.

schungsprojekts, innerhalb dessen untersucht wurde, inwieweit die
respektiven Konzeptionen von Jürgen Habermas (kommunikative Ver-
nunft) und Richard Rorty (Mitgefühl) einander nicht widersprechen,
sondern vielmehr vermittels des leiblichen In-der-Welt-Seins des
Menschen einander bedingen und voraussetzen. Die Ergebnisse dieser
Untersuchungen wurden zeitgleich zum hier vorliegenden Buch im
Verlag Karl Alber veröffentlicht. Die Titel lauten: »Zwischen Vernunft
und Mitgefühl: Jürgen Habermas und Richard Rorty im Dialog über
Wahrheit, politische Kultur und Menschenrechte« sowie »Vernunft,
Mitgefühl und Körperlichkeit: Eine phänomenologische Rekonstrukti-
on des politischen Raumes«. Quintessenz für das hier entwickelte Bil-
dungsprojekts ist, dass der Idee der Menschenrechte, im Sinne der An-
erkennung der Unvertretbarkeit und Einzigartigkeit des Anderen,
immer schon ein mitfühlendes Interesse am Anderen vorausgehen
muss, damit Menschen überhaupt mit illokutionärer Absicht in eine
öffentliche Sprechsituation eintreten. Wenn es jedoch um die konkre-
ten Inhalte geht, so erlangen diese nur in Abhängigkeit von einer de-
mokratischen Abstimmung Legitimität, d. i. durch rationale Diskurse.11

Diese Auseinandersetzung verweist jedoch auf ein komplexes
Problem: Forderungen nach reziproker Anerkennung, demokratischen
Vermittlungsprozessen und transkultureller Solidarität bauen auf
einem langen und intensiven politischen Bildungsprozess auf, welcher
solchen demokratischen Verhandlungen immer schon vorangegangen
sein muss. Aus diesem Grund genügt es nicht, ein Recht auf kulturelle
bzw. personale Anerkennung zu fordern, insofern Kulturen insular
und unabhängig von den globalen Entwicklungsprozessen durch-
gesetzt oder erhalten werden sollen. Um Menschen eine freiheitliche
und originäre Aneignung von Kultur in einer multikulturellen Gesell-
schaft zu ermöglichen, muss kulturelle Identität in Auseinanderset-
zungen mit verschiedenen Kulturen frühzeitig generiert werden. Erst
aus einer solchen »dialogischen Blickwinkelpädagogik« generiert sich
individuelle bzw. kulturelle Identität nicht gegen, sondern mit und
durch Andere. Identität wird als kontinuierlicher Prozess solcher Über-
lagerungen von Fremdheit und Ähnlichkeit gesehen; d. h. dialogische
Identitätsbildung wird zur wesentlichen Zielsetzung der politischen
Kultur und umfasst den generalisierten Perspektivenwechsel ebenso

14

Einleitende Gedanken

11 Vgl. B. Weber, Zwischen Vernunft und Mitgefühl, a. a. O.



Alber 48596 / p. 15 /4.11.

wie die Sensitivierung für Ähnlichkeiten und Andersheit durch Mit-
gefühl und Sprache.

Was bedeutet aber diese Einsicht für die Kultivierung eines Men-
schenrechtsbewusstseins in Kindern? Ist es möglich, rationale Dialog-
fähigkeit und Mitgefühl parallel zu kultivieren bzw. bedingen diese
sich unter Umständen sogar gegenseitig? Diese Fragen sind Gegen-
stand des vorliegenden Bandes, in welchem versucht wird, eine theo-
retische Konzeption einer zeitgemäßen Menschenrechtsbildung zu
entwerfen. Bildungstheoretisch wird hierfür der amerikanische Prag-
matismus (insbesondere John Dewey) als Ausgangspunkt gewählt, um
die gesellschaftspolitische Aufgabe der Philosophie als Demokratiebil-
dung neu zu bestimmen. Aus diesem theoretischen Ansatz wird das
»Philosophieren mit Kindern« als Mittel der Demokratiebildung und
Dialogkompetenz abgeleitet und durch einige praktikable Vorschläge
gezeigt, wie hierdurch eine lebensweltliche Reproduktion der demo-
kratischen Grundhaltung unterstützt und kultiviert werden kann.

Selbstverständlich geht es dabei nicht um die Vermittlung eines
inhaltlichen Katalogs an Menschenrechten, sondern zuallererst um die
Kultivierung eines dialogisch verstandenen politischen Raumes, d. i. in
seiner Funktion der Ermöglichung von Freiheit und Identität. Hierzu
gehören die gegenseitige Anerkennung, der reziproke Perspektiven-
wechsel sowie das empathische Verstehen des Anderen in seinem Aus-
druck. Das Ziel ist, alle Kommunikationsteilnehmer in ihrem Person-
sein anzuerkennen sowie Identitätsentwicklung nicht antithetisch,
sondern thetisch als dialogischen Prozess zu begreifen. Ferner wird ver-
sucht, Kinder auf die tatsächliche Einigung auf konkrete Inhalte im
sozialen Miteinander vorzubereiten. Konflikte gehören zu diesem Pro-
zess genauso wie die konstruktive Kritik am eigenen Denken sowie am
Denken des Anderen. Zur besseren Lesbarkeit werde ich alternativ zum
Ausdruck »Kultivierung eines Bewusstseins für Menschenrechte« auch
»Menschenrechtsbildung« bedeutungssynonym verwenden.

15

Einleitende Gedanken



Alber 48596 / p. 16 /4.11.


