Barbara Weber

Philosophieren
mit Kindern
zum Thema
Menschenrechte

Vernunft und Mitgefiihl
als Grundvoraussetzungen
einer demokratischen
Dialogkultur

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2013
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise Fohren
Herstellung: Customized Business Services GmbH, Erfurt

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48596



Fiir Prof. Dr. Eva Marsal und
Prof. Dr. Takara Dobashi,

gewidmet in Dankbarkeit und Freundschaft






Inhalt

Einleitende Gedanken:
Fiir eine »Kultivierung der Menschenrechte« —
Probleme, Perspektiven und Prognosen . . . . . . . ... ...

1.
11

1.2

1.3

14

1.5

2.1

2.2

Forschungsstand zur Menschenrechtsbildung . . . . . . . .
Menschenrechtsbildung zwischen Werte- und Demokratie-
erzichung . . . . ... ... ... L.
Kontextspezifische Probleme der Werte- und Demokratie-
bildung . . . ... ...
Problemkontext und Herausforderungen der Menschen-
rechtsbildung . . . . . ... ... ... L.
Materialien zur Menschenrechtsbildung: Trends und
Zielsetzungen . . . . . ... ...
Fazit und Forschungdesiderat: Menschenrechtsbildung

im Fokus von Vernunft und Mitgefihl . . ... ... ..

Schliisselkompetenzen der Menschenrechtsbildung:
bildungspolitische Notwendigkeiten und entwicklungs-
psychologische Grundbedingungen . . . . . . . . ... ..
Kommunikative Vernunft und politische Rationalitit
2.1.1 Vernunft und Rationalitit in der Politischen Bildung
2.1.2 Kommunikative Vernunft und die Entwicklung von
Moral: das Stufenmodell von L. Kohlberg . . . . . .
2.1.3 Fazit: inhaltliche und methodische Erweiterungen des
Kohlberg-Modells . . . . . .. ... ... .....
Mitgefihl . . . ... ... ... oo
2.2.1 Entwicklungspsychologische Grundlagen . . . . . .
2.2.2 Ansitze und Projekte zur Férderung von Mitgefiihl .
2.2.3 Fazit: Forschungsdesiderat fiir eine sinnesfundierte
Forderung von Mitgefiihl . . . . . ... ... ...

11

17

17

19

25

32

33

38
38
39

44

53
69
70
74



Inhalt

2.3 Fazit: inhaltliche und methodische Ausrichtung des
Bildungsmodells . . . . . ... ... ... ...
2.3.1 Kernkompetenzen . .. ... ...........
2.3.2 Methodische Konsequenzen: Anwendung primérer

philosophischer Methoden zur Vernunfts- und Mit-
gefiihlsforderung innerhalb des Bildungsprojektes

3. Das Bildungsprojekt »Philosophieren mit Kindern«:
die Kultivierung von Vernunft und Mitgefiihl im Hinblick
auf eine zeitgemaBe Menschenrechtsbildung . . . . . . . .
3.1 Aktuelle Denkansitze, empirische Arbeiten und Methoden
des »Philosophierens mit Kindern« . . . . . .. ... ..
3.1.1 Internationale Institutionen und Ansitze des
»Philosophierens mit Kindern« . . . . . . . .. ..
3.1.2 »Philosophieren mit Kindern« in der politischen
Bildung . . . ... ... ... ...
3.1.3 »Philosophieren mit Kindern« und die Férderung des
kritischen, kreativen und mitfithlenden Denkens
3.1.4 Desideratum und konzeptionelle Erweiterung fiir ein
Bildungsprojekt zur Menschenrechtbildung . . . . .
3.2 Theoretisches Fundament des Bildungskonzeptes
»Philosophieren mit Kindern« . . . . . . .. ... ....
3.2.1 Philosophisch-politische Dimensionen der Kindheit .
a. Kindsein als politischer »Akt« . . . . . . .. ..
b. Kinder philosophieren — Uberforderung oder
piadagogische Notwendigkeit? . . . . ... ...
c¢. Das Kind in der Menschenrechtsbildung . . . . .
3.2.2 Philosophieren als politische Praxis . . . . . . . ..
a. Philosophiebegriff: Philosophieren als Titigkeit
b. Philosophische Anhaltspunkte: Inhalte, Methoden
undHaltung . . . . ... ... ... ... ...
c. Der philosophische Prozess: Staunen-Fragen,
Denken-Fiihlen-Sprechen, Werten-Handeln . . .
3.2.3 Vernunft und Mitgefiihl im philosophischen Prozess:
die drei Formen des Denkens nach Matthew Lipman .
a. Vom critical thinking zur kommunikativen
Vernunft (Habermas) . . . ... ... .. ...
b. Vom creative thinking zur sozialen Utopie (Rorty)
¢. Vom caring thinking zum Mitgefiihl (Rorty)

90
90

92

94

94

97
104
110
126
128
129
129
137
138
139
139
155
158
161
162

165
166



3.3

3.4

3.5

Inhalt

Philosophische Inhalte: Quellen zum Staunen und Fragen . 168
3.3.1 Die Bedeutung des Staunens und Fragens . . . . . . 168
3.3.2 Hermeneutisch-phinomenologische Zuginge zum
Staunenund Fragen . . . . . . ... ... ... .. 170
3.3.3 Bedeutung fiir die Kultivierung der Menschenrechte 175
3.3.4 Didaktische Anregungen . . . . . ... ... ... 176
Philosophische Methoden: Hilfen zum Denken, Fiihlen und
Sprechen . . . . ... ... 179

3.4.1 Philosophieren als Methode: thematische Einfiihrung 179
3.4.2 Die Community of Inquiry als Dialoggemeinschaft . 181
a. Theoretische Grundlegung . . . . . . ... ... 181
b. Didaktischer Leitfaden . . . . . . . . ... ... 184
3.4.3 Methodenspezifische Erweiterungen der Community
of Inquiry zur Kultivierung von Mitgefiihl und
kommunikativer Vernunft . . . .. ... ... .. 191
a. Phinomenologie (Husserl/Merleau-Ponty):
die Sensibilisierung des Mitgefiihls durch die
Kultivierung der Sinne . . . . . . . .. .. .. 192
b. Philosophische Hermeneutik (Gadamer):
vom verstehenden Perspektivenwechsel zur
kontextsensiblen Verantwortungsethik . . . . . 196
c. Dialektik und Analytik (Habermas):
abstrakter Perspektivenwechsel zwischen Einheit

und Differenz . . . . ... ... ... 202
d. Spekulation (Rorty): von der Hoffnung zur
Innovation . . . . . ... ... . L 204
e. Exkurs zur Ironie (Rorty): vom individuellen
Wachstum zur sozialen Freiheit . . . . . . . .. 207
Philosophische Haltung: Moglichkeiten des Wertens und
Handelns . . . ... ... ... ... .. ........ 208
3.5.1 Zum Verhiltnis zwischen Theorie und Praxis:
Philosophietheoretische Voriiberlegungen . . . . . 211
a. Die Philosophie als Lebenspraxis in der Antike . 211
b. Die Hermeneutik als Tatigkeit . . . . . . . ... 214

3.5.2 Philosophische Haltungen und Tugenden:

die praxisgeleitete Kultivierung der Menschenrechte 218
3.5.3 Didaktischer Leitfaden: der Ubergang von der

Community of Inquiry zur Community of Action . 221



Inhalt

4. Zum Abschluss: exemplarischer Versuch der Didaktisierung
der Dialogmodelle von Jiirgen Habermas und Richard Rorty .
4.1 Fir eine Schule des Mitgefiihls nach Richard Rorty . . . .
a. Philosophiebegriff und die Bedeutung der Philosophie
im 6ffentlichen Raum: theoretische Rechtfertigung
fiir die Didaktisierung im Hinblick auf die Menschen-
rechtsbildung . . . . . ... ...
b. Didaktischer Leitfaden . . . . . ... ... ... ...

225
226

229

4.2 Fir die Kultivierung einer idealen Diskurssituation nach Jiirgen

Habermas . . . . . ... ... ... ...........

a. Philosophiebegriff und die Bedeutung der Philosophie
im 6ffentlichen Raum: theoretische Rechtfertigung fiir
die Didaktisierung im Hinblick auf die Menschen-
rechtsbildung . . . . .. ... ...

b. Didaktischer Leitfaden . . . . . . ... ... ... ..

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . ... ...

10

233



Einleitende Gedanken:
Fir eine »Kultivierung der Menschenrechte« —
Probleme, Perspektiven und Prognosen

Die Frage, welche Antwort die Philosophie heute angesichts der Pro-
blematik transkulturell eingeforderter Solidaritit geben kann bzw. was
eine plurale Gesellschaft im Innersten zusammenzuhalten vermag,
wird sehr unterschiedlich beantwortet und miindet oftmals in einem
Gegensatz von Vernunft und Mitgefiihl:* Die Anerkennung des Per-
sonseins des Anderen sowie das mitfiihlende Verstehen seines In-der-
Welt-Seins sind Voraussetzungen fiir das Eintreten in einen rationalen
Diskurs. Rationale und demokratische Entscheidungen sind hingegen
dann zentral, wenn es um die Art und Weise der positiven Rechtswirk-
lichkeit auf nationaler oder internationaler Ebene geht. » Allgemeiner
gesagt, ist jede Form und jedes Verfahren sozialer Akzeptanz solange
undemokratisch, wie es sich nicht um offene Diskurse handelt, die alle
Meinungen zum Zuge kommen lassen.«> Wie aber konnen wir er-
warten, dass Menschen aller Kulturen dazu bereit sind, einen solchen
offenen Dialog zu wagen, d.i. ein Diskurs, welcher die Fehlbarkeit der
eigenen Kultur, Weltanschauungen oder Identitit in Frage stellen
konnte?

Ein Blick auf die gegenwirtige Situation der konkreten Einset-
zung der Menschenrechte zeigt, dass sich die sozialen, 6konomischen

' In meinem Buch »Vernunft, Mitgefiihl, Korperlichkeit: Eine phinomenologische Re-
konstruktion des politischen Raumes«, Freiburg 2013, wird aufgezeigt, dass kommuni-
kative Vernunft und Mitgefiihl sich nicht ausschlieen, sondern vielmehr einander be-
dingen. Das Mitgefiihl geht dabei sowohl konzeptionell als auch genetisch der
kommunikativen Vernunft voraus. Beide sind ferner an die Leiblichkeit des Menschen
riickgebunden: a. Das Mitgefiihl ist Voraussetzung dafiir, dass wir tiberhaupt eine ethi-
sche Konfliktsituation wahrnehmen und diese beheben méchten. b. Kommunikative
Vernunft ist abhéngig von der Fihigkeit zum Perspektivenwechsel innerhalb eines leib-
lich konstituierten intersubjektiven Raums.

2 EI. Michelmann, Bediirfen Menschenrechte demokratischer Legitimation?, in:
H. Brunkhorst, W. R. Kéhler, M. Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte.
Menschenrechte, Demokratie und internationale Politik, Frankfurt am Main 1999, 53.

11



Einleitende Gedanken

und kulturellen Menschenrechte im Gegensatz zu den politischen Frei-
heitsrechten nur sehr langsam realisieren. Quinteroz-Yanez sieht den
Grund hierfiir darin, dass es einen Gegensatz gibt zwischen einerseits
der biirgerlich-individualistischen Auffassung von Rechten und Frei-
heiten, welche allen Menschen zustehen, und andererseits einer his-
torisch-materialistischen Interpretation dieser Rechte und Freiheiten
als »kontingentes Phinomen des Uberbaus«, der von dieser Wirklich-
keit bestimmt wird.> Rechte wie soziale Sicherheit, korperliche und
geistige Gesundheit u.A. werden fiir immer weniger Menschen zu-
ginglich und die Kluft zwischen Privilegierten und Marginalisierten
vergroflert sich. Dadurch werden insbesondere in Landern der Dritten
Welt fundamentale Rechte verletzt. » Alle Menschenrechte und Grund-
freiheiten sind unteilbar und wechselseitig voneinander abhingig. Sie
verdienen gleiche Aufmerksambkeit und dringliche Beachtung [...]. Die
volle Verwirklichung der biirgerlichen und politischen Rechte ohne
Verwirklichung der wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte
ist unmoglich; die Erzielung dauerhafter Fortschritte [...] ist abhingig
von einer verniinftigen und wirksamen nationalen und internationalen
Politik der wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung.«* Eine dhnliche
Interpretation der Problematik wird aus philosophischer Perspektive
u.a. durch Richard Rorty vertreten. Fiir ihn ist eine Menschenrechts-
kultur nur dort moglich, wo bereits gewisse soziale Sicherheiten ge-
geben sind, d.h. »Menschen genug Zeit haben, um einander zuzu-
horen«.” Erst hieraus kann sich eine wechselseitige Anerkennung
verschiedener Kulturen in ihrem Menschsein entfalten. Dies ist auch
die Voraussetzung dafiir, dass Kulturen iiberhaupt mit illokutionirer
Absicht in einen verstehenden Dialog treten. Eine demokratische Legi-
timierung von Menschenrechten hilt Rorty selbst hingegen fiir nicht

3 Vgl.J. C. Quinteroz-Yanez, 1990, 620, zit. nach: C. Lohrenscheit, Das Recht auf Men-
schenrechtsbildung. Grundlagen und Ansiitze einer Piadagogik der Menschenrechte. Mit
einer Studie iiber aktuelle Entwicklungslinien der »Human Rights Education« in Siid-
afrika, Frankfurt 2004, 304.

* Vgl. die Resolution der Generalversammlung der Vereinten Nationen 32/130, 1977.
5 Vgl. R. Rorty, Menschenrechte, Rationalitit und Empfindsamkeit, in: Wahrheit und
Fortschritt, Frankfurt am Main 2000, 258 f.

¢ Rorty verweist immer wieder darauf, dass es ihm dabei nicht um die Anerkennung
irgendeiner »Essenz des Menschseins« geht, sondern vielmehr um ein eher kreatiirli-
ches Mitgefiithl mit dem Anderen.

12



Einleitende Gedanken

unbedingt notwendig, weil er davon ausgeht, dass wir zu Menschen,
mit denen wir uns solidarisch fithlen, ohnehin »nett« sind.”

Rortys philosophischer »Gegenspieler« Jiirgen Habermas sieht
hingegen den positiven Rechtscharakter der Menschenrechte (in Form
einer demokratischen Anerkennung) als Voraussetzung dafiir, dass die
konkreten Inhalte solcher Rechte global anerkannt und im Notfall auch
vermittels Sanktionen durchgesetzt werden koénnen. Habermas fun-
diert seinen Ansatz deshalb, und im Gegensatz zu Rorty, in einem le-
bensweltlich verankerten intersubjektiven Wahrheitsbegriff: Soziale
Wahrheiten miissen sich zunichst im Dialog und schlieflich in der
Praxis bewihren. Er widerspricht damit Rortys pragmatischem Ansatz
nicht inhaltlich, sondern verlagert seine Argumentation auf eine ande-
re epistemologische Ebene.®

Dieser Konflikt zwischen Rorty und Habermas macht auf eine
wichtige Unterscheidung aufmerksam:® a. der abstrakte Begriff als
»Idee der Menschenrechte« (d.i. die Anerkennung des Personseins des
Anderen durch Solidaritit oder Mitgefiihl) einerseits und b. die tat-
sichliche Durchsetzung inhaltlich gesetzter Rechte durch eine positive
Verankerung in verschiedenen Landern andererseits. Hieraus resultiert
die Frage, ob Menschenrechte demokratische Entscheidungen erst er-
moglichen oder solche Rechte aus demokratischen Dialogen hervor-
gehen. Ersteres entspricht einer liberalen, Zweiteres einer kommunita-
ristischen Lesart.1°

Das hier vorliegende Buch ist Bestandteil eines grofleren For-

7 Vgl. ebd.

8 Vgl. hierzu meine Veroffentlichung im Verlag Karl Alber (Freiburg 2013): »Zwischen
Vernunft und Mitgefiihl: Jiirgen Habermas und Richard Rorty im Dialog iiber Wahr-
heit, politische Kultur und Menschenrechte«.

° Vgl. zu dieser Unterscheidung auch . I. Michelmann, Bediirfen Menschenrechte einer
demokratischer Legitimation?, in: M. Lutz-Bachmann, H. Brunkhorst, W. R. Kéhler
(Hg.), Recht auf Menschenrechte — Menschenrechte, Demokratie und internationale
Politik, Frankfurt am Main 1999, 52.

10 Rorty nimmt hierzu nur im Voriibergehen Stellung, weil es ihm grundsitzlich um
die Kultivierung einer dialogisch konstruierten Gesellschaft geht, in welcher Objektivi-
tit durch Solidaritit und Rationalitit durch Mitgefiihl ersetzt werden. Aus diesem
Grund spielen fiir ihn die genauen Inhalte der Menschenrechte keine gewichtige Rolle.
Rationale Diskurse sind fiir ihn nichts anderes als der Versuch, seine Sichtweise so
kohérent wie moglich darzustellen. Habermas plédiert hingegen fiir die Gleichzeitigkeit
von Demokratie und Menschenrechten, betont aber, dass die demokratische Einigung
auf die Inhalte solcher Rechte erst ihre Legitimitdt begriindet. Ein »Nebenprodukt«
solcher Diskurse ist fiir ihn die Solidaritit.

13



Einleitende Gedanken

schungsprojekts, innerhalb dessen untersucht wurde, inwieweit die
respektiven Konzeptionen von Jiirgen Habermas (kommunikative Ver-
nunft) und Richard Rorty (Mitgefiihl) einander nicht widersprechen,
sondern vielmehr vermittels des leiblichen In-der-Welt-Seins des
Menschen einander bedingen und voraussetzen. Die Ergebnisse dieser
Untersuchungen wurden zeitgleich zum hier vorliegenden Buch im
Verlag Karl Alber veroffentlicht. Die Titel lauten: »Zwischen Vernunft
und Mitgefiihl: Jiirgen Habermas und Richard Rorty im Dialog iiber
Wahrheit, politische Kultur und Menschenrechte« sowie »Vernunft,
Mitgefiihl und Kérperlichkeit: Eine phanomenologische Rekonstrukti-
on des politischen Raumes«. Quintessenz fiir das hier entwickelte Bil-
dungsprojekts ist, dass der Idee der Menschenrechte, im Sinne der An-
erkennung der Unvertretbarkeit und Einzigartigkeit des Anderen,
immer schon ein mitfithlendes Interesse am Anderen vorausgehen
muss, damit Menschen tiberhaupt mit illokutionérer Absicht in eine
offentliche Sprechsituation eintreten. Wenn es jedoch um die konkre-
ten Inhalte geht, so erlangen diese nur in Abhingigkeit von einer de-
mokratischen Abstimmung Legitimitit, d.i. durch rationale Diskurse.!

Diese Auseinandersetzung verweist jedoch auf ein komplexes
Problem: Forderungen nach reziproker Anerkennung, demokratischen
Vermittlungsprozessen und transkultureller Solidaritit bauen auf
einem langen und intensiven politischen Bildungsprozess auf, welcher
solchen demokratischen Verhandlungen immer schon vorangegangen
sein muss. Aus diesem Grund geniigt es nicht, ein Recht auf kulturelle
bzw. personale Anerkennung zu fordern, insofern Kulturen insular
und unabhingig von den globalen Entwicklungsprozessen durch-
gesetzt oder erhalten werden sollen. Um Menschen eine freiheitliche
und origindre Aneignung von Kultur in einer multikulturellen Gesell-
schaft zu ermdglichen, muss kulturelle Identitit in Auseinanderset-
zungen mit verschiedenen Kulturen friihzeitig generiert werden. Erst
aus einer solchen »dialogischen Blickwinkelpadagogik« generiert sich
individuelle bzw. kulturelle Identitdt nicht gegen, sondern mit und
durch Andere. Identitit wird als kontinuierlicher Prozess solcher Uber-
lagerungen von Fremdheit und Ahnlichkeit gesehen; d.h. dialogische
Identititsbildung wird zur wesentlichen Zielsetzung der politischen
Kultur und umfasst den generalisierten Perspektivenwechsel ebenso

1 Vgl. B. Weber, Zwischen Vernunft und Mitgefiihl, a.a. O.

14



Einleitende Gedanken

wie die Sensitivierung fiir Ahnlichkeiten und Andersheit durch Mit-
gefiihl und Sprache.

Was bedeutet aber diese Einsicht fiir die Kultivierung eines Men-
schenrechtsbewusstseins in Kindern? Ist es moglich, rationale Dialog-
fahigkeit und Mitgefiihl parallel zu kultivieren bzw. bedingen diese
sich unter Umstinden sogar gegenseitig? Diese Fragen sind Gegen-
stand des vorliegenden Bandes, in welchem versucht wird, eine theo-
retische Konzeption einer zeitgemiflen Menschenrechtsbildung zu
entwerfen. Bildungstheoretisch wird hierfiir der amerikanische Prag-
matismus (insbesondere John Dewey) als Ausgangspunkt gewihlt, um
die gesellschaftspolitische Aufgabe der Philosophie als Demokratiebil-
dung neu zu bestimmen. Aus diesem theoretischen Ansatz wird das
»Philosophieren mit Kindern« als Mittel der Demokratiebildung und
Dialogkompetenz abgeleitet und durch einige praktikable Vorschlage
gezeigt, wie hierdurch eine lebensweltliche Reproduktion der demo-
kratischen Grundhaltung unterstiitzt und kultiviert werden kann.

Selbstverstindlich geht es dabei nicht um die Vermittlung eines
inhaltlichen Katalogs an Menschenrechten, sondern zuallererst um die
Kultivierung eines dialogisch verstandenen politischen Raumes, d.i. in
seiner Funktion der Erméglichung von Freiheit und Identitdt. Hierzu
gehoren die gegenseitige Anerkennung, der reziproke Perspektiven-
wechsel sowie das empathische Verstehen des Anderen in seinem Aus-
druck. Das Ziel ist, alle Kommunikationsteilnehmer in ihrem Person-
sein anzuerkennen sowie Identitdtsentwicklung nicht antithetisch,
sondern thetisch als dialogischen Prozess zu begreifen. Ferner wird ver-
sucht, Kinder auf die tatsichliche Einigung auf konkrete Inhalte im
sozialen Miteinander vorzubereiten. Konflikte gehéren zu diesem Pro-
zess genauso wie die konstruktive Kritik am eigenen Denken sowie am
Denken des Anderen. Zur besseren Lesbarkeit werde ich alternativ zum
Ausdruck »Kultivierung eines Bewusstseins fiir Menschenrechte« auch
»Menschenrechtsbildung« bedeutungssynonym verwenden.

15






