Lateinische
Literaturgeschichte



https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben
https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Lateinische
teraturgeschichte

Li



https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Inhalt

Vorwort
Rémische Republik und Vorklassik: bis ca. 130 v.Chr. .. ........ 1
1 Die geschichtlichen Anfinge Roms .......................... 1
2 DieBefreifungRoms . ........oiiiiii i 1
3 Die Stindekdmpfe — Klirung der inneren Machtstruktur ........ 2
4 Ausdehnung der romischen Macht tiber Italien

und das westliche Mittelmeer ............................... 3
5 Die Eroberung des griechischen Ostens: Berithrung

mit Griechenland ........ ... ... ... L 4

Die rémische Verfassung . .......... .. ... ... .. . .. 6

Frithe romische Geschichtsschreibung in griechischer Sprache:

die Annalisten .. ... it 8
8 Griechische Literatur in rémischem Gewand .. ................. 9

8.1 Livius Andronicus .............iiiiiiiiiii 9

8.2 Die romische Komdgdie: Plautusund Terenz . ............... 10
9 Das romische Epos: Naeviusund Ennius ...................... 12
10 Geschichtliche Umbruchszeit nach den Eroberungen............ 13
11 Auseinandersetzung mit der griechischen Kultur ............... 15

111 Cato ..o 15

11.2 Der Scipionenkreis . ... ..ottt 17

11.3 Exkurs: Polybios .......... .. .. ... . .. 18
12 Lucilius und die rémische Satire ............................. 18
Krise der Republik und Klassik: die Zeit Ciceros ............... 21
1 Von den Gracchen bis zu Caesars Ermordung:

das Zeitalter der ,,R6mischen Revolution®..................... 21
2 Der Beginn der rémischen Wissenschaft: Varro ................ 25
3 Rhetorik ... 26
S O T3 o T 33
S5 Sallust .o 38


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

6 Romische Wertbegriffe .......... ... ... ... .. . . 40
/B - V-1 U 42
8 Apolitische Literatur ......... ... ...ttt 42
9 Lukrez und der Epikureismus ............. ... ... ... 43
10 Catull und die Neoteriker .......... ... .. ... .. .. i, 45
1] N POS - ottt e 50
Prinzipat und Klassik: die Zeit des Augustus .................. 52
1 DieEpochedes Prinzipats .............coouiiuniiiininaen... 52
2  Der Rechenschaftsbericht des Augustus:

das ,Monumentum Ancyranum® ................c..iinarn.... 54
3 Der Maecenaskreis und die ,,Hofschriftsteller ................. 55
4 Vergil .o 56
S Horaz ... 60
6 LiVIUS .ot 69
7 Die ,vergessliche” junge Generation ......................... 70
8 Epigramm und Elegie — die rémische Liebeselegie .. ............. 71
9 Tibullund Sulpicia ........... i 73
10 PIOPerz . ..ot 74
11 Ovid ..o 78
Kaisertum und Nachklassik: die Zeit Senecas und Tacitus’ .. ... 84
1 Die ersten zwei Jahrhunderte der Kaiserzeit ................... 84
2 Die Literatur der Kaiserzeit ...............ouiiiinineenann.. 87
3 Velleius Paterculus .......... .. .. i 88
4 CurtiusRufus .......... .. 90
S Exkurs:DIieStoa .. ...ttt 90
B SeMECA ..ttt 92
7 Petrons ,Satyricon® ....... .. ... 96
8 Martial .. ... 98
O TaCItUS ottt 101

10 PHNIUS .ottt e e e e 104


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Spédtes Kaisertum und christliche Literatur ................... 106

1 Der Zerfall des Romischen Reiches .......................... 106
2 Christliche Literatur . ..........c.. i 108
3 AUGUSHINUS . ..ottt 109
4 Boethius . ...t 111

Chronologischer Uberblick zur lateinischen Literatur

und Geschichte ....... ... .. ... .. .. 113
Exkurs: RomischesRecht ......... ... .. .. .. ... .. .. . ... 118
Exkurs: Einfiihrung in die lateinische Metrik @ .............. 127
Literaturempfehlungen ......... ... ... .. ... . i 137
Personen- und Sachregister ............ ... ..ttt 141
Bildnachweis . ....... ... 147

Code zu scannen, finden Sie die Lernvideos auch unter:

Im Hinblick auf eine eventuelle Begrenzung des Datenvolumens wird empfohlen, dass Sie
@ sich beim Ansehen der Videos im WLAN befinden. Haben Sie keine Méglichkeit, den OR-
http://qrcode.stark-verlag.de/94602

Autor: Gerhard Metzger


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben



https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Vorwort

Liebe Schiilerin, lieber Schiiler,

die vorliegende Literaturgeschichte ist fiir die Oberstufe des Gymnasiums ver-
fasst. Sie beschreibt in konzentrierter und dennoch klarer und tbersichtlicher
Form die Autoren und ihre Werke. Die einzelnen Literaturgattungen werden
in ihrer Eigenart hervorgehoben.

Die lateinische Literatur wird vor dem Hintergrund der politischen,
sozialen und der Wirtschaftsgeschichte Roms dargestellt. Den einzelnen
literarischen Abschnitten sind Kapitel mit der Beschreibung der jeweiligen
historischen Situation vorangestellt, in der die Autoren lebten und sich als
Schriftsteller entwickelten.

Viele lateinische Zitate mit Ubersetzung sollen die Autoren selbst spre-
chen und die lateinische Literatur so lebendig werden lassen. Einige Kapitel
ergeben sich aus der Orientierung des Buches an den Latein-Lehrplinen der
Oberstufe, so z.B. die Kapitel zur Verfassung Roms, zur lateini-
schen Metrik, zur Rhetorik, zum romischen Recht. Das Wesent-
liche zur lateinischen Metrik wird zusdtzlich anschaulich und schritt-
weise in einem Lernvideo erklirt.

Ein chronologischer Uberblick am Schluss der Literaturgeschichte er-
moglicht eine Orientierung auf einen Blick, das Personen- und Sachregister
erleichtert die Benutzung.

Cﬁg\ 0«")\ (\{\,\ '\I*\q.g CX“!;

Gerhard Metzger


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben



https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

96 ¢ Kaisertum und Nachklassik: die Zeit Senecas und Tacitus’

Immer um dieselben Themen kreisen Senecas Briefe, sie sind inhaltlich nicht
streng logisch aufgebaut, bieten kein klar gegliedertes Lehrsystem. Senecas
Denken ist assoziativ, iiberldsst sich Einfillen, folgt der jeweiligen Laune. Ein
wichtiger Bestandteil der Briefe ist der moralische Appell an sich selbst oder
einen fiktiven Gesprachspartner. Viel erinnert an die Predigt. Liest man Seneca,
so ist man nicht verwundert, dass ihm der erhaltene Briefwechsel mit dem
Apostel Paulus untergeschoben wurde, der in der Spatantike als echt galt.

In seinem 98. Brief nennt Seneca Sokrates als Vorbild (Epistel 98,12). Frei-
lich hat Seneca jene Heiterkeit, die den griechischen Philosophen und Moralis-
ten bis in den Tod hinein begleitete (Sokrates wurde 399 v. Chr. in Athen hin-
gerichtet, weil ,.er die Jugend verderbe“), gefehlt. Seine Philosophie ist aus der
Resignation geboren, ist Verteidigung gegen die Unertraglichkeit des Lebens,
jeglicher optimistische Zug fehlt ihr, die unter der Tyrannei eines Nero gebo-
ren wurde.

7 Petrons ,Satyricon”

Gaius Petronius Arbiter (gest. 66 n. Chr.), der es zum Statthalter (Prokonsul)
der Provinz Bithynien und in Rom zum Konsul gebracht hatte, wird einer der
engsten Vertrauten Neros, der ihn als ,,elegantiae arbiter”, als fiir den feinen
Geschmack zustindigen Fachmann und Schiedsrichter, um sich hat (daher
wohl sein als Spitzname zu verstehendes Cognomen ,,Arbiter). Dass er dazu
taugte, wird aus seiner Charakterisierung durch Tacitus deutlich:

Nam illi dies per somnum, nox officiis et oblectamentis vitae transigebatur; utque
alios industria, ita hunc ignavia ad famam protulerat, habebaturque non ganeo et
profligator, ut plerique sua haurientium, sed erudito luxu. Ac dicta factaque eius
quanto solutiora et quandam sui neglegentiam praeferentia, tanto gratius in speciem
simplicitatis accipiebantur.

Denn er verbrachte den Tag mit Schlaf, die Nacht mit Arbeit und den Vergniigen,
die das Leben bietet; und wie bei anderen angestrengte Titigkeit, so machte seinen
Ruf Nichtstun aus. Er wurde indes nicht fiir einen haltlosen Verschwender gehal-
ten, wie die meisten, die ihr Gut verprassen, sondern fiir einen Mann von ausge-
suchtem Geschmack. Je lissiger sein Reden und Tun war und zeigte, dass er sich
gehen lief3, desto lieber nahm man es als ein Zeichen unkomplizierten Sinnes.

Tacitus: Annales 16,18.

Freilich entging auch er nicht dem Argwohn des Kaisers. Wie Seneca wird er
der Teilnahme an der Pisonischen Verschworung beschuldigt und 66 n. Chr.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Kaisertum und Nachklassik: die Zeit Senecas und Tacitus’ ¢ 97

zum Selbstmord gezwungen, den er, ganz im Gegensatz zum ernsten Sterben
Senecas, als launig-lustiges Spiel vollzieht (Tacitus, Annales 16,18f.), den Tod
ganz im Sinne Epikurs (siehe S. 44) fiir nichts achtend.

Petron hinterliefd einen Roman in buntesten Farben, voll nie abreifdender
Einfille und genauester Beobachtungsgabe, das ,,Satyricon®. Sein Held Encol-
pius, der Erzihler des in der Ich-Form geschriebenen Romans, treibt sich mit
seinen Kumpanen, dem Freund Ascyltos und dem Lustknaben Giton, durch
Unteritalien. Das Leben der jungen Leute spielt sich im niederen Milieu ab und
fihrt uns an die verschiedensten Schauplitze: ins Bordell, zum Gastmahl des
Emporkémmlings Trimalchio, eines freigelassenen Sklaven, der zu immensem
Reichtum gelangt ist, und in die ehemals griechische Stadt Kroton, wo sich die
Helden als Hochstapler betitigen. Die ,,hohere Kultur® ziehen Freunde der
jungen Leute in den Roman, der Redelehrer Agamemnon, der sich mit Enkolp
iiber die Griinde fiir den Verfall der Beredsamkeit unterhilt — ein Thema, das
Tacitus in seinem Dialog ,,De oratoribus®“ behandeln wird —, der Dichter Eumol-
pos, der einmal eine ,,Zerstérung Trojas“ in jambischen Trimetern vortragt,
eine Travestie!® des antiken, im Hexameter geschriebenen Epos, und einmal ein
Epyllion (Kleinepos) von 295 Hexametern tiber den romischen Biirgerkrieg,
eine Parodie (siehe S. 72) auf zeitgendssische Epen (Lukan, siehe S. 88).

Am berithmtesten wurde in dem nur fragmentarisch erhaltenen Roman die
,Cena Trimalchionis“. In dem Parvenu Trimalchio erleben wir eine kost-
lich-komisch in sich gebrochene Gestalt. Der unerwartete materielle Auf-
schwung hat zu einer Art GréfSenwahn gefiihrt, in dem sich Trimalchio fir
den Nabel der Welt hilt, seine gesellschaftliche, geistige und bildungsmifige
Minderwertigkeit immer ahnend. Dieses Gefiihl sucht er durch extreme Prah-
lerei und Protzerei zu iiberspielen. Seine Angst, die aus einem unzureichenden
Welt- und Umweltverstindnis entsteht, will er durch eine Reihe von abergliu-
bischen Praktiken ersticken. Ein in jeder Beziehung briichiger Held wird da
verbliiffend tiberzeugend vorgefiihrt.

Die Gespriche Trimalchios und seiner Gaste, lauter Freigelassener, sind eine
Quelle ersten Ranges fiir das Vulgirlatein, das in der breiten Masse des Volkes
gesprochene Umgangs- und Alltagslatein im Gegensatz zur gehobenen Schrift-
sprache.

Gattungsgeschichtlich ist das ,,Satyricon“ kaum einzuordnen. Im Titel klingt
die Satire an, an die die Vielfalt des behandelten Stoffes erinnert, die Mischung
der Prosa mit Verspartien (vgl. die Menippeische Satire S. 19), obwohl dem
»Satyricon® der moralische Unterton der rémischen Satire ganz und gar fehlt.

18 Travestie: Einkleidung eines tiberlieferten ernsten literarischen Inhalts in eine unpassende Form.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

98 ¢ Kaisertum und Nachklassik: die Zeit Senecas und Tacitus’

Auch als ,,Geschichten von Satyrn® (cotvpikwv libri) lisst sich der Titel inter-
pretieren und erinnert damit an das im klassischen Griechenland jeder Trago-
dientrilogie auf der Bithne folgende Satyrspiel, das von den listernen, obszén
sich gebirdenden Satyrn handelt, den Begleitern des Dionysos (Bacchus).

Als Roman steht das ,,Satyricon® in der Tradition des hellenistischen Lie-
besromans, der fiir ein weniger anspruchsvolles Lesepublikum das klassische
Epos ersetzte. Die Liebe eines immer wieder getrennten, nach abenteuerlichs-
ten Wegen zueinanderfindenden Liebespaares steht da im Mittelpunkt. In den
»Metamorphosen“ des Apuleius (125 bis ca. 170 n. Chr.) liegt uns die lateini-
sche Fassung des ,Eselromans® des Lukios von Patrai (1.Jh.n.Chr.) vor, in
dem der Held zeitweise in einen Esel verwandelt wird.

Wiederum kann man Petrons Roman als Parodie auf das homerische
Epos verstehen. Wie Odysseus vom Zorn des Poseidon, dessen Sohn Poly-
phem er geblendet hatte, durch die Meere getrieben wird, so wird Enkolp vom
Zorn des Priapus, eines alten romischen Garten- und Fruchtbarkeitsgottes mit
obszonen Ziigen, durch Unteritalien getrieben, von Liebesabenteuer zu Liebes-
abenteuer.

Im Hinblick auf die Moderne ist das ,,Satyricon ein frither Vorldufer des im
16. Jahrhundert in Spanien entstehenden picarischen Romans (spanisch pi-
caro: Schelm), des europdischen Schelmenromans, dessen Held — meist nie-
derer Abkunft - sich mit allen Mitteln, List und Betrug, Liigen und Schlichen,
durchs Leben schligt und dem Leser dabei eine bunte Palette aller Gesell-
schaftsschichten vor Augen fiihrt, die aus der Perspektive von unten her sati-
risch entlarvt und desillusioniert werden. Erinnert sei an den ,,Simplizissimus®
Grimmelshausens (17.Jh.) sowie an den ,,Felix Krull“ Thomas Manns in unse-
rer Zeit.

Literaturgeschichtlich ist Petron in seinen schlaflosen Nichten jedenfalls ein
Werk gelungen, das Literaturhistorikern schlaflose, dem Leser kurzweilige
Nichte bescheren kann.

8 Martial

Der Dichter M. Valerius Martialis (ca. 40-100 n. Chr.), der ausschliefSlich Epi-
gramme (siehe S.71f) verfasste, stammt aus Bilbilis in Spanien und kommt
64 n. Chr. nach Rom, wo ihn zunichst sein Landsmann Seneca unterstiitzt,
spater sogar die Kaiser Titus und Domitian protegieren. Als er bei Nerva und
Trajan auf Desinteresse stof3t, kehrt er — Plinius versorgt ihn mit dem Reise-
geld — nach Bilbilis zuriick.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Kaisertum und Nachklassik: die Zeit Senecas und Tacitus’ ¢ 99

In seinen knappen, immer treffenden Epigrammen hinterliefs Martial ein
lebhaftes Bild der Stadt Rom seiner Zeit, das oft wenig sympathische Ziige
zeigt. Im Jahr 80/81 n. Chr. erscheinen die 33 Epigramme auf die Einweihung
des von Kaiser Vespasian erbauten riesigen romischen Amphitheaters, des
Kolosseums (,,Liber spectaculorum® genannt), in denen er die blutigen Gla-
diatorenspiele und Tierhetzen der Arena fiir immer ins Wort bannt. Dann
folgen, etwa in Jahresabstinden veréffentlicht, 12 Biicher , Epigrammata®,
in denen er sich alle typischen Grofsstadtlaster vornimmt. Freilich fehlen auch
Gelegenheitsgedichte zu Geburtstagen, Heiraten usw. nicht in der Sammlung.

Martial hat ein ungewohnlich scharfes Auge fiir das Groteske, ja fir das
Absurde der von ihm dargestellten Welt. Man betrachte etwa folgendes Epi-
gramm aus dem ,,Liber spectaculorum®:

Inter Caesareae discrimina saeva Dianae
Fixisset gravidam cum levis hasta suem,
Exiluit partus miserae de vulnere matris.
O Lucina ferox, hoc peperisse fuit?
Pluribus illa mori voluisset saucia telis,
Omnibus ut natis triste pateret iter.
Quis negat esse satum materno funere Bacchum?
Sic genitum numen credite: nata fera est.

Als bei dem blutigen Kampf der kaiserlichen Diana'®
Einst der behende Speer fuhr in die trichtige Sau,

Sprang ein Junges hervor aus der armen Mutter Verletzung.
Harte Lucina??, heif3t dieses Gebiren bei dir?

Aber sie wire gern durch mehr Geschosse gestorben,
Hitte der traurige Weg simtlichen Kindern gedient.

Wer lisst Bacchus entsprosst nicht sein aus der Leiche der Mutter
Dass so geboren der Gott, glaubt nun, ist’s doch das Wild!

21>

Martial: Liber spectaculorum 12; Ubersetzungen von Berg.

Der Vergleich der grauenhaften Szene in der Arena mit dem Mythos von der
Geburt des Bacchus ist mehr als eine gelungene Pointe. Martial hebt die ster-
bende und gebirende Sau grell ins Bewusstsein des Lesers, macht den Mythos
andererseits fast unertriglich. Noch prignanter geschieht dies in folgendem
Epigramm:

19 Metonym fiir Tierhetze.

20 Geburtsgottin.

21 Als die Geliebte des Zeus, Semele, von dem Gott verlangt, er solle sich in seiner wahren Gestalt zeigen,
verbrennt sie in der Glut des sich in strahlendem Feuer offenbarenden Gottes. Thr Sohn Dionysos wird
ihrem sterbenden Leib entrissen.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben



https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

130 ¢ Exkurs: Einfithrung in die lateinische Metrik

-vu|-vu|-vu|-uvy|-uu|--
Didrese

Wird durch eine Pause ein Versfuld zerschlagen, heifst sie Cisur (lat. caedere:
zerschlagen):

-vu|-vul|-|lvu|-vu|-uvu]|--
Casur

Eine einfache Hilfe zur Auffindung der Pause ist, dass ein Satzzeichen in der
Regel mit der Pause zusammenfillt:

- U I

v voou]- - -
»~Arma virumque CaIllO, || Troiae qui
Casur

= Y ul - T o«
primus ab oris

Hiat und Elision

Wichtig fir die Bestimmung des VersmafSes ist Folgendes: Endet ein Wort im
Vers mit einem Vokal und beginnt das folgende Wort mit einem Vokal, ent-
steht an der Nahtstelle fiir das antike Ohr eine unschéne Kluft, ein Hiat (lat.
hiare: klaffen), die dadurch vermieden wird, dass der erste Vokal nicht gele-
sen, das heifst, durch eine sogenannte Elision ausgestofSen wird (lat. elidere:
ausstofden). Der ausgestofSene Vokal tritt im Versmafs nicht in Erscheinung.
Steht vor dem zweiten Vokal ein h, tritt ebenfalls Elision ein, da h nicht als
eigener Buchstabe, sondern nur als Hauchlaut vor dem folgenden Vokal
empfunden wird.

Yo - - U - 2 U U= - U
»,Amo te: Et non neglexisse habeo gratiam

Wir miissen also lesen:

Yo - - [CR— U U= - Ue
»,Amo t: et non neglexiss habeo gratiam
Ein deutsches Beispiel verdeutlicht das Gesagte:

,Nein, ich ertrag’ es linger nicht!“

Bei ,,ich ertrage® ist das auslautende e elidiert. Der Rémer wiirde ,,ich ertrage®
schreiben, aber ,ich ertrag’ lesen.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Exkurs: Einfithrung in die lateinische Metrik ¢ 131

Zwei Erganzungen sind hier zu merken:

e Auch wenn ein Wort auf einen Vokal + m endet und das folgende Wort mit
Vokal beginnt, entsteht ein Hiat, der durch Elision vermieden wird:
,,causam intulit” ist zu lesen als ,,caus’ intulit”, das -am wird elidiert.

e Ist das auf einen Vokal folgende Wort est (er ist) oder es (du bist), so wird
nicht der Endvokal, sondern das e von est oder es elidiert: ,,monendum est”
wird also gelesen als ,,monendum st®.

In der lateinischen Dichtung géngige Verse und Strophen

Der Hexameter (Versmaf des Epos und der Verssatire)

Die kleinste Zahl von Versfiif3en, die einen einzelnen ganzen Vers bilden kann,
heif3t Metrum. So bilden etwa zwei Jamben ein Metrum: U — U — konnte einen
einzelnen Vers bilden. Beim Daktylus ist schon ein Daktylus ein Metrum: —
v u koénnte im Extremfall einen einzelnen Vers bilden.

Der Hexameter besteht aus sechs (griech. hex: sechs) daktylischen Metren,
wobei der sechste Daktylus immer durch einen Spondeus ersetzt ist: Auch
eine kurze Endsilbe des Verses wird als Linge gelesen: —u = —w. Seine
Grundform ist also:

-vu|-uu |-uu|-VU |-UU |- -

Der quantitierenden Dichtung entsprechend kann jeder Daktylus (- U U) durch
einen Spondeus (- -) ersetzt werden, was beim 5. Metrum aber fast nie der Fall
ist. Es ergeben sich also folgende Moglichkeiten:

RN RN EEN EVEIEE

-vu|-uu |-uu|-vU |-UuU |- -

Ist auch ausnahmsweise der vorletzte Daktylus durch einen Spondeus ersetzt,
handelt es sich um einen sogenannten ,,versus spondiacus®, der besonders
schwer und gewichtig endet.

Bei der metrischen Analyse ist folgendermafSen vorzugehen: Die erste Silbe
wird als lang gekennzeichnet (-), die letzten beiden Silben bilden einen Spon-
deus (- -), vor dem Spondeus steht meist ein Daktylus (- u U). Damit sind fast
drei Metren erkannt. Die restlichen drei Metren werden vor allem unter Be-
riicksichtigung der Positionslingen und des Paenultimagesetzes erschlossen.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

132 ¢ Exkurs: Einfithrung in die lateinische Metrik

Die Pausen im Hexameter
Die hiufigste Pause ist die Casur nach der 3. Hebung:

- v L_J‘_ o oulo |l _!_ = |T v ol - T ¢
»2Arma virumque cano, Troiae qui primus ab oris

Nicht selten kommt eine Cisur nach der 4. Hebung vor, die meist mit einer
kaum horbaren Cisur nach der 2. Hebung verbunden ist:

s e e o o A v oul . -
»Armati circumsistunt ipsumque domumque “

Analyse der ersten Verse der ,,Aeneis™:
- u o ulo o ul_ |l - [ B RO B
»2Arma virumque cano, Trolae qui primus ab oris
.o ol ..
Lavinaque venit
ool T N IR VR B
Litora - multum ille et terris iactatus et alto

T N
[taliam fato profugus

- u ul I _r_ o ool I oy ol
Vi superum, saevae memorem lunonis ob iram,

[ I I | - wou oL
bello passus, dum conderet urbem
- | - v Ul_ v K.Jl_ ” v Ul - v U|7 -

Inferretque deos Latio - genus unde Latinum

R BV I I I EOY IR
Albanique patres atque altae moenia Romae.

- V) W) | -
Multa quoque et

Hexameter und Pentameter: das elegische Distichon

(VersmalR des Epigramms und der Elegie)

Das elegische Distichon (Doppelvers) besteht aus einem Hexameter und
einem Pentameter. Der Pentameter besteht aus zwei Hemiepes (Halbverse)
nach folgendem Schema:

—VuU—-uvUuU-—

Der Pentameter sieht also so aus:

—vuUu-uUuU- || —vu-uvu-

In der Versmitte entsteht durch eine Diirese die Pause. Auf den ersten Blick
konnte der Vers als ein um ein Metrum verkiirzter Hexameter erscheinen, als
,Pentameter” also (griech. pente: fiinf), was aber ungenau ist.

Wichtig ist, dass die Kiirzen des ersten Hemiepes beliebig durch Lingen er-
setzt werden konnen, wihrend das zweite Hemiepes immer unverindert

bleibt.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Exkurs: Einfithrung in die lateinische Metrik ¢ 133

Analyse von zwei Epigrammen Martials:

V) Ul— )
,,Daedale Lucano cum sic lacereris ab urso

- U U - = _ - U Uz U U
Quam cuperes pinnas nunc habuisse tuas!

P UR U [ K SRV RN! B
,,Nuper erat medicus; nunc est vispillo Diaulus:

|
- A AR - UuU - ULy -
Quod vispillo facit; fecerat et medicus.

Dem Schiiler wird bei der Schreibweise des Distichons auffallen, dass der
zweite Vers meist kiirzer als der erste ist und etwas nach rechts eingertickt ge-
schrieben wird.

Der jambische Trimeter (Versmal vor allem der Tragédie und Komédie)
Der jambische Trimeter besteht aus drei (griech. tria: drei) jambischen Metren,
jedes Metrum besteht aus zwei Jamben. Seine Grundform ist also:

Uu-u—-|ju-u—-|u-u-

v - v I . v

,,Suls et 1psa Roma viribus ruit”

Der Dichter hat die Freiheit, die erste Kiirze jedes Metrums durch eine Linge
zu ersetzen. Es ergeben sich also folgende Moglichkeiten:

- - U -l - v oo U - o
JSella in curuli struma Nonius sedet

Eine besondere Form des jambischen Trimeters liegt vor, wenn die letzte Kiir-
ze wider die Regel durch eine Linge ersetzt wird: Dann kommt das jambische
Metrum gewissermafSen ins Stolpern, es liegt ein sogenannter ,,Hinkjambus*
vor:

\

P LN L L BV

,Miser Catulie, desinas ineptire

Es folgen einige wichtige, eigentlich lyrische Versmafe.

Der Glyconeus
Hier hort ,,abfragbares” Wissen auf, der freie ,,melodische” Gebrauch der Met-
ren macht die Versanalyse sehr schwierig.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

he Philosophi

ISC

Rom



https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Inhalt

Vorwort

Die griechische Philosophie ..................coooiiiiiiii 1
1 UISPIUNEZE .ottt e 2
2 Die VOrsoKratiker ..........cc.ooiuiuiiiiiii e 3

2.1 Thales oo 3

2.2 Anaximander .........c.ciiiiiiiiii e 4

2.3 DEeMOKIIL ooiviritiiiii e 5

24  HeraKlit ..ooovininiii 5

2.5 Parmenides ..........oooiiiiiiiiii e 5
3 Die klassische griechische Philosophie:

Sokrates, Platon, Aristoteles ...........coooiiiiiiiiii 7

3.1 Sokratesund Platon ............cccooiiiiiiiiiiii 7

3.2 ATISEOLElES . oooninirieii 9
4  Hellenistische Philosophenschulen:

Stoa, Epikur, Peripatos und Skeptiker .............ccoeviiiiiiiniiniinninnn. 11
Romische Autoren in historischer Abfolge ....................c.ci. 13
1 LUKIEZ oo 13

1.1 DieBiicher1und 2 ......c.ooviviiiiiiiiiiieee e 16

1.2 BUuch 3 o 18

1.3 BUCh4 i 19

14 DieBicherSund 6 ........coooviviiiiiiiiiiiceeeeen 20
2 Weitere Dichter als ,,Philosophen® ............c.coiiiiiiiiiininen, 21
3 Marcus Tullius CICero .....o.ivininiieii e 23

3.1 DieRede€ProSestio .......cccouiuieeiiiiieeieiieieieiieieieeen, 24

3.2 DerepubliCa .....c.coovvniiiiiiiiiieiie e 29

3.3 Weitere Werke biszum Jahr45v.Chr. ............ooooiiiiiinen. 49

3.4 Definibus bonorum et malorum ................ccceeeeeiunieneennnnn. 50

3.5 Philosophisches Spatwerk ..........ccoevviviiiiiiiiiiiiiiiieien, 66
T U< o PPt 67

4.1 DieTrostschriften ............cocoiviiiiiiiiiiiiiiiieeeeea, 71

4.2 DEITA v e 72

4.3 DeclemMentia ...........c..oueeeeiiiiiii 76

44 DevtADEAtA .........c..covveeeeiiiieeieie e 77

4.5 Epistulae morales ad LUcilium ..............cc.ccoveeneenniinneennn. 79


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

5 Augustinus und die christliche Literatur ..............cooovviiiiiinenn.n. 87

5.1 Politische und gesellschaftliche Rahmenbedingungen .......... 87
5.2 Die Bibel als zentraler Text der Christen ..............c..oceveenne. 89
5.3  Theologie und Philosophie ..........ccccoviiiiiiiniiniiiiieieenn, 90
54 Christliche Autoren vor Augustinus .............cceceevevieennnnn. 91
5.5 AUGUSHINUS .euvttitiniiiiii e 96
5.6 BOEthils ....ocoviiiiiiiiiiiiii i 103

Zum Weiterleben der antiken Philosophie:

@INUDBEIBIICK ..o 105
1 Die Rezeption von Platon und Aristoteles ............cccoevvvinininnnnn.. 105
1.1  Thomas VOn AQUIN .....cuivniiniiieiieiieeieeieie et eieeieaeeannas 105
1.2 Meister ECkhart .......oovviiiiiiiie e 107
1.3 Marsilio Ficino und Pico della Mirandola ............................ 108
1.4 FrancisBacon .........coooiiiiiiiiii 111
1.5 Martha Nussbaum .........ooooiiiiii 111
2  Menschenrechte ...........ooiuiiiiiiiii 112
B GHECK e, 117
3.1 Platon und Aristoteles ............ccooiiiiiiiiiiii 117
R I 1< o (< o L S 118
3.3  AMDIOSIUS ..ouvninieii i, 119
34 AUGUSLINUS ..ottt 121
3.5 Immanuel Kant .........coooiiriiiiiiiiiiiee e, 123
3.6 UtlItariSIMUS ...ovivirieiiiit et 124
3.7 Friedrich Nietzsche ..........ccooiiiiiiii e 125
3.8 Das20.Jahrhundert ..........ccooviviiiiiiiiiiee e 126
ANMErKUNGEN ..ot 128
Literaturverzeichnis ..............oooiiiiiiiiii e 131
Personen- und Sachregister ..................cooooiiiiiii 134

Autor: Tilman Bechthold-Hengelhaupt


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Vorwort

Liebe Schiilerin, lieber Schiiler,

was ist die Zeit? Wie finden wir Gliick? Was unterscheidet einen verninfti-
gen von einem unverninftigen Gedanken? Wie sollen wir handeln? Gibt es
einen gerechten Staat und wie sehen seine Gesetze aus? Fragen dieser Art, ge-
meinhin als philosophische Fragen bezeichnet, wurden in der Antike mit der
gleichen Dringlichkeit gestellt wie heute. Die Antworten fielen damals teils
dhnlich aus wie heute, teils auch ganz anders. Nur der genaue Blick auf die
iiberlieferten Textzeugnisse kann hier dazu verhelfen, einen Uberblick zu ge-
winnen.

Dieses Buch richtet sich in erster Linie an Schiiler der Oberstufe, die das
Privileg genief3en, sich im Lateinunterricht mit der rémischen Philosophie be-
schiftigen zu diirfen. Es unterstiitzt Sie dabei, entweder zuerst einmal einen
Uberblick tiber die gesamte rémische Philosophie zu gewinnen oder die Texte
der romischen Philosophie fiir den Unterricht, fiir Klausuren und fiir die Abi-
turprifung zu wiederholen. Das Buch hat aber erst dann seinen Zweck er-
reicht, wenn es zumindest ein wenig von der Begeisterung vermittelt, die mit
dem Vorhaben der Philosophie immer verbunden sein sollte.

Der Band ist chronologisch angelegt, d. h., die Autoren werden in ihrer histo-
rischen Reihenfolge dargestellt. Am Anfang steht ein kurzer Uberblick
uber die griechische Philosophie, von der die romischen Denker, wie allge-
mein bekannt ist, stark beeinflusst waren.

In einem abschliefSenden Teil wird ein Ausblick auf einige zentrale phi-
losophische Begriffe und auf ihr Weiterleben in der europidischen Philoso-
phie bis auf unsere Tage gegeben.

Das Literaturverzeichnis am Ende des Buches ist zugleich als eine Samm-
lung von Empfehlungen zur weiteren Lektiire anzusehen.

%@Q S ~ /-{M

Tilman Bechthold-Hengelhaupt


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben



https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Die klassische griechische Philosophie: Sokrates, Platon, Aristoteles /7

3 Die klassische griechische Philosophie:
Sokrates, Platon, Aristoteles

Als Zwischenglied zwischen den Vorsokratikern und den Klassikern sollte
man sich die Sophisten vergegenwirtigen. Um diese Einfithrung nicht tiber
Gebiihr auszudehnen, sollen diese hier nur am Rande erwihnt werden; kurz
gesagt waren es Philosophen und zugleich Redelehrer, welche die tberlieferte
Tradition nicht nur, wie die bisher erwihnten Philosophen, dadurch erginz-
ten, dass sie sich mit dem Mythos und seinen Welterklirungen nicht zufrie-
dengaben, sondern zudem lehrten, dass jede Wahrheit relativ ist und dass es
mit entsprechender Redefihigkeit moglich ist, jeden beliebigen Satz als wahr
und richtig hinzustellen.

3.1 Sokrates und Platon

Neben den Dialogen Platons gibt es wenige weitere Quellen zum Leben des
Sokrates. Eine dieser Quellen ist die Komédie ,,.Die Wolken® des griechi-
schen Dichters Aristophanes (um 445 bis 385 v.Chr.), in der Sokrates als So-
phist dargestellt und licherlich gemacht wird. Die beiden anderen Quellen
sind ein Buch des Schriftstellers Xenophon und einzelne Aussagen des Philo-
sophen Aristoteles.

Sokrates nun brachte eine grundlegende Wende in der Philosophie, tibri-
gens nach einhelliger Meinung. Wer sich mit diesem Denker beschiftigen
mochte, steht vor dem Problem, dass Sokrates selbst nichts Geschriebenes
hinterlassen hat. Sein grofSer Interpret ist der Philosoph Platon, der zugleich
sein Schiiler war. Platon hat seine Gedanken fast ausschliefSlich in Dialogform
hinterlassen. In diesen Dialogen tritt er allerdings nicht selbst auf, sondern er
lisst Sokrates mit verschiedenen Gesprichspartnern reden. Die Form bzw.
Textsorte dieser Texte ist wichtig, d. h., sie ist keine duferliche Dreingabe, so
als ob Platon unter verschiedenen Méglichkeiten diejenige auswihlte, die ihm
am besten gefiel. In vielen Dialogen gestaltet Platon vielmehr ein Gesprich, bei
dem Sokrates sein Gegeniiber dazu auffordert, einen Begriff zu definieren, um
diese Definition dann infrage zu stellen. Sokrates’ Gesprichspartner glaubt,
iiber einen Gegenstand oder ein Thema sicheres Wissen zu besitzen, und im
Gesprich mit Sokrates muss er feststellen, dass er seine Annahmen nicht be-
griinden kann. Das Gesprich ist also selbst der Prozess der Wahrheitsfindung.
Der moderne Leser ist bei dieser Textsorte mit dem Problem konfrontiert, dass
er nicht immer sicher weif3, an welchen Stellen Platon seine eigene philoso-
phische Sichtweise darstellt und wo er fremde Positionen zu Wort kommen


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

8 ¢ Die griechische Philosophie

ldsst. Bei bestimmten Antworten, die Sokrates gibt, ist sich die Forschung hin-
gegen relativ sicher, dass es sich hierbei um die Antworten handelt, die Platon
fiir die sinnvollsten hielt. Zudem kommen manche Dialoge zu keinem greifba-
ren Ergebnis. Das dritte Problem, das sich der Lektiire entgegenstellt, besteht
darin, dass Platon offenbar seine Positionen wihrend seines Lebens geindert hat.

Wenn man all diese Einschrinkungen beachtet, dann kann man folgende
Positionen Platons rekonstruieren:

Die fritheren Dialoge vermitteln eine grundlegende Skepsis. Mit diesem
Begriff, der in diesem Buch noch 6fters verwendet werden wird, ist ein Zwei-
fel gemeint, der verschieden stark ausgeprigt werden kann und der sich auf
den Bereich der Erkenntnis beziehen kann (dann vermag man nicht oder
nicht sicher zu erkennen, was die Wahrheit ist) oder auch auf den Bereich der
Ethik (dann kann man nicht erkennen, worin die richtige Entscheidung be-
steht, wenn man nach dem Weg des richtigen Handelns sucht). Dem histori-
schen Sokrates wurde genau diese grundlegende Skepsis vorgeworfen, und
zwar habe er damit die Jugend verdorben und die Religion angegriffen. Des-
wegen wurde er auch zum Tode verurteilt.

Diese Skepsis wird zu einem positiven Grundsatz, also einem Satz, der
nicht auf der Verneinung allein beruht, wenn Sokrates in seiner Verteidi-
gungsrede sagt, nur ein gepriiftes Leben sei es wert, gelebt zu werden.? Diese
Annahme, dass alle Entscheidungen und Haltungen gepriift werden miissen,
lisst sich als Begriindung einer philosophischen Lebensform verstehen.

Der zweite Gedanke, der aus der Philosophie Platons zu erinnern bleibt, ist
die Ideenlehre. Sie gehdrt wohl ganz Platon, d. h., sie wurde vermutlich nicht
schon von Sokrates erdacht. Vor allem in seinem Dialog Politeia (Der Staat)
entwickelt Platon diese Idee: Wenn man sagt ,,Person A ist schon®, so misst
man dieser Person nur eine unvollstindige Schonheit zu. Die wahre und voll-
stindige Schonheit gibt es nur in der Schonheit an sich. Die Gegenstinde der
Realitit sind nur Abbilder der Ideen, welche die vollstindige, ideale Form
besitzen. Die Gegenstinde haben teil an den Ideen, aber die Ideen sind nur un-
vollkommen in ihnen; dies ist daraus zu verstehen, dass die Gegenstinde samt
und sonders ihre Wirklichkeit nur dadurch erlangen, dass sie eine Form mit
Materie verbinden.

Die eigentliche politische Theorie der Politeia ist heute kaum noch als Leit-
linie fiir politische Theorien fruchtbar zu machen: Platon geht von einer un-
iberwindlichen Ungleichheit der Menschen aus und er fordert, dass die
Menschen nicht grundsitzlich, sondern nur gemifs ihrer Einsicht an der poli-
tischen Mitgestaltung zu beteiligen seien. Regiert werden solle der Idealstaat
daher von einer Kaste von Philosophenkonigen.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Die klassische griechische Philosophie: Sokrates, Platon, Aristoteles /o9

3.2 Aristoteles

Aristoteles (384-322 v. Chr.) war der vielseitigste Wissenschaftler der Anti-
ke und der Vollender der klassischen griechischen Philosophie. Im Rahmen
dieser Einfithrung kann hier nur aufgefithrt werden, mit welchen Themen er
sich befasste — allesamt Bereiche, in denen er manchmal fiir fast 2 000 Jahre,
bis zum Beginn der neuzeitlichen Wissenschaft in der Zeit der Renaissance,
die Maf3stibe setzte und das Denken prigte. Im Mittelalter galt das Denk-
system des Aristoteles als die Grundlage der Scholastik, der von der Kirche ge-
prigten und kontrollierten christlichen Philosophie.

® Aristoteles war Biologe, und zwar insofern, als er die Einteilung der Lebe-
wesen in Arten erforschte und iiber den Plan nachdachte, der in den Lebe-
wesen angelegt ist und zu ihrer Vollendung fiihrt. Erst die moderne Gene-
tik kann im Einzelnen beschreiben, wie diese Anlagen nachgewiesen wer-
den kénnen und nach welchen Gesetzen sie sich entfalten.

e Aristoteles war auch Psychologe; seine Seelenlehre hat alle nachfolgenden
antiken Philosophien geprigt. Er nahm einen gestuften Aufbau der Seele
an; das unterste, vegetative Vermogen hat der Mensch mit den Pflanzen ge-
meinsam, das mittlere, empfindende Vermoégen mit den Tieren, und nur
das héchste Vermogen, die Vernunft, ist fiir ihn allein charakteristisch. Die-
sem Thema ist v. a. die Schrift De anima gewidmet.

e Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft verfasste Aristoteles mit der
Schrift Poetik, die unvollstindig erhalten ist.

e Die Philosophie im engeren Sinne prigte Aristoteles am nachhaltigsten. Er

entwarf ein System der Logik; seine Lehre vom richtigen Definieren ist,
wenn man nicht gerade formale Logik betreibt, heute noch brauchbar und
hilfreich. Eine Definition besteht demnach aus zwei Schritten: Man be-
stimmt zuerst die nichsthéhere Art (genus proximum) und danach die
spezifische Differenz zwischen der zu definierenden Sache und der nichst-
hoheren Art (differentia specifica). So ist ein Fahrrad ein Fahrzeug (nichst-
hohere Art), das mit Pedalen angetrieben wird und zwei Rider hat (spezifi-
sche Differenz).
Er griff die Frage nach dem Sein auf, die bereits die Vorsokratiker beschif-
tigt hatte, und fasste seine Lehre im Begriff der Substanz zusammen.
Diesen Bereich der Philosophie bezeichnet man heute als Ontologie oder
als Metaphysik.

e Fir die nachklassische oder hellenistische und damit auch fiir die rémische
Philosophie war seine Ethik besonders einflussreich. Das Werk, in dem die
Ethik des Aristoteles am besten greifbar wird, heifst Nikomachische
Ethik. Es war nicht fiir die Offentlichkeit geschrieben, sondern, wie viele


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

10 ¢/ Die griechische Philosophie

Werke dieses Philosophen, fiir einen inneren Zirkel von Studenten. Die
Dialoge, in denen Aristoteles seine Philosophie auf leichter verstindliche
Weise dargestellt hat, sind leider verloren gegangen. In der ,Nikomachi-
schen Ethik® fragt Aristoteles nach dem allgemeinen Ziel menschlichen
Handelns. Er findet es in der Gliickseligkeit, eine Bestimmung, die die
gesamte antike Ethik mit ihm teilt. Nun versteht aber, so Aristoteles weiter,
jeder etwas anderes unter Gliickseligkeit — hier ist also die Philosophie
gefragt, wenn man eine allgemeingiiltige Definition finden will. Das gliick-
selige Leben findet man, wenn man ein Leben nach den Vermogen oder
Fihigkeiten lebt, die dem Menschen am besten entsprechen. Das sind die
Fihigkeiten des vernunftbegabten Seelenteils; nach diesen soll man sein
Handeln ausrichten. Zwei unterschiedliche Lebensziele setzt er demjeni-
gen, der sich von dieser Ethik leiten lassen will: Die reine Betrachtung und
das gerechte Handeln. Im 10. Buch der ,,Nikomachischen Ethik“ (Kap. 7,
1177af.) stellt Aristoteles klar heraus, dass von diesen beiden Zielen die
theoretische Betrachtung hoher steht: Sie vermittelt das tiefere Gluck, und
sie allein ist autark, d.h., der Denkende bedarf keiner weiteren Mittel,
wihrend derjenige, der gerecht oder tapfer handeln will, auf seine Mitmen-
schen angewiesen ist.

Die Skulpturen zeigen von links nach rechts: Platon, Sokrates, Aristoteles, Epikur.

Die gesamte antike Ethik hat einen intellektualistischen Zug. Damit ist ge-
meint, dass es bei ethischen Fragen nicht — oder nicht allein - auf das Handeln
oder Verhalten ankommt, sondern auf die seelischen Vorginge, die dem Han-
deln vorausgehen. Aristoteles bietet hierzu eine eigene Unterteilung an, wel-
che seine Nachfolger nicht ibernommen haben: Er unterscheidet die Tugen-
den des Handelns wie Tapferkeit und Gerechtigkeit von denen des Denkens.
Zu diesen zihlt er neben Weisheit und Kunstfertigkeit als wichtigste die Klug-
heit, das ist die Fihigkeit, fiir eine konkrete Lebenssituation die richtige, letz-
ten Endes zum Gliick fithrende Entscheidung zu fillen.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben



https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

50 ¢ Rémische Autoren in historischer Abfolge

in dieser Krise nun wieder der Philosophie zu. Zunichst schrieb er zwei klei-
nere Werke, die consolatio (,,Trostschrift®, 45 v. Chr.) und die Schrift Horten-
sius, eine Aufforderung zur Philosophie, die Jahrhunderte spiter den jungen
Augustinus beeindruckte und zur Beschiftigung mit der platonischen Philo-
sophie bestimmte. Beide Schriften sind nicht erhalten. Seine eigene Position,
die der akademischen Skepsis, begriindete Cicero in den Academici libri,
von denen ein erheblicher Teil erhalten ist.

3.4 De finibus bonorum et malorum

Eines der einflussreichsten Werke aus der Zeit der zweiten philosophischen
Schaffensperiode, geschrieben in der Zeit zwischen Mitte Mai bis Ende Juni
45 v. Chr., De finibus bonorum et malorum, wird manchmal als Zusam-
menfassung oder Referat iiber die Gedanken dreier Philosophenschulen ange-
sehen, die Cicero zu seiner Zeit vorfand, nimlich der Lehre Epikurs, der Stoa
und der Peripatetiker. Cicero gab selbst diesem Eindruck Nahrung, indem er
seinem Freund Atticus schrieb, es handle sich bei seinen philosophischen
Arbeiten um blofde Abschriften (Ad Atticum 12,52). Da man offenbar bei
Cicero keine Bescheidenheit oder Selbstironie erwartete, nahm man dies fiir
bare Miinze.

Aber Cicero gab weit mehr als ein pures Referat. In den ersten beiden
Biichern setzt er sich mit der Lehre Epikurs auseinander, im dritten und vier-
ten Buch mit der Stoa, und zwar jeweils so, dass ein Vertreter der beiden
Schulen zuerst seine Lehre verteidigt (also im 1. Buch ein Epikureer und im
3. Buch ein Stoiker) und Cicero selbst als Gesprichspartner ihm darauf ant-
wortet (in Buch 2 und 4). Im fiinften Buch geht er auf die peripatetische Lehre
ein, aber so, dass Rede und Gegenrede im gleichen Buch dargestellt sind.

Durch den Aufbau von Rede und Gegenrede gewihrleistet Cicero einer-
seits, dass die vorgestellten Gedankengebiude aus sich selbst heraus zu Wort
kommen. Ob er dabei objektiv vorgegangen ist, dariiber streiten die Forscher,
aber die Tendenz der Forschung geht doch dahin, dass seine Darstellung die
wesentlichen Gedanken der dargestellten Philosophenschulen zutreffend wie-
dergibt. Zum anderen kann Cicero durch diesen Aufbau seines Werkes die
angesprochenen Lehren von seiner eigenen Warte aus kritisieren. Man hat die-
se Art der Darstellung mit einer Gerichtsverhandlung verglichen, bei der auch
Plidoyers fiir und gegen eine bestimmte Ansicht nacheinander vorgetragen
werden. In der Rolle des Richters findet sich in diesem Fall dann der Leser, der
sich ein eigenes Bild machen muss.

In der Vorrede zu De finibus verteidigt Cicero, dass er Philosophie auf
Lateinisch schreibt. An vielen Beispielen zeigt er, dass es kein Grund ist, auf


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Marcus Tullius Cicero ¢ 51

die Lektiire philosophischer Schriften zu verzichten, wenn die in ihnen dar-
gestellten Probleme schon von anderen, fritheren und zudem noch genialen
Schriftstellern abgehandelt worden sind. Cicero benennt hier eine von ihm
selbst, aber auch von anderen immer wieder beobachtete Eigenheit der Philo-
sophie und ihrer Geschichte: Keine philosophische Frage ist jemals ganz
gelost, sondern jede Zeit muss sie jeweils wieder neu formulieren, wobei sie
immer auch neue Aspekte in einem alten Thema hervorheben oder gar ent-
decken wird. Die Genies, deren iiberragende Autoritit Cicero immer wieder
erkennt und anerkennt, sind Platon und Aristoteles.

Cicero benennt das Thema des Werkes im 11. Kapitel des ersten Buches:

Quid est enim in vita tantopere quaerendum quam cum omnia in philosophia, tum id,
quod his libris quaeritur, qui sit finis, quid extremum, quid ultimum, quo sint omnia
bene vivendi recteque faciendi consilia referenda, quid sequatur natura ut summum ex
rebus expetendis, quid fugiat ut extremum malorum?

Was ist naimlich im Leben so sehr wert, erforscht zu werden, wie zum einen alle
philosophischen Fragen, zum anderen aber ganz besonders diejenige, die in diesen
Biichern untersucht wird, was nimlich das Ziel ist, das AufRerste, die letzte Grenze,
auf das sich alle Ideen tiber das richtige Leben und Handeln beziehen, was die Natur
als das Hochste erstrebt, das man aus den Dingen erwerben kann, und was sie als das
hochste Ubel vermeidet?

Damit ist klargestellt: Es geht in diesen Biichern um den Bereich der Philoso-
phie, den man heute als Ethik bezeichnet.

Buch 1 und 2: Epikureismus
Wie der Dialog De re publica ist auch De finibus bonorum et malorum, nach
dem Muster der platonischen Dialoge, in eine fiktive, aber mogliche Ge-
sprichssituation eingebettet, einen Besuch der beiden jungen Rémer L. Tor-
quatus und C. Triarius auf Ciceros Landgut in Cumae. Bevor aber L. Torquatus
seine Sicht der von ihm bevorzugten epikureischen Ethik darlegen kann, er-
laubt sich Cicero einen kurzen Exkurs iiber die Naturlehre der Epikureer,
insbesondere tiber die Lehre von der Parenklisis. Im Kapitel iiber Lukrez war
dieses Thema bereits angesprochen worden (vgl. S.17). Cicero bemingelt
hier, dass Epikur eine Erklirung dafiir schuldig bleibe, wieso die Atome von
ihrer senkrechten Bahn abweichen - geschihe dies durch reinen Zufall, so sei
nicht zu erkliren, wie dieser Zufall die Schonheit oder Harmonie der Welt
(hunc mundi ornatum, fin. 1,20) habe zustande bringen kénnen.

In seiner Vorrede, die vom Umfang her etwa ein Zehntel der Rede seines
Gegners umfasst, berithrt Cicero die weiteren Gebiete, in die nach antikem


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

52 ¢ Rémische Autoren in historischer Abfolge

Verstindnis die Philosophie eingeteilt war, namlich die Logik und die Ethik,
wobei er hier, in typisch romischer Manier, mit Beispielen argumentiert:
Cicero erwihnt (fin. 1,23 f) u. a. einen berithmten Vorfahren des L. Torquatus,
den T. Manlius Torquatus Imperiosus aus dem 4. Jahrhundert, der so unerbitt-
lich gewesen sein soll, dass er seinen eigenen Sohn hinrichten liefs, weil dieser
einen Befehl missachtet hatte. Dies habe er, so Cicero, doch nicht aus Lust
getan, sondern weil er das ius maiestatis atque imperii (das Recht der staat-
lichen Hoheit und der Befehlsgewalt) iiber seine natiirliche viterliche Liebe

gestellt habe. L. Torquatus wird dieses Beispiel in seiner Erwiderung aufgrei-
fen.

Ferdinand Bol: ,,Der Konsul Titus Manlius Torquatus lasst seinen Sohn képfen®.
Olgemilde, ca. 1661-1663. Amsterdam, Rijksmuseum.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Marcus Tullius Cicero ¢ 53

In fin. 1,26 ergreift Torquatus das Wort. Er setzt, so wie Cicero es als The-
ma fiir das Werk vorgegeben hatte, bei dem Begriff an, der fur Epikur das
hochste Gut darstellt, nimlich bei der Lust (voluptas, fin. 1,29). Dass diese
Lust zu Recht so hoch geschitzt wird, das will er nun beweisen.

Torquatus unterscheidet mehrere Beweisverfahren: Zum einen zeige die
Sinneswahrnehmung, dass Lust zu erstreben, Schmerz zu meiden ist. Zum
anderen gebe es den Beweis durch die logische Argumentation, den er des-
wegen wihlt, weil er so die Vorwiirfe seiner Gegner besser widerlegen kann.
Darum will er nun zeigen, dass auch die Menschen, die etwas tun, was ihnen
zunichst Unlust bereitet, letzten Endes eine Lust anstreben. So habe auch der
von Cicero erwihnte T. Manlius Torquatus, wenn denn seine Harte gegentiber
seinem eigenen Sohn sinnvoll war, diese Haltung an den Tag gelegt, um das
Wohl der Biirger und damit sein eigenes zu retten, indem er die militdrische
Ordnung bewahrte. Also verzichtet man auf Lust, um eine héhere Lust
zu erreichen, oder man nimmt Schmerz auf sich, um schlimmeren
Schmerz zu vermeiden (fin. 1,34-36).

Ein anderes Thema in Torquatus’ Rede ist Epikurs These, die h6chste Lust
bestehe in der Abwesenheit von Schmerz. Diese These verteidigt er durch
die Uberlegung, dass jemandem, der frei von jedem Schmerz ist, nichts Gutes
mehr zu seinem Wohlbefinden hinzugefiigt werden kénne. Damit grenzt er
sich von den Kyrenaikern ab, die den Lusterwerb an sich gutgeheifSen hatten.

Fir die Epikureer war es wichtig, auf die rémische Tradition Riicksicht zu
nehmen, in welcher der Tugend (virtus) ein sehr hoher Wert beigemessen
wurde. Sie lehnten die Tugend nicht ab, sondern bestritten ihren Wert als
letztes Ziel des Handelns (fin. 1,42). Torquatus fragt zunichst, ob denn tiber-
haupt jemand an den Tugenden (virtutes) interessiert sein wiirde, wenn diese
letzen Endes kein Vergniigen mit sich brichten. Er erldutert seine These, dass
alles Wertvolle, also auch die Tugenden, seinen Wert von der am Ende
erzielten Lust erhilt, am Beispiel der Tugend der Weisheit, die er mit der
Kunst der Arzte und der Kunst der Steuerminner vergleicht:

Ut enim medicorum scientiam non ipsius artis, sed bonae valetudinis causa probamus,
et gubernatoris ars, quia bene navigandi rationem habet, utilitate, non arte laudatur,
sic sapientia, quae ars vivendi putanda est, non expeteretur, si nihil efficeret; nunc
expetitur, quod est tamquam artifex conquirendae et comparandae voluptatis. [.. |
Nam cum ignoratione rerum bonarum et malarum maxime hominum vita vexetur, ob
eumque errorem et voluptatibus maximis saepe priventur et durissimis animi dolori-
bus torqueantur, sapientia est adhibenda, quae et terroribus cupiditatibusque detractis
et omnium falsarum opinionum temeritate derepta certissimam se nobis ducem
praebeat ad voluptatem.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

54 # Rémische Autoren in historischer Abfolge

Wie wir nimlich die Wissenschaft der Arzte nicht wegen der Kunst selbst, sondern
wegen der Gesundheit loben, und wie die Kunst des Steuermanns gepriesen wird,
weil sie lehrt, wie man richtig Kurs hilt, also wegen des Nutzens und nicht wegen
der Kunst, so wiirde auch die Weisheit, die man fiir die Kunst des richtigen Lebens
halten muss, nicht erstrebt werden, wenn sie nichts bewirken wiirde; nun wird sie
aber erstrebt, weil sie sozusagen der Kiinstler ist, der die Lust sucht und verschafft.
[...] Denn weil das Leben der Menschen hauptsichlich durch die Unkenntnis der
guten und der schiddlichen Dinge gequilt wird und weil sie wegen dieses Irrtums
sowohl oft der grof3ten Lusterfahrungen beraubt werden als auch durch die hirtes-
ten Geistesqualen beeintrichtigt werden, muss man die Weisheit zurate ziehen, die
sich, wenn Angst und Begierde beseitigt sind und die Unbedachtheit aller falschen
Meinungen iiberwunden ist, uns als sicherste Fithrerin zur Lust anbietet (fin. 1,42 f.).

An diesem Zitat kann man Folgendes gut erkennen: Die Philosophie gilt hier
nicht als Selbstzweck, sondern als Mittel, um ein sorgloses Leben zu erreichen.
Sie muss einen Nutzen haben. Ferner erweist sich hier die epikureische Ethik
als eine intellektualistische Ethik, d. h., im Zentrum einer Lehre des richti-
gen Lebens stehen bestimmte Erkenntnisse, nimlich dass Furcht und hem-
mungslose Begierden die Lebenslust vermindern. Wer richtig leben will, muss
zunichst Irrtiimer beseitigen, die alle anderen, welche nicht dieser Philoso-
phie anhingen, in ihrem Bann halten. Diese Grundidee hat der Epikureismus
mit anderen antiken philosophischen Systemen gemeinsam; bei Platon, aber
auch bei den Stoikern kann man Ahnliches beobachten. Eine Besonderheit
Epikurs ist die Rangordnung, die er aufstellt: An erster Stelle steht die Lust,
und die Weisheit, die hier als Beispiel fiir die Tugenden dient, hat dieser zu
dienen. Ahnlich sieht iibrigens auch die Rangordnung aus, in welche die
Bildung gestellt wird. Auch sie ist der Lust nachgeordnet (vgl. fin. 1,71).

An dem Begriff der Begierde (cupiditas; im letzten Nebensatz des Zitats) hat
man schliefSlich einen Beleg dafiir, dass die Lehre Epikurs zwischen niitzlichen
und schidlichen Lusterlebnissen unterscheidet. Unverniinftige Lust, also Aus-
schweifungen aller Art, haben letzten Endes mehr Unlust als Lust zur Folge.

Die weiteren Themen, die Torquatus in seiner Rede breiter entfaltet, sind:

e das Verhiltnis der Tugenden (virtutes) zur Lust (fin. 1,42-54); im Einzel-
nen: Weisheit (sapientia, fin. 1,42 und 1,46); Mif3igung (temperantia,
fin. 1,47 f.), Tapferkeit (fortitudo, fin. 1,49), Gerechtigkeit (iustitia, fin.
1,50-53). Hier versucht Torquatus nicht, die Tugenden als unwichtig ab-
zuwerten, sondern zu zeigen, dass sie letzten Endes immer der Lustver-
mehrung dienen. Sogar fiir die Gerechtigkeit gilt dies: Sie ist durchweg
niitzlich, indem sie die Gemiiter beruhigt, weil sie Sicherheit verschafft.


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

Marcus Tullius Cicero ¢ 55

Den Ungerechten quilt sie — d. h. sie bereitet Schmerz — mit der Angst vor
Strafe.

e In die Erdrterung der Tugenden ist die Darstellung der epikureischen Be-
diirfnislehre eingefiigt (fin. 1,45). Epikur unterscheide drei Gruppen von
Bediirfnissen: nattirliche und notwendige; natirliche, aber nicht notwen-
dige; schliefSlich unnatiirliche und nicht notwendige.

e das Verhiltnis von Korper und Geist, und in diesem Zusammenhang
auch das richtige Verhiltnis zur Zeit, also zu Vergangenheit und Zukunft
(fin. 1,55-61). Zwar sind alle Empfindungen korperlichen Ursprungs, aber
auch die Seele kann leiden, wenn sie z. B. von Furcht befangen ist. Darum
wird der Weise darauf achten, dass er positiv an die Zukunft denkt und sich
nicht mit unangenehmen Erinnerungen plagt.

e die Bedeutung der Naturwissenschaft und ihr Vorrang vor der Dia-
lektik (fin. 1,63 f.). Die Basis der richtigen Erkenntnis und damit des richti-
gen Lebens ist die Einsicht in die Naturzusammenhinge, weil nur diese den
Furcht erzeugenden Aberglauben beseitigt.

e die Freundschaft (fin. 1,65-70). Hier waren die Epikureer mit dem Vor-
wurf konfrontiert, dass sie die Freundschaft um des Nutzens willen an-
strebten und damit nicht des Freundes Wohlergehen, sondern nur das eige-
ne im Sinne hitten — in der modernen, bei Immanuel Kant entwickelten
Begrifflichkeit konnte man auch sagen, dass sie den Freund nicht um seiner
selbst achteten, sondern als Mittel zu eigenen Zwecken missbrauchen. Tor-
quatus stellt dem folgende Argumente entgegen: Der Epikureer weif3, dass
er die Freundschaft nétig hat, weil ein Leben ohne Freundschaft nicht lust-
voll ist; man kann aber die Freundschaft nur dann aufrechterhalten, wenn
man die Freunde so wie sich selbst liebt, folglich muss man die Freund-
schaft pflegen und darf sie nicht als etwas Zweitrangiges ansehen (fin.
1,66f.). Ein anderer Zugang zu dem Thema ist die Idee, die Freundschaft
wie einen Vertrag (foedus, fin. 1,70) anzusehen, den weise Menschen unter-
einander schlief3en, um ein gutes Leben fithren zu kénnen.

In einem Lob des epikureischen Weisen (fin. 1,62) fasst Torquatus noch ein-
mal die ganze Lehre zusammen: Der Weise ist stets gliicklich (sapiens semper
beatus) und er vermag iiber alle wichtigen Dinge selbst zu entscheiden, da er
sich innerlich vom Schicksal befreit hat. So klingt hier sogar eine These zum
freien Willen an, einem Problem, das in der Antike in einiger Genauigkeit erst
von Augustinus durchmessen wurde und das in der Moderne ins Zentrum der
ethischen Debatte riickte, vor allem in der jiingsten Zeit unter dem Eindruck
der Ergebnisse der Hirnforschung.26


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

© STARK Verlag

www.stark-verlag.de
info@stark-verlag.de

’ Der Datenbestand der STARK Verlag GmbH
ist urheberrechtlich international geschutzt.
Kein Teil dieser Daten darf ohne Zustimmung
des Rechteinhabers in irgendeiner Form
verwertet werden.

STARK


https://www.stark-verlag.de/YL002?utm_source=produktseite&utm_medium=pdf&utm_campaign=leseproben

