. wERbaal .




Mystische Texte
Taschenbuchreihe Band 3

Mystik, verstanden als Weg zur Erfahrung und Erkennt-
nis Gottes und der transzendenten Wirklichkeit im Sin-
ne einer vollstindigen Bewusstwerdung, ist letztlich die
Essenz und Grundlage aller Weisheit und der Kern
simtlicher Religionen.

Mystiker streben die unmittelbare Erkenntnis der
Wirklichkeit an, eine Erkenntnis, die nicht durch duflere
Objekte oder Dogmen verfilscht wird. Sie wurden oft
verkiirzt als Wahrsager, Hellsichtige, Visionire oder gar
als weltabgewandte Traumer bezeichnet.

Jedoch sollen ,wahre Mystikerinnen und Mystiker“ nach
Sicht des Religionsgelehrten und Sufi-Mystikers Hazrat
Inayat Khan ,inspirierte Kiinstler, wunderbare Wissen-
schaftlerinnen oder einflussreiche Politiker sein. Sie
sollten genauso qualifiziert im Geschiftsleben, in der
Industrie, im sozialen und politischen Leben sein wie
materiell ausgerichtete Menschen.“

Gerade in unserer heutigen Zeit, wo eine Besinnung auf
den Urgrund unseres Menschseins nétiger scheint denn
je, wollen wir mit der Reihe ,Mystische Texte“ Impulse
geben fiir eine tiefere und umfassendere Sichtweise
auf das Leben. Jenseits religioser Dogmen geben sie
einen kleinen ,Vorgeschmack® auf weitere tiefgriindige
Weisheitsschriften des Verlags.



Hazrat Inayat Khan

DIE
SPRACHE DES KOSMOS

i

HEILBRONN
h“*-._,_‘___.__._-/'



Titel der englischen Originalausgabe:

,The Sufi Message of Hazrat Inayat Khan“

Centennial Edition Volume 2: ,The Mysticism of Sound“
Buchteil: ,Cosmic Language“

© Published by Sulak Press an imprint of

Omega Publications Inc., 2017

Hazrat Inayat Khan

Die Sprache des Kosmos

Mystische Texte Band 3

Ubersetzung: Amaité Anna-Elisabeth Willand

Lektorat: Uta Maria Baur, Susanne Dieminger,
Aeoliah Christa Muckenheim

Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de

Satz: Josef Ries

Ornamentmuster Umschlag: AdobeStock (303661813)

2. iiberarb. Ausgabe 2020

Verlag Heilbronn

Polling

Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: 978-3-936246-45-2
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien

®
MIX

Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gw.lsc s FSC®C005833




Inhalt

DIE SPRACHE DES KOSMOS 6
Stimmen 1 8
Stimmen 2 16
Spuren 25
Der Magnetismus von Wesen und Dingen 33
Der Einfluss von Kunstwerken 40
Das Leben der Gedanken 48
Denken und Vorstellungskraft 57
Gedichtnis 67
Der Wille 75
Vernunft 85
Das Ego 94
Herz und Verstand 104
Intuition 112
Inspiration 121

Hazrat Inayat Khan 180



Die Inhalte von ,Die Sprache des Kosmos* stammen
aus einer Reihe von Vortragen, die wihrend der Som-
merschule 1924 in Suresnes, Frankreich, vom 13. Juni
bis 12. September gehalten wurden, wobei das letzte Ka-
pitel , Inspiration“ ein Vortrag an der Sorbonne in Paris,
Frankreich, am 22. Dezember desselben )ahres ist. Diese
Vortrage wurden in ihrer authentischsten Form in ,The
Complete Works of Pir-o-Murshid Hazrat Inayat Khan“
verdffentlicht: Originaltexte: Vortrage tiber den Sufismus
1924 11: 10. Juni bis Ende Dezember.

Das ganze Weltall - Felsen, Biaume, Tiere und selbst vom
Menschen erschaffene Gegenstinde sprechen zu uns,
wenn wir ihre Stimme zu vernehmen wissen, wenn sie
uns durch Intuition und Inspiration, die in uns aufstei-
gen, ihr Wesen und ihr Geheimnis offenbaren.



DIE
SPRACHE DES KOSMOS

v/



Stimmen 1

Die gesamte Manifestation ist in all ihren Facetten wie
eine Schallplatte, auf die eine Stimme tbertragen
wurde. Diese Stimme ist das menschliche Denken. Es
gibt auf der ganzen Welt keinen Ort — sei es Wiiste,
Wald, Berg oder Haus, Stadt oder Gemeinde — wo
nicht fortwihrend eine Stimme ertont, die dem Ort
irgendwann einmal aufgepragt wurde und die seither
weiterklingt. Natiirlich ist jede derartige Stimme zeit-
lich begrenzt. Die eine kann Jahrtausende andauern,
eine andere Stimme mehrere Monate, wieder eine
andere besteht einige Tage, Stunden oder nur Momen-
te. Denn alles, was absichtlich oder unabsichtlich
erschaffen wurde, lebt; es hat seine Geburt und sei-
nen Tod, also einen Anfang und ein Ende. In der
Atmosphire verschiedener Orte koénnen wir dies
wahrnehmen. Wenn wir auf den Felsen der Berge sit-
zen, kénnen wir oft die Schwingungen derjenigen
wahrnehmen, die dort vorher gesessen haben. Im
Wald und in der Wildnis spiiren wir die Geschichte
des Platzes. Vielleicht gab es dort einmal eine Stadt
oder ein Haus; es lebten dort Menschen, doch jetzt ist
Wildnis daraus geworden. Wir fangen an, die
Geschichte des ganzen Ortes zu fithlen, er kommuni-
ziert mit uns. Jede Stadt hat sozusagen ihre eigene
Stimme, die laut davon erzihlt: Wer lebte in dieser
Stadt, und wie lebten sie? Wie war ihr Schicksal, ihr
Entwicklungsgrad? Die Stimme spricht von deren
Taten, von den Folgen ihrer Handlungen. Viele Men-
schen nehmen die Schwingungen von Spukhdusern
wahr. Das liegt daran, dass die Atmosphare dort auf-



gewirbelt ist, denn sie ist sehr stark und daher deut-
lich wahrnehmbar. Doch es gibt keine Hauser, keine
Orte, die nicht ihre eigene Stimme hitten. Damit
meine ich die Stimme, die ihnen aufgeprigt wurde,
und die zur Wiedergabe der Aufzeichnung dessen
wird, was ihnen bewusst oder unbewusst zugefiigt
wurde.

Als Abraham nach seiner Einweihung in die
Geheimnisse des Lebens aus Agypten zuriickkehrte,
kam er nach Mekka, wo zum Gedenken an die Einwei-
hung, die er gerade durch die alte esoterische Schule
Agyptens erhalten hatte, ein Gedenkstein gesetzt
wurde. Die Stimme, die von der singenden Seele
Abrahams auf ihn tibertragen wurde, setzte sich fort
und wurde fur all jene, die horen konnten, hérbar.
Seitdem pilgern die Propheten und Wahrheitssuchen-
den zu diesem Stein der Ka‘ba. Sie tonte weiter und ist
immer noch dort.

Ein Ort wie Mekka — mitten in der Wiiste mit
nichts Interessantem, weder fruchtbarem Boden noch
besonders fortschrittlichen Menschen, keiner florie-
renden Wirtschaft oder Industrie, keiner entwickelten
Wissenschaft oder Kunst — bekam eine Anziehungs-
kraft fiir Millionen von Menschen, die nur mit einem
Ziel hierherkamen: der Pilgerfahrt. Was ist da los?
Worum geht es? Es ist jene Stimme, die dem Ort gege-
ben wurde, die dem Stein eingeprigt wurde. Der Stein
wurde zum Sprechen gebracht, er spricht zu denen,
deren Ohren héren kénnen. Jeder Ort, an dem eine
Person sitzt und iiber etwas nachdenkt, nimmt diese
menschlichen Gedanken auf. Er zeichnet auf, was
gesprochen wurde, sodass niemand die eigenen
Gedanken oder Gefiihle verbergen kann. Sie werden



sogar von dem Sitzplatz aufgezeichnet, auf dem wir
saflen und nachgedacht haben. Und viele andere, die
spiiren koénnen, fiithlen sie, wenn sie dort sitzen.
Manchmal ist die Wirkung ganz unerwartet. Wir kon-
nen, wenn wir an einem bestimmten Platz sitzen,
einen uns ganz fremden Gedanken spiiren, ein
Gefiihl, das nicht zu uns gehért, denn auf diesem
Platz schwingt der frithere Gedanke weiter. Weil ein
Platz Gedankenschwingungen viel linger bewahren
kann als Warme oder Kilte, verbleibt ein Eindruck an
jedem Ort, an dem wir sitzen, wo wir leben, an dem
wir denken oder fithlen, wo wir uns freuen oder wo
wir jammern. Und diese Stimme besteht dort unver-
gleichlich viel linger als das Leben der Person, die
dort sprach.

Frage: Gibe das nicht ein grofles Durcheinander von
Stimmen? Ist es dort, wo Menschen schon lange sind,
eine Frage der Dominanz, eines vorherrschenden
Tons oder einer Einzelperson?

Antwort: Es gibt eine dominante Stimme, die deutli-
cher hervortritt als andere Stimmen. So, wie wir spii-
ren konnen, was Komponisten durch eine ganze
Komposition vermitteln wollen, die sie mit all den
verschiedenen Instrumenten komponieren, so erge-
ben auch die verschiedenen ineinandergreifenden
Stimmen ein Gesamtbild, das ein sensibler Mensch
wie eine Sinfonie wahrnimmt. In einer Stadt, einer
neuen Metropole tritt der kollektive Gedanke beson-
ders hervor. Er ist wie eine Art Stimme aus der Ver-
gangenheit und Gegenwart, die Stimme aller als eine

10



einzige Musik, die eine einzigartige und besondere
Wirkung hat. Als ich Deutschland nach dem Krieg’
besuchte, war fiir mich der Unterschied zwischen der
Stimmung und dem Klang, die vorher dort herrsch-
ten, und dem Klang, der jetzt von den Menschen dort
ausgeht, eine besondere Erfahrung. Es war, als hitte
es einen See oder Fluss gegeben, der heute verlandet
ist. Das flieflende Wasser des Lebens war vollig
unfruchtbar geworden. Heute ist es von Erde bedeckt;
und doch ist das Wasser darunter noch wahrnehmbar.
Man hat jedoch das Gefiihl, auf festem Grund zu
gehen. Vielleicht war dort vorher Wasser? Wir sehen
daran, wie sich die Stimmung eines ganzen Landes
mit den sich wandelnden Verhiltnissen verindern
kann.

Frage: Die Stimmungen von London und Paris sind
vollig verschieden. Hat das etwas mit der Kultur zu
tun?

Antwort: Deren gesamte Geschichte teilt sich in der
Stimmung mit. Wenn wir es héren kénnen, nehmen
wir deutlich wahr, wie eine Stadt von ihrer Vergangen-
heit und Gegenwart erzahlt.

Frage: Die Ausstellung des britischen Konigreichs ...
Eines Abends war ich um sechs Uhr dort. Es herrsch-
te ein Gefiihl der Angst und Qual, das Gefiihl einer
Katastrophe. Wie kann man das erkliren? Ist das
meine Vorstellung oder eine Art Enttiuschung?

Antwort: Es ist durchaus moglich, dass dieser Schmerz
unter dem Ort, an dem Sie standen oder saflen, war.

1 Erster Weltkrieg

11



Es mag seltsam erscheinen, aber es gibt Hiuser, in
denen es vielleicht schon lange immer wieder Streitig-
keiten gibt, und wo Teller, Untertassen und Gliser
ohne Grund zerbrechen.

Frage: An abgelegenen Orten, an denen keine oder
nur wenige menschliche Ereignisse stattgefunden
haben — was ist der Charakter in Wiisten oder hohen
Bergen, die fir die Menschen oft sehr attraktiv sind?
Liegt das daran, dass es dort keine Stimmen gibt, die
ablenken?

Antwort: Ja, an abgelegenen Orten sind die Stimmen
manchmal leise geworden, und es gibt dort eine Art
sehr sanften und beruhigenden Oberton, denn die
Stimmen sind verschwunden und die Schwingungen
sind als Atmosphidre geblieben. Ein Ort, der schon
immer eine Findéde war, ist noch erhebender, weil er
seine eigene Stimme und Schwingung hat. Selbst
wenn einige Reisende durchgezogen sind und wir
deren Stimme dort héren kénnen, so ist es doch viel
schoner als die Stimmung, die wir in Metropolen und
Stidten wahrnehmen und empfinden — auch, weil wir
in der Natur ganz andere Menschen sind. Je niher wir
der Natur kommen, desto weniger kiinstlich ist unser
Leben und desto freier werden wir vom oberflidchli-
chen Treiben. Daher kommt dort unsere Veranlagung
zum Vorschein, die natiirlich, schén und giitig ist,
und unser Leben wird eine Art Traum, Romanze, wird
Poesie. Selbst unsere ureigensten menschlichen
Gedanken werden dort durch die Natur zum Singen
gebracht.

Frage: Wiirde im Falle eines individuellen Abdrucks,

12



wie der von Abraham auf dem Ka‘ba-Stein, die Dauer
dieses Eindrucks von der Intensitit abhingen, mit der
er eingepragt wurde, oder auch von der Heiligkeit der
Gedanken?

Antwori: Ja, der Gedanke einer hoch entwickelten Per-
son hat eine gréflere Macht als der Gedanke an sich,
als das, was der Gedanke selbst beinhaltet, denn die
Person ist die Lebenskraft des Gedankens. Der Gedan-
ke ist die Hiille iiber dieser Lebendigkeit. Vielleicht
hitte Abraham keinen zweiten Stein mit jener Kraft
segnen konnen, die er in diesem Moment, mit dem
frischen Eindruck seiner Einweihung hatte. Womaog-
lich hat er in seinem ganzen Leben nur diesen einen
Akt vollbracht, dessen Kraft weit iiber seine Zeit hin-
ausging. Denn er sagte: ,Ich setze diesen Stein zum
Andenken an die Einweihung, als Zeichen jenes Got-
tes, der als ein Gott erkannt wird, und er wird fiir
immer als ein von mir geschaffener Tempel bestehen
bleiben.“ Er war ein Tempel Abrahams. Abraham war
weder ein Konig noch ein reicher Mann. Er konnte
nur diesen einen Stein setzen, der viele Jahre Bestand
haben sollte, viel linger als die meisten Tempel, die zu
einem solchen Zweck erbaut wurden. Der Prophet
Mohammed zettelte einen Aufstand an, um die ganze
Ka‘ba von all ihren Goéttern zu befreien, doch nichts
konnte ihn dazu bewegen, diesen Stein zu entfernen.
Nachdem er alle Gotzen weggefegt hatte, rithrte er
diesen Stein, den Abraham gesetzt hatte, nicht an. Er
hatte vor, alle Steine zu entfernen, doch er tat es nicht.
Wenn Abraham noch am Leben gewesen wire, hitte
dieser den Stein schiitzen konnen, so verteidigte der
Stein sich selbst.

Dies ist nur ein Beispiel, doch es gibt unzihlige

13



Beispiele: die Atmosphdre von Benares oder die
Schwingung von Ajmer, wo Khwaja Muinuddin
Chishti? lebte, meditierte und starb. Dort ist das Grab
des Heiligen, vor allem aber eine stindige Stimme,
eine Stimme, die so stark ist, dass meditative Men-
schen dort sitzen konnen und fiir immer dort sitzen
bleiben wollen. Es liegt mitten in der Stadt, und doch
fiihlt es sich nach Wildnis an, denn an diesem Ort saf
der Heilige und meditierte iiber die kosmische Musik,
sawt-i sarmadi’; und weil er dort stindig kosmische
Musik horte, erzeugte er dort kosmische Musik.

Frage: Setzen sich nicht die Gedanken der Menschen
dort nach diesem Ereignis durch?

Antwort: Nein, Ich denke, dass sie hinzukommen.
Wie beispielsweise bei einem Flotensolo das Orches-
ter hinzukommt; doch dieser eine Gedanke bleibt
bestehen. Zu Lebzeiten dieses Heiligen gab es eine
groflartige Begegnung. Ein anderer Seher, eine sehr
fortgeschrittene Seele, kam aus Bagdad, um den gro-
RBen Meister zu besuchen. Es war ein hochst bemer-
kenswertes Treffen in Ajmer. Derjenige, der kam, war
jedoch sehr streng in seinen religiésen Vorschriften,
und die religiosen Menschen jener Zeit hatten keine
Musik. Um dessen Glauben und Lebensweise zu res-
pektieren, musste dieser grofle Weise also seine tigli-
che musikalische Praxis opfern. Doch als es an der
Zeit war, begann die Sinfonie von selbst, und alle

2 Muinuddin Chishti (1141-1230), berithmtester Scheich des
Chishtiyya-Ordens, der ihn bekannt machte. Die Chishtiyya
ist eine der Hauptlinien, in die Hazrat Inayat Khan einge-
weiht war.

3 Der absolute Klang hinter allen Klingen

14



staunten. Der grofle Weise war ein grofier Musiker.
Die Musik dauerte an, auch ohne dass er spielte, selbst
als die religiésen Behorden es verbieten wollten, o ,,...
gilt das fiir andere, nicht fiir Dich.“

Frage: Bewahrt ein Grab die Stimme?

Antwort: Nicht das Grab des Menschen an sich. In den
alten Zeiten setzten die Menschen dort eine Markie-
rung, wo ein heiliger Mensch gelebt hatte — sie errich-
teten dort das Grab, wo die Schwingung dieser Person
aufgezeichnet worden war. Meistens wurden die alten
Griber an den Orten errichtet, an denen die Heiligen
sallen, meditierten und nachdachten. Das Grab ist in
diesem Fall nur die Ausrede, nur ein Zeichen, dass sie
hier salen. In Indien, wo Eindscherung stattfindet,
stellen sie als Wahrzeichen der Meditation dort, wo
die Heiligen ihre Schwingung hinterlieflen, einen
Sitzplatz her.

15



Stimmen 2

Dem Geheimnis des spiirbaren Segens, der an heili-
gen Orten zu finden ist, liegt die Idee zugrunde, dass
der heilige Ort nicht mehr nur ein Platz ist, sondern
zu einem Lebewesen wurde. Die Propheten, die seit
Jahrhunderten den Namen Gottes und das Gesetz des
gottlichen Wesens im Heiligen Land verkiindet haben,
machen dieses Land bis heute auf eine Weise leben-
dig, die die ganze Welt anzieht. Man sagt, dass auf
dem Grab von Sa‘di seit Ewigkeiten Rosen blithen, die
dort einfach auftauchen, und dass sein Grab nie ohne
Rosen war. Ich kann es glauben — ,Der Rosengarten®
wurde im Bewusstsein der Schonheit geschrieben.
Obwohl der sterbliche Korper von Sa‘di verfallen ist,
setzt sich die Schonheit seines einst geduflerten Den-
kens weiter fort; wenn diese also an seiner Begribnis-
stitte jahrhundertelang Rosen erblithen lisst, ist das
nicht verwunderlich.

Oft fragten sich die Menschen, warum die Hindus
mit einem derart grofen philosophischen Bewusst-
sein, mit ihrem tiefen Einblick in die Mystik an so
etwas wie einen heiligen Fluss glauben konnen. Es ist
richtig, dass das symbolisch zu verstehen ist, doch es
hat noch eine weitere Bedeutung. Die grofRen Mahat-
mas’ sitzen auf den Bergen des Himalaja, wo der Was-
serlauf des Brahmaputra beginnt, der sich spiter in
zwel Strome teilt, bis er schliefllich wieder zusam-

1 Mahatma (Sanskrit): grofRe Seele, geistig hochstehender
Mensch

16



menflieflt und eins wird. Das ist im wahrsten Sinne
des Wortes ein Phinomen, sowohl in seiner Symbolik
als auch in seiner tatsichlichen Erscheinung. Symbo-
lisch gesehen beginnt der Brahmaputra als ein Fluss
und verwandelt sich dann in die Dualitit. Und nach-
dem die beiden Fliisse kilometerlang getrennt waren,
werden sie voneinander angezogen und treffen sich
schlieflich in Allahabad an einem Ort, der sangam?
genannt wird und ein Pilgerort ist. Die Betrachtung
seines Verlaufs weist auf das Grundprinzip der gesam-
ten Manifestation hin, die am Anfang eins ist, dual in
ihrer Manifestation wird und sich am Ende wieder
vereint.

Dartiber hinaus flossen die Gedanken der groflen
Mahatmas in das Wasser des lebendigen Stromes
Brahmaputra, und dieser nahm die Schwingungen
der Groflen mit sich in die Welt; der Fluss sprach zu
denen, die es horen konnten, mit der Stimme des
Friedens, des Erwachens, des Segens, der Reinheit
und der Einheit. Doch auch die, die sich dessen nicht
bewusst waren, wurden durch das Bad im heiligen
Fluss gesegnet. Denn dieser bestand nicht nur aus
Wasser, sondern auch aus Gedanken; den kraftvolls-
ten Gedanken tiberhaupt, voller Energie und Leben-
digkeit. Wer sehen konnte, erkannte sein Geheimnis.
In vielen Gedichten auf Sanskrit lesen wir daher, wie
in den Wellen des Ganges und der Yamuna die Seher
die Stimme der entwickelten Seelen horten und die
Atmosphire spiirten, die das Wasser wie der Atem-
strom jener fortgeschrittenen Seelen durchzog. In
Mekka gibt es eine Zisterne, einen Behilter, aus dem

2 Sangam (Sanskrit): Zusammenfluss, Gemeinschaft; Zusam-
menfluss zweier Fliisse

17



die Propheten aller Zeiten Wasser getrunken haben.
Diese Zisterne heifdt Zemzem. Sie tranken nicht nur
Wasser, sie erhielten auch das, was darin enthalten
war, und dann luden sie es mit dem auf, was sie ihm
zu geben hatten. Noch bis heute gehen die Pilger dort-
hin und erhalten dieses Wasser als Segnung. Eine
Geschichte in den Puranas’ des Mahabharata4 erzihlt
von den funf Pandevass, von denen jeder eine beson-
dere Gabe hatte. Einmal waren sie auf Reisen und
kamen an einen Ort, an dem sie alle ihre besonderen
Fihigkeiten verloren.

Sie waren verwirrt und entmutigt und suchten
nach dem Grund dieses Erlebens. Die weisesten unter
ihnen fanden durch Kontemplation schliellich her-
aus, dass es die Wirkung des Ortes war. Der Ort hatte
seine Lebenskraft verloren. Es war ein toter Ort, und
alle, die dorthin kamen, fiithlten sich, als hitten sie
kein Leben mehr in sich. Das innere Leben ent-
schwand. Wir kennen so etwas von einem Stiick Land,
das viele Tausend Jahre lang genutzt wurde und
schliefRlich seine Kraft, die Vitalitit der Erde, verloren
hat. Wenn der Boden seine Kraft duflerlich verlieren
kann, dann kénnen auch im Inneren die Schwingun-

3 Purana (Sanskrit): ist der Name einer Literaturgattung, deren
Texte zu den klassischen heiligen Schriften der Smriti zihlen.
Diese beschreiben das Wirken eines personlichen Gottes
(Ishwara) auf Erden und die Liebe zu ihm (Bhakti)

4 Mahabharata (Sanskrit): , Die grofle Geschichte der Bharata-
Dynastie” ist neben dem Ramayana das bekannteste indische
Epos. Die Bhagavad-Gita ist eine ihrer Epen.

5 Die fiinf Pandavas sind im Mahabharata die fiinf Séhne
des Konigs Pandu, der zeugungsunfihig war, und deshalb
wurden verschiedene Goétter deren Viter, deren besondere
Eigenschaften sie erbten.

18



gen, der Atem verloren gehen. Oft fithlen wir uns an
einem Ort besonders inspiriert, an einem anderen
sehr deprimiert; an einem Ort verwirrt, und wieder-
um an einem anderen Ort fiihlt sich der Kopf dumpf
an, er findet nichts Interessantes, nichts, was ihn fas-
ziniert. Vielleicht denken wir dann, es sei die Wirkung
des Wetters, doch es gibt wirklich Orte, die duf3erlich
in wunderschoner Natur sind, mit wunderbarem Wet-
ter, und doch fithlen wir uns nicht inspiriert.

Da ist die amiisante Geschichte, dass ich wihrend
meiner Reise nach Indien einmal an einen Ort kam,
an dem sich das Grab einer sehr michtigen verstorbe-
nen Person befand, und als ich davon horte, fand ich
heraus, dass die Besucher dieses Grabes oft Fieber
bekamen. Ich fragte verwundert: ,Was ist der Grund
dafiir?“ Es wurde erzihlt, dass diese grof3e Personlich-
keit sehr aufbrausend gewesen sei. Obwohl dieser
Mann sehr spirituell gewesen war, konnte er nieman-
den leiden. Er hielt jeden auf Abstand, und so beka-
men jetzt alle, die sich seinem Grab niherten, Fieber.
Ich dachte aus der Ferne, dass ich mich wohl besser
verbeugen und gehen sollte.

Ich fand auch einen Platz, an dem ein grofler Hei-
ler sein ganzes Leben lang zu sitzen pflegte und Tau-
sende von Patienten heilte. Viele wurden spontan
geheilt. An dieser Stelle wurde auch sein Grab errich-
tet und bis heute fithlen sich die Menschen zu seinem
Grab hingezogen. Wer den Ort beriihrt, wird sofort
geheilt.

Dabei geht es um etwas, was Jalal ad-Din Rumi vor
Jahrhunderten sagte: Fiir die Menschen sind Feuer,
Wasser, Erde und Luft Objekte; fiir Gott sind sie Lebe-
wesen, die seinen Anweisungen folgen. Die Erkli-

19



rung fiir das, was Rumi sagte, ist, dass alle Objekte,
alle Orte wie phonografische Aufzeichnungen sind:
Was in sie eingraviert wurde, geben sie wieder. Ent-
sprechend unserer Entwicklung hort es entweder
unsere Seele oder unser Verstand.

Es scheint, als wiirden die Menschen beginnen, an
etwas zu glauben, das sie Psychometrie nennen.
Worum geht es da? Was ist das? Es ist das Erlernen
der sogenannten Objektsprache, die Erkenntnis, dass
es aufler Farbe und Form des Objekts noch etwas gibt,
das zu uns spricht. Es kommt entweder vom Gegen-
stand selbst oder von jemandem, der den Gegenstand
benutzte, aber es ist da. Manchmal bringen wir ein
Objekt in unser Haus, und von dem Moment an zer-
brechen andere Dinge; solange das Objekt anwesend
ist, geht stindig etwas verloren oder kaputt. Ein Objekt
kann Disharmonie erzeugen. Ein Gegenstand kann
Krankheit hervorrufen und Ungliick bringen. Des-
halb vermeiden es diejenigen, die die psychologische
Wirkung von Gegenstinden kennen, grundsitzlich,
alte Objekte zu erwerben, wie schon und kostbar sie
auch sind. Fur ihren personlichen Gebrauch kaufen
sie nur neue Dinge.

Natiirlich konnen wir das nicht mit Juwelen
machen; diese miissen alt sein. Und Juwelen beein-
flussen meistens die Menschen — ihren Charakter, die
Lebenskraft, die Angelegenheiten, die Umwelt — stir-
ker als alles andere. Wir kénnen ein Juwel erwerben,
das von dem Moment an, wo es eintrifft, Gliick jegli-
cher Art bringt; es kann allerdings auch den gegentei-
ligen Effekt haben. Hiufig denken die Menschen
nicht dartiber nach, und doch ist die Wirkung diesel-
be; und sie dauert an. Daneben hat alles, was wir tra-

20



gen, eine Wirkung auf unsere Gesundheit, unseren
Geisteszustand und unsere Gefiihlslage. Wenn es
sich um ein Juwel handelt, kann es die Stimme von
Jahrtausenden bewahren. Je dlter ein Juwel ist, desto
mehr Uberlieferungen stecken in ihm. Dies erklirt
alles. Intuitive, sensitive und spiirige Menschen kon-
nen die Schwingungen alter Steine leicht wahrneh-
men. Es scheint, als wiirden sie mit ihnen sprechen.

Auflerdem geben wir alles, was wir einander in
Form von Essen, Siifligkeiten, Getranken, Friichten
oder Blumen schenken, immer zusammen mit unse-
ren Gedanken und Gefiihlen. Und das hat eine Wir-
kung. Die Sufis im Osten haben einen Brauch: Sie
geben jemandem ein Stiick Stoff oder eine Blume,
eine Frucht oder ein paar Kérner Mais, und das heif3t,
dass darin eine Bedeutung liegt. Es geht nicht um das,
was gegeben wird, sondern um das, was darin mitge-
geben wird.

Wie wenig begreifen wir, wenn wir sagen: ,Ich
glaube an das, was ich sehe.“ Es ist so wunderbar,
wenn wir erkennen kénnen, wie die Einfliisse wirken,
wie Gedanken und Gefiihle sprechen, wie die Gegen-
stinde daran teilhaben und sich gegenseitig beein-
flussen; wie Gedanken, Gefiihle, Leben und Einfliisse
durch ein Objekt vermittelt werden.

Frage: Pferde sollen extrem komplizierte mathemati-
sche Probleme gel6st haben?

Antwort: Es handelt sich dabei um die Reflexion des
Geistes des Lehrers, der auf den Geist des Pferdes pro-
jiziert wird, denn ein Pferd ist nicht in der Lage, und

21



kann es auch nicht sein, eine mathematische Berech-
nung durchzufithren. In einer Art medialem Prozess
wird auf den Geist des Pferdes eine mathematische
Idee projiziert. Es ist moglich, dass selbst die Person,
die es ausfiihrt, dies nicht weif2, doch die blofke
Anstrengung dieser Person, das Pferd dazu zu brin-
gen, fithrte zum Erfolg.

Frage: Wie kénnen wir unseren inneren Spiegel klarer
und préziser werden lassen?

Antwort: Indem wir ein Leben voller Giite fithren.

Frage: Ist dieser Spiegel in der Kindheit klar?

Antwort: Er ist klarer in der Kindheit. Da ist er noch
klar, doch wihrend wir aufwachsen, wird er verzerrt.
Spiter muss er wieder gereinigt werden.

Frage: Ich war bei einer Ausstellung von Tieren, Scha-
fen usw.. Die Schathirten hatten Schafsgesichter, die
Hirten hatten Gesichtsziige, die denen der Schafen
ihneln.

Antwort: Das ist natiirlich.

Frage: Konnen Kiinstler, die in einem toten Land gebo-
ren werden, ihr Talent dort entwickeln?

Antwort: Sicherlich nicht. Dort wird ihr Talent nicht
genihrt. Der kiinstlerische Impuls wird gelihmt.
Keine Pflanze gentigt sich selbst. Sie braucht Luft,
Sonne und Wasser.

Frage: Kénnen Kiinstler eine tote Stadt inspirieren,

22



einfach indem sie dort durchreisen?

Antwort: Die Antwort findet sich in den ersten vier
Zeilen des Gayan.°

Frage: Kann ein Ding mit guten Schwingungen aufge-
laden werden, wenn es an sich schon ein schlechtes
Zeichen ist?

Antwort: Es gibt manche bitteren Dinge, die verstifit
werden kénnen. Trotzdem bleibt das Bittere bestehen.
Manchen Lebensmitteln fiigen wir etwas hinzu, um
einen bestimmten Geruch zu vertreiben, und doch
bleibt er vorhanden.

Frage: Liegt es in der Macht des Menschen, die Wir-
kung eines Objekts zu dndern?

Antwort: Auch auf diese Frage konnen die ersten vier
Zeilen des Gayan Antwort geben.

Frage: Konnen schlechte Einfliisse, die an Orten und
Dingen haften, beseitigt und in etwas Gutes verwan-
delt werden?

Antwort: Sicherlich, denn in der Tiefe sind alle Dinge
und Wesen gut.

6 Gemeint ist das Werk: ,Gayan, Vadan, Nirtan“ von Hazrat
Inayat Khan, wo steht (Deutsche Ausgabe von 1996 im
Verlag Heilbronn):

,Ist ein Schimmer Unseres Bildes im Menschen eingefan-
gen, wird nach Himmel und Erde im Menschen gesucht,
was gibt es dann in der Welt, das nicht im Menschen ist?
Erforsche man ihn nur, gar vieles ist im Menschen.“

23



HAZRAT INAYAT KHAN

Der indische Sufi-Mystiker,
Musiker und Religionsgelehrte
Hazrat Inayat Khan wurde am
5. Juli 1882 in Baroda geboren.
Musik und Mystik waren viter-
licher- wie miitterlicherseits
sein Erbe.

Hazrat Inayat Khan lebte mit
seiner Familie im Haus seines
Grofdvaters Maula Bakhsh, das ein Treffpunkt berithm-
ter Musiker, Dichter, Philosophen und Mystiker ver-
schiedenster Herkunft war. In dieser Atmosphire
wuchs der junge Inayat auf. Sein Grof3vater hatte gro-
en Einfluss auf seine Erziehung. Er weckte ihn jeden
Morgen und anschlieflend verbrachten sie den Vor-
mittag zusammen. Inayat zeigte bereits als Kind ein
ungewohnliches Interesse fiir Religion. Oft besuchte
er Yogis und Derwische, um ihnen zuzuhoéren. Er
wuchs als Muslim auf und verrichtete die vorgeschrie-
benen Gebete auf dem Dach des Hauses. Eines
Abends wurde ihm bewusst, dass er noch nie eine
Antwort von Gott bekommen habe und nicht wisse,
wo Gott sei. Er lief zu seinem Grof3vater und sagte:
»Ich will nicht mehr beten. Es scheint mir nicht ver-
niinftig, zu einem Gott zu beten, den man nicht
kennt.» Maula Bakhsh lichelte und erklirte ihm: ,Die
Zeichen Gottes konnen in der Welt gesehen werden,
und die Welt wird in dir selbst gesehen.“ Diese Worte
beriihrten Inayat tief und waren der erste Anlass fiir

130



ihn, Gott iiberall zu suchen; in der Welt, in seinen Mit-
menschen, in sich selbst.

Inayat Khan wurde zu einem der berithmtesten
Musiker Indiens und musizierte an den Hoéfen der
Maharadschas. In Hyderabad begegnete er seinem
geistigen Lehrer, Murshid Abu Hashim Madani, und
blieb bei ihm bis zu seinem Tod. Hashim Madani
bestimmte ihn zu seinem Nachfolger und trug ihm
auf, in den Westen zu gehen, um dort die Weisheit des
Sufismus zu verbreiten.

1910 reiste er mit seinen Briidern zuerst in die
USA und spiter nach England und Frankreich. Nach
dem ersten Weltkrieg lief} er sich in Suresnes bei Paris
nieder. Von hier aus unternahm er zahlreiche Reisen
in Europa und Amerika, auf denen er Vortrige hielt,
spirituelle Anleitungen gab und die erste Sufi-Bewe-
gung im Westen griindete. Die Tiiren standen offen
tiir Menschen jeglichen Glaubens. Inayat Khan sprach
stirker die eigene Erfahrung seiner Zuhérerinnen
und Zuhérer an als ihre religiésen Uberzeugungen.

Es entstand ein umfangreiches Werk an Schriften
aus mitgeschriebenen Vortriagen oder vom ihm selbst
diktiert. Zahlreiche Biicher wurden sowohl wihrend
seiner Lebenszeit als auch posthum aus seinen Lehr-
reden zusammengestellt.

Im September 1926 verbrachte er den letzten Tag
mit seiner Familie und den Schiilerinnen und Schii-
lern und legte den Grundstein fiir einen kiinftigen
Tempel, offen fiir alle Religionen, den Universel. Bald
darauf kehrte er in seine Heimat zuriick, wo er am 5.
Februar 1927 in New Delhi starb.

131



PN A WN -

_ o o
N oo

13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.
33.

Die Goldene Mitte

Reihe mit Kostproben aus den Schriften
von Dichtern, Weisen und Mystikern

Die Goldenen Verse des Pythagoras

Der Sonnengesang des Ech-en-aton

Die Bergpredigt Jesu

Die Tafeln der Wahrheit des Moin-ud-Din Chishti
Matthias Claudius, An meinen Sohn Johannes
G.E. Lessing, Die Parabel von den drei Ringen

R. F. v. Scholtz, Im Geiste der Einheit

Konfuzius, Der Weg d. Himmels und der Erde
JVater unser!” - Kleines kumenisches Gebetsbrevier
Hazrat Inayat Khan, Erleuchtete Worte

,Du bist unsere Zuflucht” — Gebete aus der Okumene
,Vom Herzen gehen die Dinge aus...” —

Aus dem Buddhismus

Zarathustra

Toleranz und Religionsfreiheit

Anandamayi Ma, Leben der Hingabe

J. W. v. Goethe, Wie alles sich zum Ganzen webt
Teresa von Avila, Der Du bist in den Himmeln
Bayezid Bastami, Licht tiber Licht

Die Gottesliebe in der Bhagavadgita

Schalom — Weisheit des Judentums

R. Tagore, Die Seele unserer Seele

Marc Aurel, In freier Harmonie mit dem Schicksal
E. Swedenborg, Biirger zweier Welten

Jenseits von allem, was ist

Aus dem Koran

Franz v. Assisi, Bruder aller Menschen und aller Kreatur
Laotse, Vom Sinn des Lebens

Seneca, Aus den Briefen an Lucilius

Hazrat Inayat Khan, Sufi-Geschichten

Meister Eckhart, ,Gott allein ist”

Ida Ehre, “Ich glaube an das Gute im Menschen”
Rabia — Heilige der Gottesliebe

Zeit — Augenblick und Ewigkeit



Centennial Edition
Hazrat Inayat Khan
13-biandige Jubildumsausgabe

Die Werke von Hazrat Inayat Khan z&hlen zu den groflen spirituellen
Schétzen dieser Welt. Sie sind tief in der Sufi-Tradition verwurzelt und
zugleich absolut einmalig in ihrem Erkenntnisgehalt und Ausdruck. Hazrat
Inayat Khans Lehren sind heutzutage immer noch genauso wirkungsvoll
und aussagekraftig wie vor einem Jahrhundert, als er sie zuerst vermittelt
hat. Diese Lehren enthalten eine Botschaft, die den Verstand und das Herz

eines jeden Menschen sowie die Menschheit als Ganzes anspricht.

Band 1
Das innere Leben

Der erste Band beinhaltet folgende 4 Blicher:
Das innere Leben ¢ Der Sinn des Lebens
Die Seele — woher und wohin

Der Weg der Erleuchtung

Verlag Heilbronn 2018 | 477 Seiten

Band 2

Die Mystik des Klangs

Der zweite Band beinhaltet folgende 4 Biicher:
Die Mystik des Klangs » Musik

Die Macht des Wortes

Die Sprache des Kosmos

Verlag Heilbronn 2019 | 323 Seiten

Band 3

Die Kunst der Personlichkeit
Entwicklung des Charakters

Die Kunst der Personlichkeit ¢ Ethik
Bewusstsein und Persoénlichkeit
Kunst, Kiinstlerinnen und Kiinstler
Die Kunst der Musik

Verlag Heilbronn 2020 | 7?7 Seiten

Alle ein bis zwei Jahre erscheint ein weiterer Band
Band 4 erscheint Ende 2021 - Healing and the Mind World
Weitere und aktuelle Informationen unter: www.verlag-heilbronn.de



Hazrat Inayat Khan

Biicher fiir Menschen auf dem inneren Weg

DiE SEeLE

WOHER LIND WOHIN

DIE
GATHAS

Wetsheir der Sufis

Ry S Ar—T

HEILRRONN

Heilung aus der Tiefe der Seele
Mystik und geistige Heilung

In diesem Buch geht es vor allem darum, innerlich
zur Ruhe zu kommen, das wahre Selbst in uns von
falschen Identifikationen zu I6sen und zu befreien,
um es dann zu verwirklichen. Das wahre Selbst ist
frei von jeglichen Krankheiten und Traumen, da es
immer heil und géttlich ist.

Die Seele — woher und wohin
Die Reise der Seele

Hazrat Inayat Khan beschreibt den Weg der Seele,
die sich als ein Lichtstrahl aus der Einheit Gottes
18st, sich ein Gewand aus Gedanken und Geflihlen
zulegt und dann einen physischen Kérper, um den
Zweck der Schépfung zu erfiillen, alles mit gottli-
chem Bewusstsein zu durchdringen.

Die Gathas — Weisheit der Sufis
Lehren fiir seine Schiilerinnen und Schiiler

Urspriinglich waren die Gathas fiir die Innere
Schule der Sufi-Bewegung bestimmt. Sie enthal-
ten Anleitungen zu sieben verschiedenen Themen:
Aberglaube, Brauche und Volksglaube; Einsicht;
Symbolik; Atem; Kultivierung des Herzens; Alltags-
leben und Metaphysik.

Meisterschaft
Spirituelle Verwirklichung in dieser Welt

Viele Leserinnen und Leser halten das Buch ,Meis-
terschaft von Hazrat Inayat Khan fiir eines der
hilfreichsten Werke seiner Lehren. Erfolgreich zu
sein in weltlichen Angelegenheiten wird in diesem
Band nicht als ein Hindernis auf dem spirituellen
Pfad betrachtet.



Hazrat Inayat Khan

Aus Musik wurde das Universum erschaffen, ...

365 TAGE
SUFI
WEISHEIT

.................

Musik
Aus mystischer Sicht

Mit verstandlichen und klaren Bildern fiihrt Hazrat
Inayat Khan in die Geheimnisse der Musik und der
Mystik ein. Er versteht es bestens, uns Europdern
das tiefe, alte indische Wissen des Vedanta nahe
zu bringen.

Musik und kosmische Harmonie
Aus mystischer Sicht

Sie lieben Musik? Dann haben Sie das wahr-
scheinlich schon erlebt: Wer Musik liebt, kann die
erhabensten geistigen Ebenen des Menschseins
erreichen. Durch Musik wird die Harmonie mit dem
Selbst und dem Unendlichen wieder hergestellt.
Musik nahrt die Seele und den Geist.

365 Tage Sufi-Weisheit

Ein spiritueller Begleiter fiir jeden Tag

Die Schale des Saki von Hazrat Inayat Khan
Mit Kommentaren von Samuel L. Lewis

Dieses Buch hat eine besondere Bedeutung fiir
unsere Zeit. Die Worte sind Quellen der Kraft und
der Besinnung, geben Impulse, nahren die innere
Erkenntnis und 6ffnen das Herz fiir die Welt.

Gayan - Vadan — Nirtan
Die Essenz der Lehre Hazrat Inayat Khans

Die Aphorismen in ,Gayan — Vadan — Nirtan*
stellen die Essenz der Sufi-Botschaft von Hazrat
Inayat Khan dar.

‘Gayan’ bedeutet die ‘Musik des Schweigens’,
‘Vadan'’ heifit die ‘géttliche Symphonie’, und
‘Nirtan’ ist der ‘Tanz der Seele’.



Universaler Sufismus

Biicher fiir Menschen auf dem inneren Weg

Medizin
des
Herzens

SUFIBUCH
¢ ¢ DES

NOOR [NAYAT KHAN .

Fﬁ Die Erleuchtung
g des Schattens
‘t: Moineddin Jablonski

i

*

Medizin des Herzens
99 Heilungswege der Sufis

von Wali Ali Meyer, Bilal Hyde,
Faisal Muquaddam, Shabda Kahn

Das Buch fiihrt in das Herz des Mysteriums der
99 Namen Gottes. Es ist ein Weg, um das Wesen
der Grenzenlosigkeit Gottes zu verstehen und das
gottliche Potenzial in jeder Seele zu entdecken.

Sufibuch des Lebens
99 Meditationen der Liebe

Neue Zugange zum wichtigsten Schatz islamischer
Mystik erdffnet Neil Douglas-Klotz in diesem Buch:
Die 99 schonsten Namen Gottes. Sie stehen fiir 99
Wege zu innerer Klarung, Harmonie und Verbun-
denheit mit dem Universum.

Konig Akbar und seine Tochter
Geschichten aus einer Welt von Noor Inayat Khan

Nacherzahlungen groRer europaischer Epen wechseln
sich ab mit Parabeln, Fabeln und Anekdoten aus
allen Himmelsrichtungen. Die Schriftstellerin und
Widerstandskampferin Noor Inayat Khan fiigt dieser
poetischen Welterzahlung auch ihre eigene Stimme,
mit eigenen Geschichten und Gedichten hinzu.

Die Erleuchtung des Schattens
Leben, Lieben und Lachen eines Sufi
im 20. Jahrhundert von Moineddin Jablonski

,Ein Buch mit einer feinen Botschaft, die ernst-
haft Suchende herausfordern und anregen wird,
unabhéngig von ethnischem oder religisem
Hintergrund.* Muneera Haeri



Universaler Sufismus

Ein interreligidser Weg zu spirituellem Wachstum

Ritterliche Tugenden im Alten Orient
Edelmut, Tapferkeit und mystische Suche
von Pir Zia Inayat-Khan

LRitterliche Tugenden im Alten Orient ist eine genia-
le Darstellung der Sufi-Lehren, in kunstvoller Weise
zum Ausdruck gebracht durch eine Gestalt aus dem
tiefsinnigsten der mittelalterlichen  Ritterromane
rund um den Gral.“ Carl W. Ernst

Musik und Meditation
von Pir Vilayat Inayat Khan
und Aeoliah Christa Muckenheim

Die Begegnung mit Pir Vilayat Inayat Khan verwan-
delt das Leben der professionellen Musikerin Aeoliah
Christa Muckenheim. Ein Praxisbeispiel Uber die
heilende und transformierende Kraft von Musik und
Meditation.

Firos Holterman ten Hove

Die Seele der Blumen
Heilende Bliten-Essenzen

Die Seele der Steine

Heilende Mineral-Elixiere

Das Heilige Buch der Natur
Spirituelle Okologie

EDITION KALIM
Spirituelle Wegbegleiter | Geschenkbiicher

Meditation — Ein Thema fiir jeden Tag

von Hazrat Inayat Khan und Pir Vilayat Inayat Khan

Bird Language Der Sinn des Lebens
von Pir Zia Inayat-Khan von Hazrat Inayat Khan

Gebet-Atem der Seele Dem Einen entgegen
von Hazrat Inayat Khan von Wim van der Zwan




Weitere Informationen erhalten Sie tiber folgende Links

Der Inayati-Orden Deutschland e. V.
www.inayatiorden.de

Inayatiorden Osterreich
www.sufiorden.at

Der Inayati Orden Schweiz
www.sufismus.ch

International Sufi Movement
WWW. suﬁmovement.org

Sufi-Bewegung Deutschland
www.sufi-bewegung.de

Sufi Ruhaniat International
www.ruhaniat.org

Sufi Ruhaniat Deutschland
www.ruhaniat.de

Tinze des Universellen Friedens
www.friedenstaenze.de

Abrahamic Reunion e.V.
www.abrahamicreunion.org

Musik fiir Frieden und Volkerverstindigung e. V.
www.music-for-peace.net

Forderverein Sufi-Saint-School
www.sufi-saint-school-ev.de

Hope Project
www.hope-project.de

Buch und Mystike. V.
www.buchundmystik.de

HEILBRONN

Verlag Heilbronn
www.verlag-heilbronn.de « info@verlag-heilbronn.de



