
Mystische Texte



Mystik, verstanden als Weg zur Erfahrung und Erkennt-
nis Gottes und der transzendenten Wirklichkeit  im Sin-
ne einer vollständigen Bewusstwerdung, ist letztlich  die 
Essenz und Grundlage aller Weisheit und der Kern 
sämtlicher Religionen.

Mystiker streben die unmittelbare Erkenntnis der 
Wirklichkeit an, eine Erkenntnis, die nicht durch äußere 
Objekte oder Dogmen verfälscht wird. Sie wurden oft 
verkürzt als Wahrsager, Hellsichtige, Visionäre oder gar 
als weltabgewandte Träumer bezeichnet.

Jedoch sollen „wahre Mystikerinnen und Mystiker“ nach 
Sicht des Religionsgelehrten und Sufi-Mystikers Hazrat 
Inayat Khan „inspirierte Künstler, wunderbare Wissen-
schaftlerinnen oder einflussreiche Politiker sein. Sie 
sollten genauso qualifiziert im Geschäftsleben, in der 
Industrie, im sozialen und politischen Leben sein wie 
materiell ausgerichtete Menschen.“

Gerade in unserer heutigen Zeit, wo eine Besinnung auf 
den Urgrund unseres Menschseins nötiger scheint denn 
je, wollen wir mit der Reihe „Mystische Texte“ Impulse 
geben für eine tiefere und umfassendere Sichtweise 
auf das Leben. Jenseits religiöser Dogmen geben sie 
einen kleinen „Vorgeschmack“ auf weitere tiefgründige 
Weisheitsschriften des Verlags.

Mystische Texte 
Taschenbuchreihe Band 3



Hazrat Inayat Khan

Die 

sprache des Kosmos



Titel der englischen Originalausgabe: 
 „The Sufi Message of Hazrat Inayat Khan“
Centennial Edition Volume 2: „The Mysticism of Sound“
Buchteil: „Cosmic Language“ 
© Published by Sulūk Press an imprint of 
Omega Publications Inc., 2017

Hazrat Inayat Khan
Die Sprache des Kosmos
Mystische Texte Band 3
Übersetzung: Amaité Anna-Elisabeth Willand
Lektorat: Uta Maria Baur, Susanne Dieminger,
                Aeoliah Christa Muckenheim
Umschlag: Martina Berge, www.martinaberge.de
Satz: Josef Ries
Ornamentmuster Umschlag: AdobeStock (303661813)
2. überarb. Ausgabe 2020

Verlag Heilbronn
Polling
Verkehrsnummer 14894
www.verlag-heilbronn.de
info@verlag-heilbronn.de

ISBN: 978-3-936246-45-2
Alle Rechte vorbehalten, © Verlag Heilbronn
Gedruckt in Tschechien



Inhalt

Die sprache des kosmos	 6

Stimmen 1	 8

Stimmen 2	 16
Spuren 	 25
Der Magnetismus von Wesen und Dingen	 33
Der Einfluss von Kunstwerken	 40
Das Leben der Gedanken	 48
Denken und Vorstellungskraft	 57
Gedächtnis	 67
Der Wille	 75
Vernunft	 85
Das Ego	 94
Herz und Verstand	  104
Intuition	 112
Inspiration	 121

Hazrat Inayat Khan			   180



Die Inhalte von „Die Sprache des Kosmos“ stammen 
aus einer Reihe von Vorträgen, die während der Som-
merschule 1924 in Suresnes, Frankreich, vom 13. Juni 
bis 12. September gehalten wurden, wobei das letzte Ka-
pitel „Inspiration“ ein Vortrag an der Sorbonne in Paris, 
Frankreich, am 22. Dezember desselben Jahres ist. Diese 
Vorträge wurden in ihrer authentischsten Form in „The 
Complete Works of Pir-o-Murshid Hazrat Inayat Khan“ 
veröffentlicht: Originaltexte: Vorträge über den Sufismus 
1924 II: 10. Juni bis Ende Dezember.

Das ganze Weltall - Felsen, Bäume, Tiere und selbst vom 
Menschen erschaffene Gegenstände sprechen zu uns, 
wenn wir ihre Stimme zu vernehmen wissen, wenn sie 
uns durch Intuition und Inspiration, die in uns aufstei-
gen, ihr Wesen und ihr Geheimnis offenbaren.



Die
sprache des kosmos



8

Stimmen 1

Die gesamte Manifestation ist in all ihren Facetten wie 
eine Schallplatte, auf die eine Stimme übertragen 
wurde. Diese Stimme ist das menschliche Denken. Es 
gibt auf der ganzen Welt keinen Ort – sei es Wüste, 
Wald, Berg oder Haus, Stadt oder Gemeinde – wo 
nicht fortwährend eine Stimme ertönt, die dem Ort 
irgendwann einmal aufgeprägt wurde und die seither 
weiterklingt. Natürlich ist jede derartige Stimme zeit-
lich begrenzt. Die eine kann Jahrtausende andauern, 
eine andere Stimme mehrere Monate, wieder eine 
andere besteht einige Tage, Stunden oder nur Momen-
te. Denn alles, was absichtlich oder unabsichtlich 
erschaffen wurde, lebt; es hat seine Geburt und sei-
nen Tod, also einen Anfang und ein Ende. In der 
Atmosphäre verschiedener Orte können wir dies 
wahrnehmen. Wenn wir auf den Felsen der Berge sit-
zen, können wir oft die Schwingungen derjenigen 
wahrnehmen, die dort vorher gesessen haben. Im 
Wald und in der Wildnis spüren wir die Geschichte 
des Platzes. Vielleicht gab es dort einmal eine Stadt 
oder ein Haus; es lebten dort Menschen, doch jetzt ist 
Wildnis daraus geworden. Wir fangen an, die 
Geschichte des ganzen Ortes zu fühlen, er kommuni-
ziert mit uns. Jede Stadt hat sozusagen ihre eigene 
Stimme, die laut davon erzählt: Wer lebte in dieser 
Stadt, und wie lebten sie? Wie war ihr Schicksal, ihr 
Entwicklungsgrad? Die Stimme spricht von deren 
Taten, von den Folgen ihrer Handlungen. Viele Men-
schen nehmen die Schwingungen von Spukhäusern 
wahr. Das liegt daran, dass die Atmosphäre dort auf-



9

gewirbelt ist, denn sie ist sehr stark und daher deut-
lich wahrnehmbar. Doch es gibt keine Häuser, keine 
Orte, die nicht ihre eigene Stimme hätten. Damit 
meine ich die Stimme, die ihnen aufgeprägt wurde, 
und die zur Wiedergabe der Aufzeichnung dessen 
wird, was ihnen bewusst oder unbewusst zugefügt 
wurde.

Als Abraham nach seiner Einweihung in die 
Geheimnisse des Lebens aus Ägypten zurückkehrte, 
kam er nach Mekka, wo zum Gedenken an die Einwei-
hung, die er gerade durch die alte esoterische Schule 
Ägyptens erhalten hatte, ein Gedenkstein gesetzt 
wurde. Die Stimme, die von der singenden Seele 
Abrahams auf ihn übertragen wurde, setzte sich fort 
und wurde für all jene, die hören konnten, hörbar. 
Seitdem pilgern die Propheten und Wahrheitssuchen-
den zu diesem Stein der Ka‘ba. Sie tönte weiter und ist 
immer noch dort.

Ein Ort wie Mekka – mitten in der Wüste mit 
nichts Interessantem, weder fruchtbarem Boden noch 
besonders fortschrittlichen Menschen, keiner florie-
renden Wirtschaft oder Industrie, keiner entwickelten 
Wissenschaft oder Kunst – bekam eine Anziehungs-
kraft für Millionen von Menschen, die nur mit einem 
Ziel hierherkamen: der Pilgerfahrt. Was ist da los? 
Worum geht es? Es ist jene Stimme, die dem Ort gege-
ben wurde, die dem Stein eingeprägt wurde. Der Stein 
wurde zum Sprechen gebracht, er spricht zu denen, 
deren Ohren hören können. Jeder Ort, an dem eine 
Person sitzt und über etwas nachdenkt, nimmt diese 
menschlichen Gedanken auf. Er zeichnet auf, was 
gesprochen wurde, sodass niemand die eigenen 
Gedanken oder Gefühle verbergen kann. Sie werden 



10

sogar von dem Sitzplatz aufgezeichnet, auf dem wir 
saßen und nachgedacht haben. Und viele andere, die 
spüren können, fühlen sie, wenn sie dort sitzen. 
Manchmal ist die Wirkung ganz unerwartet. Wir kön-
nen, wenn wir an einem bestimmten Platz sitzen, 
einen uns ganz fremden Gedanken spüren, ein 
Gefühl, das nicht zu uns gehört, denn auf diesem 
Platz schwingt der frühere Gedanke weiter. Weil ein 
Platz Gedankenschwingungen viel länger bewahren 
kann als Wärme oder Kälte, verbleibt ein Eindruck an 
jedem Ort, an dem wir sitzen, wo wir leben, an dem 
wir denken oder fühlen, wo wir uns freuen oder wo 
wir jammern. Und diese Stimme besteht dort unver-
gleichlich viel länger als das Leben der Person, die 
dort sprach.

***

Frage: Gäbe das nicht ein großes Durcheinander von 
Stimmen? Ist es dort, wo Menschen schon lange sind, 
eine Frage der Dominanz, eines vorherrschenden 
Tons oder einer Einzelperson?

Antwort: Es gibt eine dominante Stimme, die deutli-
cher hervortritt als andere Stimmen. So, wie wir spü-
ren können, was Komponisten durch eine ganze 
Komposition vermitteln wollen, die sie mit all den 
verschiedenen Instrumenten komponieren, so erge-
ben auch die verschiedenen ineinandergreifenden 
Stimmen ein Gesamtbild, das ein sensibler Mensch 
wie eine Sinfonie wahrnimmt. In einer Stadt, einer 
neuen Metropole tritt der kollektive Gedanke beson-
ders hervor. Er ist wie eine Art Stimme aus der Ver-
gangenheit und Gegenwart, die Stimme aller als eine 



11

einzige Musik, die eine einzigartige und besondere 
Wirkung hat. Als ich Deutschland nach dem Krieg1  
besuchte, war für mich der Unterschied zwischen der 
Stimmung und dem Klang, die vorher dort herrsch-
ten, und dem Klang, der jetzt von den Menschen dort 
ausgeht, eine besondere Erfahrung. Es war, als hätte 
es einen See oder Fluss gegeben, der heute verlandet 
ist. Das fließende Wasser des Lebens war völlig 
unfruchtbar geworden. Heute ist es von Erde bedeckt; 
und doch ist das Wasser darunter noch wahrnehmbar. 
Man hat jedoch das Gefühl, auf festem Grund zu 
gehen. Vielleicht war dort vorher Wasser? Wir sehen 
daran, wie sich die Stimmung eines ganzen Landes 
mit den sich wandelnden Verhältnissen verändern 
kann.

Frage: Die Stimmungen von London und Paris sind 
völlig verschieden. Hat das etwas mit der Kultur zu 
tun?

Antwort: Deren gesamte Geschichte teilt sich in der 
Stimmung mit. Wenn wir es hören können, nehmen 
wir deutlich wahr, wie eine Stadt von ihrer Vergangen-
heit und Gegenwart erzählt.

Frage: Die Ausstellung des britischen Königreichs ... 
Eines Abends war ich um sechs Uhr dort. Es herrsch-
te ein Gefühl der Angst und Qual, das Gefühl einer 
Katastrophe. Wie kann man das erklären? Ist das 
meine Vorstellung oder eine Art Enttäuschung?

Antwort: Es ist durchaus möglich, dass dieser Schmerz 
unter dem Ort, an dem Sie standen oder saßen, war. 

1	 Erster Weltkrieg



12

Es mag seltsam erscheinen, aber es gibt Häuser, in 
denen es vielleicht schon lange immer wieder Streitig-
keiten gibt, und wo Teller, Untertassen und Gläser 
ohne Grund zerbrechen.

Frage: An abgelegenen Orten, an denen keine oder 
nur wenige menschliche Ereignisse stattgefunden 
haben – was ist der Charakter in Wüsten oder hohen 
Bergen, die für die Menschen oft sehr attraktiv sind? 
Liegt das daran, dass es dort keine Stimmen gibt, die 
ablenken?

Antwort: Ja, an abgelegenen Orten sind die Stimmen 
manchmal leise geworden, und es gibt dort eine Art 
sehr sanften und beruhigenden Oberton, denn die 
Stimmen sind verschwunden und die Schwingungen 
sind als Atmosphäre geblieben. Ein Ort, der schon 
immer eine Einöde war, ist noch erhebender, weil er 
seine eigene Stimme und Schwingung hat. Selbst 
wenn einige Reisende durchgezogen sind und wir 
deren Stimme dort hören können, so ist es doch viel 
schöner als die Stimmung, die wir in Metropolen und 
Städten wahrnehmen und empfinden – auch, weil wir 
in der Natur ganz andere Menschen sind. Je näher wir 
der Natur kommen, desto weniger künstlich ist unser 
Leben und desto freier werden wir vom oberflächli-
chen Treiben. Daher kommt dort unsere Veranlagung 
zum Vorschein, die natürlich, schön und gütig ist, 
und unser Leben wird eine Art Traum, Romanze, wird 
Poesie. Selbst unsere ureigensten menschlichen 
Gedanken werden dort durch die Natur zum Singen 
gebracht.

Frage: Würde im Falle eines individuellen Abdrucks, 



13

wie der von Abraham auf dem Ka‘ba-Stein, die Dauer 
dieses Eindrucks von der Intensität abhängen, mit der 
er eingeprägt wurde, oder auch von der Heiligkeit der 
Gedanken?

Antwort: Ja, der Gedanke einer hoch entwickelten Per-
son hat eine größere Macht als der Gedanke an sich, 
als das, was der Gedanke selbst beinhaltet, denn die 
Person ist die Lebenskraft des Gedankens. Der Gedan-
ke ist die Hülle über dieser Lebendigkeit. Vielleicht 
hätte Abraham keinen zweiten Stein mit jener Kraft 
segnen können, die er in diesem Moment, mit dem 
frischen Eindruck seiner Einweihung hatte. Womög-
lich hat er in seinem ganzen Leben nur diesen einen 
Akt vollbracht, dessen Kraft weit über seine Zeit hin-
ausging. Denn er sagte: „Ich setze diesen Stein zum 
Andenken an die Einweihung, als Zeichen jenes Got-
tes, der als ein Gott erkannt wird, und er wird für 
immer als ein von mir geschaffener Tempel bestehen 
bleiben.“ Er war ein Tempel Abrahams. Abraham war 
weder ein König noch ein reicher Mann. Er konnte 
nur diesen einen Stein setzen, der viele Jahre Bestand 
haben sollte, viel länger als die meisten Tempel, die zu 
einem solchen Zweck erbaut wurden. Der Prophet 
Mohammed zettelte einen Aufstand an, um die ganze 
Ka‘ba von all ihren Göttern zu befreien, doch nichts 
konnte ihn dazu bewegen, diesen Stein zu entfernen. 
Nachdem er alle Götzen weggefegt hatte, rührte er 
diesen Stein, den Abraham gesetzt hatte, nicht an. Er 
hatte vor, alle Steine zu entfernen, doch er tat es nicht. 
Wenn Abraham noch am Leben gewesen wäre, hätte 
dieser den Stein schützen können, so verteidigte der 
Stein sich selbst. 

Dies ist nur ein Beispiel, doch es gibt unzählige 



14

Beispiele: die Atmosphäre von Benares oder die 
Schwingung von Ajmer, wo Khwaja Muinuddin 
Chishti2 lebte, meditierte und starb. Dort ist das Grab 
des Heiligen, vor allem aber eine ständige Stimme, 
eine Stimme, die so stark ist, dass meditative Men-
schen dort sitzen können und für immer dort sitzen 
bleiben wollen. Es liegt mitten in der Stadt, und doch 
fühlt es sich nach Wildnis an, denn an diesem Ort saß 
der Heilige und meditierte über die kosmische Musik, 
sawt-i sarmadi3; und weil er dort ständig kosmische 
Musik hörte, erzeugte er dort kosmische Musik.

Frage: Setzen sich nicht die Gedanken der Menschen 
dort nach diesem Ereignis durch?

Antwort: Nein, Ich denke, dass sie hinzukommen. 
Wie beispielsweise bei einem Flötensolo das Orches-
ter hinzukommt; doch dieser eine Gedanke bleibt 
bestehen. Zu Lebzeiten dieses Heiligen gab es eine 
großartige Begegnung. Ein anderer Seher, eine sehr 
fortgeschrittene Seele, kam aus Bagdad, um den gro-
ßen Meister zu besuchen. Es war ein höchst bemer-
kenswertes Treffen in Ajmer. Derjenige, der kam, war 
jedoch sehr streng in seinen religiösen Vorschriften, 
und die religiösen Menschen jener Zeit hatten keine 
Musik. Um dessen Glauben und Lebensweise zu res-
pektieren, musste dieser große Weise also seine tägli-
che musikalische Praxis opfern. Doch als es an der 
Zeit war, begann die Sinfonie von selbst, und alle 

2	 Muinuddin Chishti (1141-1230), berühmtester Scheich des 
Chishtiyya-Ordens, der ihn bekannt machte. Die Chishtiyya 
ist eine der Hauptlinien, in die Hazrat Inayat Khan einge-
weiht war.

3	 Der absolute Klang hinter allen Klängen



15

staunten. Der große Weise war ein großer Musiker. 
Die Musik dauerte an, auch ohne dass er spielte, selbst 
als die religiösen Behörden es verbieten wollten, so „... 
gilt das für andere, nicht für Dich.“

Frage: Bewahrt ein Grab die Stimme?

Antwort: Nicht das Grab des Menschen an sich. In den 
alten Zeiten setzten die Menschen dort eine Markie-
rung, wo ein heiliger Mensch gelebt hatte – sie errich-
teten dort das Grab, wo die Schwingung dieser Person 
aufgezeichnet worden war. Meistens wurden die alten 
Gräber an den Orten errichtet, an denen die Heiligen 
saßen, meditierten und nachdachten. Das Grab ist in 
diesem Fall nur die Ausrede, nur ein Zeichen, dass sie 
hier saßen. In Indien, wo Einäscherung stattfindet, 
stellen sie als Wahrzeichen der Meditation dort, wo 
die Heiligen ihre Schwingung hinterließen, einen 
Sitzplatz her.



16

Stimmen 2

Dem Geheimnis des spürbaren Segens, der an heili-
gen Orten zu finden ist, liegt die Idee zugrunde, dass 
der heilige Ort nicht mehr nur ein Platz ist, sondern 
zu einem Lebewesen wurde. Die Propheten, die seit 
Jahrhunderten den Namen Gottes und das Gesetz des 
göttlichen Wesens im Heiligen Land verkündet haben, 
machen dieses Land bis heute auf eine Weise leben-
dig, die die ganze Welt anzieht. Man sagt, dass auf 
dem Grab von Sa‘di seit Ewigkeiten Rosen blühen, die 
dort einfach auftauchen, und dass sein Grab nie ohne 
Rosen war. Ich kann es glauben – „Der Rosengarten“ 
wurde im Bewusstsein der Schönheit geschrieben. 
Obwohl der sterbliche Körper von Sa‘di verfallen ist, 
setzt sich die Schönheit seines einst geäußerten Den-
kens weiter fort; wenn diese also an seiner Begräbnis-
stätte jahrhundertelang Rosen erblühen lässt, ist das 
nicht verwunderlich.

Oft fragten sich die Menschen, warum die Hindus 
mit einem derart großen philosophischen Bewusst-
sein, mit ihrem tiefen Einblick in die Mystik an so 
etwas wie einen heiligen Fluss glauben können. Es ist 
richtig, dass das symbolisch zu verstehen ist, doch es 
hat noch eine weitere Bedeutung. Die großen Mahat-
mas1 sitzen auf den Bergen des Himalaja, wo der Was-
serlauf des Brahmaputra beginnt, der sich später in 
zwei Ströme teilt, bis er schließlich wieder zusam-

1	 Mahatma (Sanskrit): große Seele, geistig hochstehender 
Mensch



17

menfließt und eins wird. Das ist im wahrsten Sinne 
des Wortes ein Phänomen, sowohl in seiner Symbolik 
als auch in seiner tatsächlichen Erscheinung. Symbo-
lisch gesehen beginnt der Brahmaputra als ein Fluss 
und verwandelt sich dann in die Dualität. Und nach-
dem die beiden Flüsse kilometerlang getrennt waren, 
werden sie voneinander angezogen und treffen sich 
schließlich in Allahabad an einem Ort, der sangam2  
genannt wird und ein Pilgerort ist. Die Betrachtung 
seines Verlaufs weist auf das Grundprinzip der gesam-
ten Manifestation hin, die am Anfang eins ist, dual in 
ihrer Manifestation wird und sich am Ende wieder 
vereint.

Darüber hinaus flossen die Gedanken der großen 
Mahatmas in das Wasser des lebendigen Stromes 
Brahmaputra, und dieser nahm die Schwingungen 
der Großen mit sich in die Welt; der Fluss sprach zu 
denen, die es hören konnten, mit der Stimme des 
Friedens, des Erwachens, des Segens, der Reinheit 
und der Einheit. Doch auch die, die sich dessen nicht 
bewusst waren, wurden durch das Bad im heiligen 
Fluss gesegnet. Denn dieser bestand nicht nur aus 
Wasser, sondern auch aus Gedanken; den kraftvolls-
ten Gedanken überhaupt, voller Energie und Leben-
digkeit. Wer sehen konnte, erkannte sein Geheimnis. 
In vielen Gedichten auf Sanskrit lesen wir daher, wie 
in den Wellen des Ganges und der Yamuna die Seher 
die Stimme der entwickelten Seelen hörten und die 
Atmosphäre spürten, die das Wasser wie der Atem-
strom jener fortgeschrittenen Seelen durchzog. In 
Mekka gibt es eine Zisterne, einen Behälter, aus dem 

2	 Sangam (Sanskrit): Zusammenfluss, Gemeinschaft; Zusam-
menfluss zweier Flüsse



18

die Propheten aller Zeiten Wasser getrunken haben. 
Diese Zisterne heißt Zemzem. Sie tranken nicht nur 
Wasser, sie erhielten auch das, was darin enthalten 
war, und dann luden sie es mit dem auf, was sie ihm 
zu geben hatten. Noch bis heute gehen die Pilger dort-
hin und erhalten dieses Wasser als Segnung. Eine 
Geschichte in den Puranas3 des Mahabharata4 erzählt 
von den fünf Pandevas5, von denen jeder eine beson-
dere Gabe hatte. Einmal waren sie auf Reisen und 
kamen an einen Ort, an dem sie alle ihre besonderen 
Fähigkeiten verloren.

Sie waren verwirrt und entmutigt und suchten 
nach dem Grund dieses Erlebens. Die weisesten unter 
ihnen fanden durch Kontemplation schließlich her-
aus, dass es die Wirkung des Ortes war. Der Ort hatte 
seine Lebenskraft verloren. Es war ein toter Ort, und 
alle, die dorthin kamen, fühlten sich, als hätten sie 
kein Leben mehr in sich. Das innere Leben ent-
schwand. Wir kennen so etwas von einem Stück Land, 
das viele Tausend Jahre lang genutzt wurde und 
schließlich seine Kraft, die Vitalität der Erde, verloren 
hat. Wenn der Boden seine Kraft äußerlich verlieren 
kann, dann können auch im Inneren die Schwingun-

3	 Purana (Sanskrit): ist der Name einer Literaturgattung, deren 
Texte zu den klassischen heiligen Schriften der Smriti zählen. 
Diese beschreiben das Wirken eines persönlichen Gottes 
(Ishwara) auf Erden und die Liebe zu ihm (Bhakti)

4	 Mahabharata (Sanskrit): „Die große Geschichte der Bharata-
Dynastie“ ist neben dem Ramayana das bekannteste indische 
Epos. Die Bhagavad-Gita ist eine ihrer Epen.

5	 Die fünf Pandavas sind im Mahabharata die fünf Söhne 
des Königs Pandu, der zeugungsunfähig war, und deshalb 
wurden verschiedene Götter deren Väter, deren besondere 
Eigenschaften sie erbten.



19

gen, der Atem verloren gehen. Oft fühlen wir uns an 
einem Ort besonders inspiriert, an einem anderen 
sehr deprimiert; an einem Ort verwirrt, und wieder-
um an einem anderen Ort fühlt sich der Kopf dumpf 
an, er findet nichts Interessantes, nichts, was ihn fas-
ziniert. Vielleicht denken wir dann, es sei die Wirkung 
des Wetters, doch es gibt wirklich Orte, die äußerlich 
in wunderschöner Natur sind, mit wunderbarem Wet-
ter, und doch fühlen wir uns nicht inspiriert.

Da ist die amüsante Geschichte, dass ich während 
meiner Reise nach Indien einmal an einen Ort kam, 
an dem sich das Grab einer sehr mächtigen verstorbe-
nen Person befand, und als ich davon hörte, fand ich 
heraus, dass die Besucher dieses Grabes oft Fieber 
bekamen. Ich fragte verwundert: „Was ist der Grund 
dafür?“ Es wurde erzählt, dass diese große Persönlich-
keit sehr aufbrausend gewesen sei. Obwohl dieser 
Mann sehr spirituell gewesen war, konnte er nieman-
den leiden. Er hielt jeden auf Abstand, und so beka-
men jetzt alle, die sich seinem Grab näherten, Fieber. 
Ich dachte aus der Ferne, dass ich mich wohl besser 
verbeugen und gehen sollte.

Ich fand auch einen Platz, an dem ein großer Hei-
ler sein ganzes Leben lang zu sitzen pflegte und Tau-
sende von Patienten heilte. Viele wurden spontan 
geheilt. An dieser Stelle wurde auch sein Grab errich-
tet und bis heute fühlen sich die Menschen zu seinem 
Grab hingezogen. Wer den Ort berührt, wird sofort 
geheilt.

Dabei geht es um etwas, was Jalal ad-Din Rumi vor 
Jahrhunderten sagte: Für die Menschen sind Feuer, 
Wasser, Erde und Luft Objekte; für Gott sind sie Lebe-
wesen, die seinen Anweisungen folgen. Die Erklä-



20

rung für das, was Rumi sagte, ist, dass alle Objekte, 
alle Orte wie phonografische Aufzeichnungen sind: 
Was in sie eingraviert wurde, geben sie wieder. Ent-
sprechend unserer Entwicklung hört es entweder 
unsere Seele oder unser Verstand. 

Es scheint, als würden die Menschen beginnen, an 
etwas zu glauben, das sie Psychometrie nennen. 
Worum geht es da? Was ist das? Es ist das Erlernen 
der sogenannten Objektsprache, die Erkenntnis, dass 
es außer Farbe und Form des Objekts noch etwas gibt, 
das zu uns spricht. Es kommt entweder vom Gegen-
stand selbst oder von jemandem, der den Gegenstand 
benutzte, aber es ist da. Manchmal bringen wir ein 
Objekt in unser Haus, und von dem Moment an zer-
brechen andere Dinge; solange das Objekt anwesend 
ist, geht ständig etwas verloren oder kaputt. Ein Objekt 
kann Disharmonie erzeugen. Ein Gegenstand kann 
Krankheit hervorrufen und Unglück bringen. Des-
halb vermeiden es diejenigen, die die psychologische 
Wirkung von Gegenständen kennen, grundsätzlich, 
alte Objekte zu erwerben, wie schön und kostbar sie 
auch sind. Für ihren persönlichen Gebrauch kaufen 
sie nur neue Dinge. 

Natürlich können wir das nicht mit Juwelen 
machen; diese müssen alt sein. Und Juwelen beein-
flussen meistens die Menschen – ihren Charakter, die 
Lebenskraft, die Angelegenheiten, die Umwelt – stär-
ker als alles andere. Wir können ein Juwel erwerben, 
das von dem Moment an, wo es eintrifft, Glück jegli-
cher Art bringt; es kann allerdings auch den gegentei-
ligen Effekt haben. Häufig denken die Menschen 
nicht darüber nach, und doch ist die Wirkung diesel-
be; und sie dauert an. Daneben hat alles, was wir tra-



21

gen, eine Wirkung auf unsere Gesundheit, unseren 
Geisteszustand und unsere Gefühlslage. Wenn es 
sich um ein Juwel handelt, kann es die Stimme von 
Jahrtausenden bewahren. Je älter ein Juwel ist, desto 
mehr Überlieferungen stecken in ihm. Dies erklärt 
alles. Intuitive, sensitive und spürige Menschen kön-
nen die Schwingungen alter Steine leicht wahrneh-
men. Es scheint, als würden sie mit ihnen sprechen.

Außerdem geben wir alles, was wir einander in 
Form von Essen, Süßigkeiten, Getränken, Früchten 
oder Blumen schenken, immer zusammen mit unse-
ren Gedanken und Gefühlen. Und das hat eine Wir-
kung. Die Sufis im Osten haben einen Brauch: Sie 
geben jemandem ein Stück Stoff oder eine Blume, 
eine Frucht oder ein paar Körner Mais, und das heißt, 
dass darin eine Bedeutung liegt. Es geht nicht um das, 
was gegeben wird, sondern um das, was darin mitge-
geben wird.

Wie wenig begreifen wir, wenn wir sagen: „Ich 
glaube an das, was ich sehe.“ Es ist so wunderbar, 
wenn wir erkennen können, wie die Einflüsse wirken, 
wie Gedanken und Gefühle sprechen, wie die Gegen-
stände daran teilhaben und sich gegenseitig beein-
flussen; wie Gedanken, Gefühle, Leben und Einflüsse 
durch ein Objekt vermittelt werden.

***

Frage: Pferde sollen extrem komplizierte mathemati-
sche Probleme gelöst haben?

Antwort: Es handelt sich dabei um die Reflexion des 
Geistes des Lehrers, der auf den Geist des Pferdes pro-
jiziert wird, denn ein Pferd ist nicht in der Lage, und 



22

kann es auch nicht sein, eine mathematische Berech-
nung durchzuführen. In einer Art medialem Prozess 
wird auf den Geist des Pferdes eine mathematische 
Idee projiziert. Es ist möglich, dass selbst die Person, 
die es ausführt, dies nicht weiß, doch die bloße 
Anstrengung dieser Person, das Pferd dazu zu brin-
gen, führte zum Erfolg.

Frage: Wie können wir unseren inneren Spiegel klarer 
und präziser werden lassen?

Antwort: Indem wir ein Leben voller Güte führen.

Frage: Ist dieser Spiegel in der Kindheit klar?

Antwort: Er ist klarer in der Kindheit. Da ist er noch 
klar, doch während wir aufwachsen, wird er verzerrt. 
Später muss er wieder gereinigt werden.

Frage: Ich war bei einer Ausstellung von Tieren, Scha-
fen usw.. Die Schafhirten hatten Schafsgesichter, die 
Hirten hatten Gesichtszüge, die denen der Schafen 
ähneln.

Antwort: Das ist natürlich.

Frage: Können Künstler, die in einem toten Land gebo-
ren werden, ihr Talent dort entwickeln?

Antwort: Sicherlich nicht. Dort wird ihr Talent nicht 
genährt. Der künstlerische Impuls wird gelähmt. 
Keine Pflanze genügt sich selbst. Sie braucht Luft, 
Sonne und Wasser.

Frage: Können Künstler eine tote Stadt inspirieren, 



23

einfach indem sie dort durchreisen?

Antwort: Die Antwort findet sich in den ersten vier 
Zeilen des Gayan.6 

Frage: Kann ein Ding mit guten Schwingungen aufge-
laden werden, wenn es an sich schon ein schlechtes 
Zeichen ist?

Antwort: Es gibt manche bitteren Dinge, die versüßt 
werden können. Trotzdem bleibt das Bittere bestehen. 
Manchen Lebensmitteln fügen wir etwas hinzu, um 
einen bestimmten Geruch zu vertreiben, und doch 
bleibt er vorhanden.

Frage: Liegt es in der Macht des Menschen, die Wir-
kung eines Objekts zu ändern?

Antwort: Auch auf diese Frage können die ersten vier 
Zeilen des Gayan Antwort geben.

Frage: Können schlechte Einflüsse, die an Orten und 
Dingen haften, beseitigt und in etwas Gutes verwan-
delt werden?

Antwort: Sicherlich, denn in der Tiefe sind alle Dinge 
und Wesen gut.

6	 Gemeint ist das Werk: „Gayan, Vadan, Nirtan“ von Hazrat 
Inayat Khan, wo steht (Deutsche Ausgabe von 1996 im 

	 Verlag Heilbronn):
	 „Ist ein Schimmer Unseres Bildes im Menschen eingefan-

gen, wird nach Himmel und Erde im Menschen gesucht,
	 was gibt es dann in der Welt, das nicht im Menschen ist?
	 Erforsche man ihn nur, gar vieles ist im Menschen.“



130

HAZRAT INAYAT KHAN

Der indische Sufi-Mystiker, 
Musiker und Religionsgelehrte 
Hazrat Inayat Khan wurde am 
5. Juli 1882 in Baroda geboren. 
Musik und Mystik waren väter-
licher- wie mütterlicherseits 
sein Erbe. 

Hazrat Inayat Khan lebte mit 
seiner Familie im Haus seines 

Großvaters Maula Bakhsh, das ein Treffpunkt berühm-
ter Musiker, Dichter, Philosophen und Mystiker ver-
schiedenster Herkunft war. In dieser Atmosphäre 
wuchs der junge Inayat auf. Sein Großvater hatte gro-
ßen Einfluss auf seine Erziehung. Er weckte ihn jeden 
Morgen und anschließend verbrachten sie den Vor-
mittag zusammen. Inayat zeigte bereits als Kind ein 
ungewöhnliches Interesse für Religion. Oft besuchte 
er Yogis und Derwische, um ihnen zuzuhören. Er 
wuchs als Muslim auf und verrichtete die vorgeschrie-
benen Gebete auf dem Dach des Hauses. Eines 
Abends wurde ihm bewusst, dass er noch nie eine 
Antwort von Gott bekommen habe und nicht wisse, 
wo Gott sei. Er lief zu seinem Großvater und sagte: 
„Ich will nicht mehr beten. Es scheint mir nicht ver-
nünftig, zu einem Gott zu beten, den man nicht 
kennt.» Maula Bakhsh lächelte und erklärte ihm: „Die 
Zeichen Gottes können in der Welt gesehen werden, 
und die Welt wird in dir selbst gesehen.“ Diese Worte 
berührten Inayat tief und waren der erste Anlass für 



131

ihn, Gott überall zu suchen; in der Welt, in seinen Mit-
menschen, in sich selbst. 

Inayat Khan wurde zu einem der berühmtesten 
Musiker Indiens und musizierte an den Höfen der 
Maharadschas. In Hyderabad begegnete er seinem 
geistigen Lehrer, Murshid Abu Hashim Madani, und 
blieb bei ihm bis zu seinem Tod. Hashim Madani 
bestimmte ihn zu seinem Nachfolger und trug ihm 
auf, in den Westen zu gehen, um dort die Weisheit des 
Sufismus zu verbreiten.

1910 reiste er mit seinen Brüdern zuerst in die 
USA und später nach England und Frankreich. Nach 
dem ersten Weltkrieg ließ er sich in Suresnes bei Paris 
nieder. Von hier aus unternahm er zahlreiche Reisen 
in Europa und Amerika, auf denen er Vorträge hielt, 
spirituelle Anleitungen gab und die erste Sufi-Bewe-
gung im Westen gründete. Die Türen standen offen 
für Menschen jeglichen Glaubens. Inayat Khan sprach  
stärker die eigene Erfahrung seiner Zuhörerinnen 
und Zuhörer an als ihre religiösen Überzeugungen.

Es entstand ein umfangreiches Werk an Schriften 
aus mitgeschriebenen Vorträgen oder vom ihm selbst 
diktiert. Zahlreiche Bücher wurden sowohl während 
seiner Lebenszeit als auch posthum aus seinen Lehr-
reden zusammengestellt.

Im September 1926 verbrachte er den letzten Tag 
mit seiner Familie und den Schülerinnen und Schü-
lern und legte den Grundstein für einen künftigen 
Tempel, offen für alle Religionen, den Universel. Bald 
darauf kehrte er in seine Heimat zurück, wo er am 5. 
Februar 1927 in New Delhi starb.



Die Goldene Mitte
Reihe mit Kostproben aus den Schriften 

von Dichtern, Weisen und Mystikern

1.	 Die Goldenen Verse des Pythagoras
2.	 Der Sonnengesang des Ech-en-aton
3.	 Die Bergpredigt Jesu
4.	 Die Tafeln der Wahrheit des Moin-ud-Din Chishti
5.	 Matthias Claudius, An meinen Sohn   Johannes
6.	 G.E. Lessing, Die Parabel von den drei Ringen
7.	 R. F. v. Scholtz, Im Geiste der Einheit
8.	 Konfuzius, Der Weg d. Himmels und der Erde
9.	 „Vater unser!” - Kleines ökumenisches Gebetsbrevier
10.  	 Hazrat Inayat Khan, Erleuchtete Worte
11.  	 „Du bist unsere Zuflucht” – Gebete aus der Ökumene
12.  	 „Vom Herzen gehen die Dinge aus...” –
	 Aus dem Buddhismus
13. 	 Zarathustra
14. 	 Toleranz und Religionsfreiheit
15. 	 Anandamayi Ma, Leben der Hingabe
16.  	 J. W. v. Goethe, Wie alles sich zum Ganzen webt
17. 	 Teresa von Avila, Der Du bist in den Himmeln
18. 	 Bayezid Bastami, Licht über Licht
19. 	 Die Gottesliebe in der Bhagavadgita
20.  	 Schalom – Weisheit des Judentums
21.  	 R. Tagore, Die Seele unserer Seele
22.  	 Marc Aurel, In freier Harmonie mit dem Schicksal
23.  	 E. Swedenborg,  Bürger zweier Welten
24.    Jenseits von allem, was ist
25. 	 Aus dem Koran
26.  	 Franz v. Assisi, Bruder aller Menschen und aller Kreatur
27.  	 Laotse, Vom Sinn des Lebens
28.  	 Seneca, Aus den Briefen an Lucilius
29.  	 Hazrat Inayat Khan, Sufi-Geschichten
30.  	 Meister Eckhart, „Gott allein ist”
31.  	 Ida Ehre, “Ich glaube an das Gute im Menschen”
32.  	 Rabia – Heilige der Gottesliebe
33.  	 Zeit – Augenblick und Ewigkeit



Centennial Edition
Hazrat Inayat Khan
13-bändige Jubiläumsausgabe
Die Werke von Hazrat Inayat Khan zählen zu den großen spirituellen 
Schätzen dieser Welt. Sie sind tief in der Sufi-Tradition verwurzelt und 
zugleich absolut einmalig in ihrem Erkenntnisgehalt und Ausdruck. Hazrat 
Inayat Khans Lehren sind heutzutage immer noch genauso wirkungsvoll 
und aussagekräftig wie vor einem Jahrhundert, als er sie zuerst vermittelt 
hat. Diese Lehren enthalten eine Botschaft, die den Verstand und das Herz 
eines jeden Menschen sowie die Menschheit als Ganzes anspricht. 

Band 1 
Das innere Leben
Der erste Band beinhaltet folgende 4 Bücher: 
Das innere Leben • Der Sinn des Lebens
Die Seele – woher und wohin
Der Weg der Erleuchtung
Verlag Heilbronn 2018 | 477 Seiten 

Band 2
Die Mystik des Klangs
Der zweite Band beinhaltet folgende 4 Bücher: 
Die Mystik des Klangs • Musik
Die Macht des Wortes
Die Sprache des Kosmos
Verlag Heilbronn 2019 | 323 Seiten 

Band 3
Die Kunst der Persönlichkeit
Entwicklung des Charakters 
Die Kunst der Persönlichkeit  •  Ethik
Bewusstsein und Persönlichkeit
Kunst, Künstlerinnen und Künstler 
Die Kunst der Musik
Verlag Heilbronn 2020 | ??? Seiten 

Alle ein bis zwei Jahre erscheint ein weiterer Band
Band 4 erscheint Ende 2021 – Healing and the Mind World
Weitere und aktuelle Informationen unter: www.verlag-heilbronn.de



Hazrat Inayat Khan
Bücher für Menschen auf dem inneren Weg

Die Seele – woher und wohin
Die Reise der Seele
Hazrat Inayat Khan beschreibt den Weg der Seele, 
die sich als ein Lichtstrahl aus der Einheit Gottes 
löst, sich ein Gewand aus Gedanken und Gefühlen 
zulegt und dann einen physischen Körper, um den 
Zweck der Schöpfung zu erfüllen, alles mit göttli-
chem Bewusstsein zu durchdringen.

Die Gathas – Weisheit der Sufis
Lehren für seine Schülerinnen und Schüler
Ursprünglich waren die Gathas für die Innere 
Schule der Sufi-Bewegung bestimmt. Sie enthal-
ten Anleitungen zu sieben verschiedenen Themen: 
Aberglaube, Bräuche und Volksglaube; Einsicht; 
Symbolik; Atem; Kultivierung des Herzens; Alltags-
leben und Metaphysik.

Meisterschaft
Spirituelle Verwirklichung in dieser Welt
Viele Leserinnen und Leser halten das Buch „Meis-
terschaft“ von Hazrat Inayat Khan für eines der 
hilfreichsten Werke seiner Lehren. Erfolgreich zu 
sein in weltlichen Angelegenheiten wird in diesem 
Band nicht als ein Hindernis auf dem spirituellen 
Pfad betrachtet. 

Heilung aus der Tiefe der Seele
Mystik und geistige Heilung
In diesem Buch geht es vor allem darum, innerlich 
zur Ruhe zu kommen, das wahre Selbst in uns von 
falschen Identifikationen zu lösen und zu befreien, 
um es dann zu verwirklichen. Das wahre Selbst ist 
frei von jeglichen Krankheiten und Traumen, da es 
immer heil und göttlich ist. 



Hazrat Inayat Khan
Aus Musik wurde das Universum erschaffen, ...

Musik und kosmische Harmonie
Aus mystischer Sicht
Sie lieben Musik? Dann haben Sie das wahr-
scheinlich schon erlebt: Wer Musik liebt, kann die 
erhabensten geistigen Ebenen des Menschseins 
erreichen. Durch Musik wird die Harmonie mit dem 
Selbst und dem Unendlichen wieder hergestellt. 
Musik nährt die Seele und den Geist.

365 Tage Sufi-Weisheit
Ein spiritueller Begleiter für jeden Tag
Die Schale des Saki von Hazrat Inayat Khan
Mit Kommentaren von Samuel L. Lewis
Dieses Buch hat eine besondere Bedeutung für 
unsere Zeit. Die Worte sind Quellen der Kraft und 
der Besinnung, geben Impulse, nähren die innere 
Erkenntnis und öffnen das Herz für die Welt. 

Gayan – Vadan – Nirtan
Die Essenz der Lehre Hazrat Inayat Khans
Die Aphorismen in „Gayan – Vadan – Nirtan“ 
stellen die Essenz der Sufi-Botschaft von Hazrat 
Inayat Khan dar.
‘Gayan’ bedeutet die ‘Musik des Schweigens’, 
‘Vadan’ heißt die ‘göttliche Symphonie’, und 
‘Nirtan’ ist der ‘Tanz der Seele’. 

Musik
Aus mystischer Sicht
Mit verständlichen und klaren Bildern führt Hazrat 
Inayat Khan in die Geheimnisse der Musik und der 
Mystik ein. Er versteht es bestens, uns Europäern 
das tiefe, alte indische Wissen des Vedanta nahe 
zu bringen.



Universaler Sufismus
Bücher für Menschen auf dem inneren Weg

Sufibuch des Lebens
99 Meditationen der Liebe
Neue Zugänge zum wichtigsten Schatz islamischer 
Mystik eröffnet Neil Douglas-Klotz in diesem Buch: 
Die 99 schönsten Namen Gottes. Sie stehen für 99 
Wege zu innerer Klärung, Harmonie und Verbun-
denheit mit dem Universum. 

König Akbar und seine Tochter
Geschichten aus einer Welt von Noor Inayat Khan
Nacherzählungen großer europäischer Epen wechseln 
sich ab mit Parabeln, Fabeln und Anekdoten aus 
allen Himmelsrichtungen. Die Schriftstellerin und 
Widerstandskämpferin Noor Inayat Khan fügt dieser 
poetischen Welterzählung auch ihre eigene Stimme, 
mit eigenen Geschichten und Gedichten hinzu. 

Die Erleuchtung des Schattens
Leben, Lieben und Lachen eines Sufi 
im 20. Jahrhundert von Moineddin Jablonski
„Ein Buch mit einer feinen Botschaft, die ernst-
haft Suchende herausfordern und anregen wird, 
unabhängig von ethnischem oder religiösem 
Hintergrund.“  Muneera Haeri 

Medizin des Herzens
99 Heilungswege der Sufis 
von Wali Ali Meyer, Bilal Hyde, 
Faisal Muquaddam, Shabda Kahn
Das Buch führt in das Herz des Mysteriums der 
99 Namen Gottes. Es ist ein Weg, um das Wesen 
der Grenzenlosigkeit Gottes zu verstehen und das 
göttliche Potenzial in jeder Seele zu entdecken. 



Universaler Sufismus
Ein interreligiöser Weg zu spirituellem Wachstum

Musik und Meditation
von Pir Vilayat Inayat Khan
und Aeoliah Christa Muckenheim
Die Begegnung mit Pir Vilayat Inayat Khan verwan-
delt das Leben der professionellen Musikerin Aeoliah 
Christa Muckenheim. Ein Praxisbeispiel über die 
heilende und transformierende Kraft von Musik und 
Meditation.

Firos Holterman ten Hove
Die Seele der Blumen
Heilende Blüten-Essenzen
Die Seele der Steine
Heilende Mineral-Elixiere
Das Heilige Buch der Natur
Spirituelle Ökologie

Edelmut, Tapferkeit und mystische Suche
von Pir Zia Inayat-Khan
„Ritterliche Tugenden im Alten Orient ist eine genia-
le Darstellung der Sufi-Lehren, in kunstvoller Weise 
zum Ausdruck gebracht durch eine Gestalt aus dem 
tiefsinnigsten der mittelalterlichen Ritterromane 
rund um den Gral.“  Carl W. Ernst

Ritterliche Tugenden im Alten Orient

EDITION KALIM 
Spirituelle Wegbegleiter | Geschenkbücher
Meditation – Ein Thema für jeden Tag
von Hazrat Inayat Khan und Pir Vilayat Inayat Khan
Bird Language 
von Pir Zia Inayat-Khan
Gebet – Atem der Seele
von Hazrat Inayat Khan

Der Sinn des Lebens
von Hazrat Inayat Khan
Dem Einen entgegen
von Wim van der Zwan



Verlag Heilbronn
www.verlag-heilbronn.de • info@verlag-heilbronn.de

Weitere Informationen erhalten Sie über folgende Links

Der Inayati-Orden Deutschland e. V. 
www.inayatiorden.de

Inayatiorden Österreich 
www.sufiorden.at

Der Inayati Orden Schweiz 
www.sufismus.ch

International Sufi Movement 
www.sufimovement.org

Sufi-Bewegung Deutschland 
www.sufi-bewegung.de

Sufi Ruhaniat International 
www.ruhaniat.org

Sufi Ruhaniat Deutschland 
www.ruhaniat.de

Tänze des Universellen Friedens 
www.friedenstaenze.de

Abrahamic Reunion e.V. 
www.abrahamicreunion.org

Musik für Frieden und Völkerverständigung e. V. 
www.music-for-peace.net

Förderverein Sufi-Saint-School 
www.sufi-saint-school-ev.de

Hope Project 
www.hope-project.de

Buch und Mystik e. V . 
www.buchundmystik.de


