
 
 
 
 
 
 

1. Vulnerabilität im Raum des 
Politischen – prekäre Machtstrategien 

und theologische Entdeckungen 
 
 



 



Verwundbarkeit der offenen Gesellschaft 
Widerstand gegen den Terror asymmetrischer Gegenbegriffe1 

Christian Bauer 

Offene Gesellschaften sind etwas höchst Verwundbares. Ihre Offenheit macht 
sie prinzipiell verletzlich – und genau das ist der Preis ihrer Freiheit. Damit ist 
ein zentrales, existenziell herausforderndes Problem des politischen Diskurses 
der Gegenwart markiert: Terror als überall und jederzeit möglicher Ausnahme-
zustand, in welchem der gesellschaftliche Gegner als grundsätzlich tötbarer 
Feind erscheint. In komplementärer Differenz weisen Denker wie Carl Schmitt 
und Jacques Derrida verschiedene Wege aus dieser prekären Lage: ‚homophile‘ 
Dissoziationen der Feindschaft unter Gleichen einerseits und ‚heterophile‘ 
Assoziationen der Freundschaft unter Verschiedenen andererseits. Sichtbar 
wird die potenzielle Verletzbarkeit offener Gesellschaften – und zwar nicht nur 
angesichts ihrer offensichtlichen Feinde, sondern auch ihrer vermeintlichen 
Freunde:  

„Wir können wieder zu Bestien werden. Aber wenn wir Menschen bleiben wollen, 
dann gibt es nur den […] Weg in die offene Gesellschaft. Wir müssen ins Unbekann-
te, ins Ungewisse, ins Unsichere weiterschreiten und die Vernunft, die uns gegeben 
ist, verwenden, um, so gut wir es eben können, für beides zu planen: nicht nur für 
Sicherheit, sondern zugleich auch für Freiheit.“2 

Auf die Unsicherheiten eines entsprechenden Lebens im Offenen3 kann man 
nämlich in mindestens zweifacher Weise reagieren, die beide die Ausbildung 
eines starken „Kohärenzgefühls“4 ermöglichen: in der Flucht in den homoge-

1 Dieser Beitrag stellt eine um Reinhart Kosellecks Konzept der asymmetrischen Gegenbe-
griffe (Abschnitte 5 und 6) sowie einige exegetische Überlegungen zur Feindesliebe (Ab-
schnitt 7) ergänzte und überarbeitete Version eines 2017 in den „Hermeneutischen 
Blätter“ veröffentlichten Essays dar: BAUER, CHRISTIAN, Verwundbarkeit der offenen Ge-
sellschaft – Carl Schmitt und Jacques Derrida in Zeiten des Terrors, in: Hermeneutische 
Blätter 1 (2017), 92–104. 

2 POPPER, KARL, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde (Bd. 1). Der Zauber Platons, Tübin-
gen 71992, 239. 

3 Vgl. BAUER, CHRISTIAN, Heimat in einer offenen Welt? Ressourcen für ein spätmodernes 
Kohärenzgefühl, in: Strube, Sonja (Hg.), Das Fremde akzeptieren. Gruppenbezogener Men-
schenfeindlichkeit entgegenwirken. Theologische Ansätze, Freiburg i. Br. 2017, 153–168. 

4 ANTONOVSKY, AARON, Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit, Tübingen 1997, 
36. 



22 Christian Bauer 

nen Schutzraum einer geschlossenen Gemeinschaft oder aber im Aufbruch in 
den heterogenen Freiraum einer offenen Gesellschaft. Beschreitet man auf der 
Suche nach geeigneten Copingstrategien demokratischer Resilienz gegen ter-
roristische Stressoren einer „komplexen offenen Gesellschaft“5 den erstge-
nannten Weg, so eröffnet Reinhart Kosellecks struktursemantisches Konzept 
der „asymmetrischen Gegenbegriffe“6 eine in christlichem Sinn ‚gangbare‘ 
Perspektive über Carl Schmitts potenziell totalitäres Freund-Feind-Schema 
hinaus, das überdies auch seine eigene Überschreitung impliziert. Die folgen-
den Überlegungen setzten daher zunächst bei der terroristischen Bedrohung 
(1) offener Gesellschaften an, deuten diese dann mit Carl Schmitt (2) und Jac-
ques Derrida (3) – um schließlich mit Reinhard Koselleck (4) einen Deutungsho-
rizont über sie zu legen, der über sich selbst hinaus auf christliche Ressourcen 
(5) einer offenen, nichtexkludierenden Selbstdefinition verweist.  

1. Terror – eine Bedrohung der offenen Gesellschaft
‚Du wirst mich nicht töten‘ – dieses zwischenmenschliche Grundvertrauen wird 
in den letzten Jahren gewaltig erschüttert. Denn es ist inzwischen ja alles ande-
re als sicher, dass der oder die Andere dort neben mir mich nicht töten wird. 
Entsprechender Terror beginnt im Kopf. Zum Beispiel dann, wenn man sich 
überlegt, den Thalys nach Paris zu nehmen. Oder ob man zum ‚public viewing‘ 
geht. Ich kenne noch jenes mulmige Gefühl, das mich stets erfasst hat, wenn 
ich unmittelbar nach dem 11. September 2001 an die Berliner TU geradelt bin – 
vorbei an der massiv bewachten US-Botschaft. Dass seit dem Sommer 2016 nun 
auch ausgerechnet meine idyllische Heimatstadt Würzburg in einem Atemzug 
mit bekannten europäischen Terrorzielen wie Istanbul, Paris, Brüssel oder 

fenheit“7 sei ein lebensweltlich nachvollziehbares „Reaktionsmuster auf den 
Axt-Angriff bei Würzburg, dessen neue Qualität die Nähe ist“8. Die alltäglichen 
Konsequenzen des Terrors berühren längst auch die eigene Lebenswelt:  

„Der Terrorismus dieser Zeit wird weit nach vorne wirken, ins Leben jedes Einzel-
nen, er verlangt eine Haltung. […] Wie mutig muss man sein, um frei zu bleiben? 

5 Ebd., 101. 
6 Vgl. KOSELLECK, REINHART, Zur historisch-politischen Semantik asymmetrischer Gegenbe-

griffe, in: Koselleck, Reinhart (Hg.), Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher 
Zeiten, Frankfurt a. M. 42000, 211–259. 

7 LOBO, SASCHA, Wir sind Terroregozentriker, in: Spiegel Netzwelt 20. Juli 2016, 
www.spiegel.de/netzwelt/netzpolitik/attentate-wir-sind-alle-terroregozentriker-a-
1103888.html (aufgerufen am 14.5.2020).

8 Ebd. 

Nizza genannt wird, macht die ganze Sache nicht besser. Sascha Lobo bemerkte 
kurz danach, eine entsprechende „Überprüfung der potenziellen Selbstbetrof-



Verwundbarkeit der offenen Gesellschaft 23 

Wie vorsichtig, um sicher zu sein? Kann man es überhaupt Freiheit nennen, wenn 
dazu das Risiko gehört, von dritter Hand zu sterben, als Opfer der Terroristen?“9  
 

In dieser Situation wird ein brillanter, zugleich aber auch höchst gefährlicher 
politischer Denker wieder aktuell – ein Meister aus Deutschland, der einst als 
Hitlers Kronjurist galt: Carl Schmitt (1888–1985). Im Anschluss an ihn lässt sich 
sagen: Terror ist ein jederzeit möglicher Ausnahmezustand, dessen gewaltsame 
„Entfesselung der reinen Feindschaft“10 keine Menschen mit unantastbarer 
Würde kennt, sondern nur ‚unlawful combatants‘11, die man wie die antike 
Rechtsfigur des ‚homo sacer‘12 konsequenzfrei verletzen oder gar töten kann. 
Offene Gesellschaften müssen auf die entsprechende Herausforderung ihrer 
vergleichsweise freien Lebensform souverän reagieren. Diese politische Souve-
ränität darf ihnen nicht entgleiten, denn Schmitt zufolge gilt ja: „Souverän ist, 
wer über den Ausnahmezustand bestimmt.“13 Dass man Terroristen keine 
Macht über das eigene Leben einräumen darf, hat handfeste psychologische 
Gründe: 

 
„Wer sich der Angst hingibt, der meidet am Anfang vielleicht nur Kaufhäuser, dann 
größere Menschenansammlungen, danach kleinere. Irgendwann sind ihm dann 
schon drei Leute zuviel, und am Ende fährt er jeden Tag direkt von der Arbeit nach 
Hause und weiß gar nicht mehr, was das Leben ausmacht.“14 
 

Die beste Reaktion auf Terroranschläge ist daher eine postheroische Indiffe-
renz, wie sie Herfried Münkler nahelegt:  

 
„Die besteht darin, dass wir schnell vergessen. Unsere mediale Welt und ihre Un-
terhaltungsangebote […] führen dazu, dass solche Anschläge, und mögen sie noch 
so furchtbar sein, sich nach einiger Zeit auch wieder verlieren. Und wenn eine Ge-
sellschaft in der Lage ist, eine Weile nach einem solchen Anschlag so zu tun, als ha-
be es ihn gar nicht gegeben, das heißt ihr Leben wieder so aufzunehmen und fort-
zuführen, wie sie das vorher geplant hat, dann ist das eine Erfahrung des Wider-
standleistens […], die ausgesprochen effektiv ist. Weil sich dabei herausstellt, wie 
schwach doch letzten Endes die angreifenden Akteure sind. Sie sind stark nur in 
dem Augenblick, in dem unsere […] Nervosität, ja womöglich unsere Hysterie wie 
Schlagkraftverstärker wirken.“15 

                                                                  
9 WIEGAND, RALF, Klick – Die Welt hat den Terror jetzt verstanden, in: Süddeutsche Zeitung, 

16./17. Januar 2016, 3. 
10 DERRIDA, JACQUES, Politik der Freundschaft, Frankfurt a. M. 2002, 184. 
11 Vgl. SCHMITT, CARL, Theorie des Partisanen, Berlin 52002, 77. 
12 Vgl. AGAMBEN, GIORGIO, Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt 

a. M. 2001. 
13 SCHMITT, CARL, Politische Theologie, Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin 

82004, 13. 
14 BERNDT, CHRISTINA, Entspannt euch – Seit den Gewalttaten von Würzburg, München und 

Ansbach greift die Angst wie ein Virus um sich, in: Süddeutsche Zeitung 30./31. Juli 2016, 3. 
15 MÜNKLER, HERFRIED, Im Zwischenzustand, in: Süddeutsche Zeitung, 16. November 2015, 

www.sueddeutsche.de/kultur/herfried-muenkler-im-zwischenzustand-
1.2739211?reduced=true (aufgerufen am 29. Januar 2017). 



24 Christian Bauer 

Angesichts seiner potenziellen Gefährdung ist am freiheitlichen Lebensstil 
einer zwar terroristisch verwundbaren, im Sinn Münklers aber eben auch star-
ken offenen Gesellschaft festzuhalten: „Eine Gesellschaft, die sich nicht ein-
schüchtern lässt, die Opfer aushält und ihr offenes Leben weiterlebt, ist vom 
Terror nicht zu besiegen.“16 Karl Popper zitiert in seinem Buch „Die Feinde der 
offenen Gesellschaft“ (1945) überraschend aktuelle Worte aus einer bei Thuky-
dides überlieferten Rede des Perikles:  

 
„Unsere Stadt steht der Welt offen; wir vertreiben nie einen Fremdling. […] Wir 
sind frei, genauso zu leben, wie es uns gefällt, und doch sind wir immer bereit, jeg-
licher Gefahr ins Auge zu sehen. […] Wir lieben die Schönheit, ohne uns Träumen 
hinzugeben, und obgleich wir versuchen, unseren Verstand zu stärken, so schwä-
chen wir doch nicht dadurch unseren Willen. […] Wir halten das Glück für die 
Frucht der Freiheit und die Freiheit für die Frucht der Tapferkeit, und wir schre-
cken nicht vor der Gefahr des Krieges zurück.“17 
 

Nach den Anschlägen von Paris im November 2015, in deren Kontext immer 
wieder gefordert wurde, Europa müsste nun seine ‚façon de vivre‘ verteidigen, 
bewiesen diese Worte eine erstaunliche gegenwartspolitische Aktualität: 

 
„Ein Terroranschlag in Paris hat eine symbolische Bedeutung, die jeden Bürger der 
westlichen Welt ins Herz treffen muss. Es geht, wie sofort und zu Recht gesagt wur-
de, um ‚unsere Art zu leben‘. Es geht um ein welthistorisch ziemlich spätes, ziem-
lich einzigartiges Amalgam von Freiheit und Lebensfreude, Aufklärung und Hedo-
nismus […].“18 
 

Der entgegengesetzte Terror betrifft, wie kurz darauf die Anschläge von Istan-
bul im Januar 2016 zeigten, nicht nur den Westen Europas:  

 
„Paris und Istanbul mögen ein paar tausend Kilometer auseinanderliegen, aber sie 
sind doch Symbole einer gemeinsamen Sache. Diese freien Städte voller Lust und 
Leben, sie sind jetzt verwundete Körper. Sie sind Leidensgenossen.“19 
 

Das wohl souveränste Zeichen einer zwar verwundbaren, aber dennoch starken 
„Macht in der Ohnmacht“20 stammt von Antoine Leiris, einem französischen 
Journalisten, dessen Frau Hélène im November 2015 ermordet worden war:  

 
                                                                  
16 ULRICH, STEFAN, Kriegszone Europa, in: Süddeutsche Zeitung, 5. April 2004, 4. 
 www.sueddeutsche.de/politik/kommentar-kriegszone-europa-1.750416 (aufgerufen am 

15.6.2020). 
17 Zit. nach POPPER, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, 222. 
18 SEIBT, GUSTAV, Reaktion auf den Terror. Der nächste Glaubenskrieg, in: Süddeutsche 

Zeitung, 18. November 2015, www.sueddeutsche.de/kultur/debatte-um-werte-unsere-
art-zu-leben-1.2739209 (aufgerufen am 29. Januar 2017). 

19 WIEGAND, Klick, in: Süddeutsche Zeitung, 16./17. Januar 2016, 3. 
20 Vgl. SANDER, HANS-JOACHIM, Macht in der Ohnmacht. Eine Theologie der Menschenrechte, 

Freiburg i. Br. 1999. 



Verwundbarkeit der offenen Gesellschaft 25 

„Freitag Abend habt Ihr das Leben eines außerordentlichen Wesens geraubt, das 
der Liebe meines Lebens, der Mutter meines Sohnes, aber meinen Hass bekommt 
ihr nicht. […] Zugegeben, der Kummer zerreißt mich, diesen kleinen Sieg habt ihr 
errungen, aber er wird von kurzer Dauer sein. Ich weiß, dass […] wir uns in jenem 
Paradies der freien Seelen wiederbegegnen werden, zu dem ihr niemals Zutritt ha-
ben werdet. Wir sind zwei, mein Sohn und ich, aber wir sind stärker als alle Armeen 
der Welt. Ich will euch jetzt keine Zeit mehr opfern, ich muss mich um Melvil 
kümmern, der gerade aus seinem Mittagsschlaf aufgewacht ist. Er ist gerade mal 
siebzehn Monate alt; er wird seinen Nachmittagssnack essen wie jeden Tag, dann 
werden wir wie jeden Tag zusammen spielen, und sein ganzes Leben lang wird die-
ser kleine Junge euch beleidigen, weil er glücklich ist und frei. Denn, nein, auch sei-
nen Hass bekommt ihr nicht.“21 

2. Carl Schmitt – ‚homophile‘ Dissoziationen
der Feindschaft

Carl Schmitt war ein deutscher Partisan des Weltgeistes, dessen zum Teil ana-
lytisch herausragende, in seinen Konsequenzen jedoch brandgefährliche Theo-
rie souveräner Entscheidung über den Ausnahmezustand entlang klarer Unter-
scheidungen von Freundschaft und Feindschaft im gegenwärtigen Terror, aber 
auch in der politischen Reaktion darauf zunehmend an Bedeutung gewinnt. So 
stellt auch die Politik der gegenwärtigen US-Administration eine massive Be-
währungsprobe für das Konzept einer universalen Kommunikationsgemein-
schaft im herrschaftsfreien Diskurs dar – Donald Trump markiert die dezisio-
nistische Grenze aller bürgerlich-liberalen Diskursivität à la Jürgen Habermas. 
Er simuliert die scheinbar wiedergewonnene Handlungsmacht politischer Füh-
rung („take back control“) mittels einer „Erfindung des Feindes“22, die unsere 
globale Ordnung der Dinge ganz im Sinne Schmitts zu „re-politisieren“23 ver-

21 LEIRIS, ANTOINE, Meinen Hass bekommt ihr nicht, München 2016, 59–61. Allein die hier 
angedeutete Eschatologie einer ausgleichenden Gerechtigkeit für Täter und Opfer wäre 
es wert, wissenschaftstheologisch ausgewertet und weiterverfolgt zu werden. 

22 DERRIDA, Politik der Freundschaft, 125. 
23 Ebd. Liberalismus ist für Schmitt eine „Negation des Politischen“ (SCHMITT, CARL, Der 

Begriff des Politischen, Berlin 72002, 69). Wenn er 1932 von „ganz unliberalen, weil we-
sentlich politischen und sogar zum totalen Staat führenden Kräften der Demokratie“ 
(ebd., 68) spricht, so denkt man angesichts dieses „Gegensatzes von Liberalismus und 
Demokratie“ (ebd., 69) bzw. liberalem Republikanismus und illiberaler Demokratie im ge-
genwärtigen politischen Kontext unweigerlich an die USA – was Hillary Clinton parado-
xer Weise als eine ‚Republikanerin‘ und Donald Trump als einen ‚Demokraten‘ erscheinen 
lässt (vgl. RABE, JENS-CHRISTIAN  Damit nicht gleich alle Stricke reißen. Mit Gewalten-
teilung und liberalen Freiheiten kann es schnell vorbei sein – im Namen des Volkes, in: 
Süddeutsche Zeitung, 22. Dezember. 2016, www.sueddeutsche.de/kultur/debatte-damit-
nicht-gleich-alle-stricke-reissen-1.3306545; aufgerufen am 12.5.2020). 

,



26 Christian Bauer 

sucht. Dessen zentrales politiktheoretisches „Axiom“24 besteht in jener „Unter-
scheidung von Freund und Feind“25 in Krieg und Frieden, durch die er das Poli-
tische als solches definiert:  

 
„Wo Krieg und Feindschaft sicher bestimmbare […] Erscheinungen sind, kann alles, 
was nicht Krieg ist […]: Friede, was nicht Freund ist […]: Feind heißen. Umgekehrt: 
Wo Friede und Freundschaft […] das Gegebene sind, kann alles, was nicht Friede ist: 
Krieg, und was nicht Freundschaft ist: Feindschaft werden. Im ersten Fall ist der 
Friede, im zweiten Fall der Krieg von dem bestimmt Gegebenen her negativ be-
stimmt. Im ersten Fall ist aus demselben Grunde Freund der Nicht-Feind, im zwei-
ten Falle Feind der Nicht-Freund.“26 
 

Das Politische bezeichnet für Schmitt „kein eigenes Sachgebiet, sondern nur 
den Intensitätsgrad von Assoziation oder Dissoziation“27, wobei in dessen alles 
einschließenden Totalität Freundschaft und Feindschaft den jeweils „äußers-
ten Intensitätsgrad“28 von Assoziation oder Dissoziation markieren. Beide re-
präsentieren eine Intensität, in der buchstäblich alles politisch werden kann, 
sobald es in den Horizont des Ausnahmezustands gerät: „Das Politische ist das 
Totale.“29 Schmitt bestimmt es von jenem Ernstfall her, welcher den Krieg als 
eine Schlüsselmetapher für das Politische im Extrem seiner möglichen Intensi-
täten erweist: „Politik ist die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln“30. 
Diese Umkehrung des geflügelten Wortes von Clausewitz offenbart die Per-
manenz jenes ewigen Widerstreits, dessen fundamentale Differenzen keine 
schlichtende Metainstanz kennen31 – eine prinzipiell richtige Auffassung, die 
bei Schmitt ihr wohl gefährlichstes denkbares Extrem findet: „Der Krieg der 
absoluten Feindschaft kennt keine Hegung.“32 Der Jurist benennt aber auch die 
mögliche Gegenposition zu diesem Ernstfall des Politischen:  

 
„Die Hegung und klare Begrenzung des Krieges enthält eine Relativierung der 
Feindschaft. Jede solche Relativierung ist ein großer Fortschritt im Sinne der 
Menschheit.“33 
 

                                                                  
24 DERRIDA, Politik der Freundschaft, 125 
25 SCHMITT, CARL, Der Begriff des Politischen, Berlin 72002, 26. 
26 Ebd., 105. 
27 Ebd., 38. 
28 Ebd., 27. 
29 Vgl. SCHMITT, Politische Theologie, 7. 
30 FOUCAULT, MICHEL, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesung am Collège de France 

1975–1976, Frankfurt a. M. 1999, 26. 
31 Vgl. BAUER, CHRISTIAN, Differenzen der Spätmoderne? Theologie vor der Herausforderung 

der Gegenwart, in: Gärtner, Stefan u. a. (Hg.), Praktische Theologie in der Spätmoderne. 
Herausforderungen und Entdeckungen, Regensburg 2013, 27–47. 

32 SCHMITT, Theorie des Partisanen, 56. 
33 SCHMITT, Der Begriff des Politischen, 11. 



Verwundbarkeit der offenen Gesellschaft 27 

Die politische Ökonomie von Freundschaft und Feindschaft ist bei Schmitt 
prinzipiell asymmetrisch strukturiert. Sie bilden eine politische Grunddiffe-
renz, die er selbst nur dissoziierend von der Feindschaft her, nicht aber assoziie-
rend von der Freundschaft her zu denken vermag. Freundschaft ist für ihn 
primär nicht eigenständig definierbare Nicht-Feindschaft – und die „feindliche 
Frage“34 danach ist Derrida zufolge eine „verletzende und verletzte Frage, eine 
Verletzungsfrage“35:  

 
„Ich stelle sie mir erst, wenn sie auf mich einstürzt, im Angriff und in der Krän-
kung. Im Verbrechen oder in der Beschädigung oder im Vorwurf. Die Frage verletzt 
mich, sie ist eine in mir selbst aufbrechende Wunde.“36 

 
 
3. Jacques Derrida – ‚heterophile‘ Assoziationen  
 der Freundschaft 
 
Jacques Derrida denkt die Freund-Feind-Differenz ebenso asymmetrisch wie 
Carl Schmitt – nur eben assoziierend von der Freundschaft her. Dabei hat er eine 
Etymologie auf seiner Seite, auf die auch Schmitt verweist: in romanischen 
Sprachen wird der Feind „nur negativ bestimmt als Nicht-Freund“37 – so zum 
Beispiel im Lateinischen („amicus – inimicus“38), im Italienischen („amico – 
nemico“39) oder im Französischen („ami – ennemi“40). Mit seinem Buch „Poli-
tiques de l’amitie“ (1994) dekonstruiert Derrida in entsprechender Weise 
Schmitts bereits zitiertes Werk „Der Begriff des Politischen“ (1932), wobei das 
politische Zeugnis der Freundschaft („philia“) für ihn weniger eine Angelegen-
heit unter Gleichen („Homophilie“) als vielmehr unter Ungleichen („Hetero-
philie“) ist. Schmitt hingegen stellt das Politische prinzipiell unter ein disso-
ziierendes „Gesetz der Homophilie und des Autochthonen“41, dessen Exklusio-
nen zugleich auf „staatsbürgerliche Gleichheit (Isonomie)“42 und „Gleichheit 
der Geburt (Isogonie)“43 gegründet sind. Karl Popper identifizierte dieses Den-
ken einer Tribalisierung im Sinne einer politisch dissoziierenden My-tribe-
Ideologie als einen wesentlichen Gegensatz zur offenen Gesellschaft:  

 

                                                                  
34 DERRIDA, Politik der Freundschaft, 206. 
35 Ebd., 211. 
36 DERRIDA, Politik der Freundschaft, 206. 
37 SCHMITT, Der Begriff des Politischen, 105. 
38 Ebd. 
39 Ebd. 
40 Ebd. 
41 DERRIDA, Politik der Freundschaft, 154. 
42 Ebd. 
43 Ebd. 



28 Christian Bauer 

„Eine geschlossene Gesellschaftsordnung ähnelt immer einer Herde oder einem 
Stamm; sie ist eine halborganische Einheit, deren Mitglieder durch halbbiologische 
Bande […] zusammengehalten werden […], […] nicht bloß durch abstrakte soziale 
Beziehungen wie Arbeitsteilung, Gütertausch, sondern durch konkrete physische 
Beziehungen […].“44 
 

Derrida möchte in seiner doppelten „Entgegnung auf das Projekt Carl 
Schmitts“45 die Demokratie genau dieser „autochtonen und homophilen Ver-
wurzelung“46 entreißen. Zum einen im Sinne einer „notwendigen Entpolitisie-
rung“47, die sich in keinen absoluten Gegensatz von Freundschaft und Feind-
schaft drängen lässt. Und zum anderen im Sinne eines „Versuchs, durch diese 
Entpolitisierung“48 eine „andere Politik, eine andere Demokratie zu denken“49 – 
eine „kommende und im Kommen bleibende Demokratie“50, welche die sozia-
len Bande von Klassenzugehörigkeit, Herkunft und Geschlechtlichkeit sprengt. 
Schon die athenische Demokratie hatte sich durch den Ausschluss von Sklaven, 
Frauen und Fremden homogenisiert. Sie gilt es im Sinne einer universalen 
„Idee der Gerechtigkeit“51 auf eine kommende Demokratie hin zu öffnen, wel-
che die „Freundschaft aus und von einer das Recht transzendierenden Gerech-
tigkeit“52 in politische Prozesse überführt: „Die Gerechtigkeit bleibt im Kom-
men, sie muss noch kommen, sie hat, sie ist Zukunft, sie ist die Dimension 
ausstehender Ereignisse, deren Kommen irreduktibel ist.“53 Sein eigenes philo-
sophisches Projekt einer Dekonstruktion aller Dinge bis an den Ursprung ihrer 
anfänglichen différance („keine Dekonstruktion ohne Demokratie und keine 
Demokratie ohne Dekonstruktion“54) weiß Derrida mit diesen politischen Op-
tionen verknüpft:  

 
„Sie würde sich auf das Vertrauen, den Kredit, den Glauben […] richten, die man der 
Abstammung, der Geburt und der Herkunft […] zuteil werden lässt […]. Nicht, um 
Krieg gegen sie zu führen oder in ihnen das schlechthin Böse auszumachen, son-
dern um eine Politik, eine Freundschaft, eine Gerechtigkeit zu leben, an deren An-
fang der Bruch mit ihrer naturhaften Homogenität […] steht. Die also dort anfan-
gen, wo der Anfang eine Spaltung und einen Aufschub […] zeitigt. Die damit anfan-

                                                                  
44 POPPER, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, 207. 
45 DERRIDA, Politik der Freundschaft, 154. 
46 Ebd. 
47 Ebd., 155. 
48 Ebd. 
49 Ebd. 
50 Ebd., 154. 
51 DERRIDA, JACQUES, Gesetzeskraft. Der ‚mystische Grund der Autorität‘, Frankfurt a. M. 1991, 

52. 
52 DERRIDA, Politik der Freundschaft, 249. 
53 DERRIDA, Gesetzeskraft, 52. 
54 DERRIDA, Politik der Freundschaft, 156. 




