
Alber (49174) / p. 1 /23.10.2020

Martin Palauneck

Gescheiterte Tugend

PRAKTISCHE PHILOSOPHIE A



Alber (49174) / p. 2 /23.10.2020

Alber-Reihe
Praktische Philosophie

Unter Mitarbeit von
Jan P. Beckmann, Dieter Birnbacher, Sabine A. Döring,
Andrea Esser, Heiner Hastedt, Konrad Liessmann,
Guido Löhrer, Ekkehard Martens, Julian Nida-Rümelin,
Peter Schaber, Oswald Schwemmer, Ludwig Siep,
Dieter Sturma, Jean-Claude Wolf und Ursula Wolf

herausgegeben von
Bert Heinrichs, Christoph Horn, Axel Hutter und
Karl-Heinz Nusser

Band 98



Alber (49174) / p. 3 /23.10.2020

Martin Palauneck

Gescheiterte Tugend
Hegels Kritik
des aristotelischen Politikverständnisses
in seiner Darstellung der griechischen
Stadtstaaten

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber (49174) / p. 4 /23.10.2020

Martin Palauneck

The failure of virtue
Hegel’s critique of the Aristotelian notion of politics
in his portrayal of the Greek city-states

In his lectures, G. W. F. Hegel sketches an unorthodox interpretation
of the Aristotelian conception of virtue: He sees the concept as an
attempt to reconcile the philosophical conditions of individual auton-
omy and social self-determination. For Hegel, this attempt leads to
the first historical manifestation of political freedom, albeit one still
imperfect and severely limited. This book systematically examines
Hegel’s criticism of Aristotle’s model of self-determination, and
shows how Hegel finds the kernel of our modern understanding of
freedom in the failure of the Greek city-states.

About the author:

Martin Palauneck studied philosophy, mathematics and theoretical
physics at the University of Leipzig and the University of Basel. He
received his PhD in 2018 from the University of Leipzig on Hegel’s
critique of the Aristotelian understanding of politics. The dissertation
thesis was awarded the Karl Alber Prize in 2020.



Alber (49174) / p. 5 /23.10.2020

Martin Palauneck

Gescheiterte Tugend
Hegels Kritik des aristotelischen Politikverständnisses
in seiner Darstellung der griechischen Stadtstaaten

In seinen Vorlesungen entwirft G. W. F. Hegel eine unkonventionelle
Deutung der aristotelischen Tugend: Er interpretiert den Begriff als
philosophischen Entwurf zur Vereinbarkeit von individueller Auto-
nomie und gemeinschaftlicher Selbstbestimmung. Für Hegel handelt
es sich hierbei um eine erste, wenngleich noch unvollkommene und
stark beschränkte Erscheinung der politischen Freiheit. Das Buch un-
tersucht mit systematischen Mitteln Hegels Kritik an diesem Modell
von Selbstbestimmung und zeigt, wie er im Scheitern der grie-
chischen Stadtstaaten den Keim eines modernen Freiheitsverständ-
nisses angelegt sieht.

Der Autor:

Martin Palauneck, Studium der Philosophie, Mathematik und Theo-
retischen Physik in Leipzig und Basel. Promotion 2018 an der
Universität Leipzig zu Hegels Kritik am aristotelischen Politikver-
ständnis. Die Dissertation wurde 2020 mit dem Karl-Alber-Preis aus-
gezeichnet.



Alber (49174) / p. 6 /23.10.2020

Gewinner des Karl-Alber-Preises 2020

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49174-4



Alber (49174) / p. 7 /23.10.2020

Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Teil I: Die aristotelische Rechtfertigung der Sklaverei . . . . . . 27
I.1 Ein Ärgernis in der aristotelischen Philosophie . . . . . 27
I.2 Aristoteles’ Definition des natürlichen Sklaven . . . . . 32
I.3 Ist Aristoteles’ Begriff des natürlichen Sklaven wider-

sprüchlich? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
I.4 Das Gute bei Aristoteles und die Metaphysik der Sklaverei 60

I.4.1 Güter, Zwecke und der gelungene Lebensvollzug . 64
I.4.2 Bloß biologische und ethisch relevante Standards

des Guten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
I.4.3 Typologie der Privationen: Lasterhafte, Kinder und

natürliche Sklaven . . . . . . . . . . . . . . . . 80
I.5 Vergebliche Modifikationsversuche . . . . . . . . . . . 89

Teil II: Von Aristoteles zu Hegel – Interpretation und Kritik . . . 97
II.1 Drei Arten der Kritik: intern, extern und immanent-

historisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
II.1.1 Externe Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
II.1.2 Interne Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 106
II.1.3 Immanente und historische Kritik . . . . . . . . . 111

II.2 Drei Interpretationsthesen zu Hegels Griechen . . . . . 119
II.2.1 Aristoteles und Hegels Griechen . . . . . . . . . 123
II.2.2 Die Tugend als Prinzip des griechischen Geistes . . 128
II.2.3 Selbstbestimmung und Tugend . . . . . . . . . . 137

II.3 Terry Pinkards Lesart der zwei Gesetze . . . . . . . . . 145

7



Alber (49174) / p. 8 /23.10.2020

Teil III: Tugend und Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . 155
III.1 Das Paradox der Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . 155

III.1.1 Einführung zum Paradox . . . . . . . . . . . . 155
III.1.2 Das Paradox auf individueller Ebene . . . . . . . 158
III.1.3 Das Paradox auf sozialer Ebene . . . . . . . . . 166
III.1.4 Hobbes’ vermeintliche Lösung für das soziale

Paradox . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174
III.2 Das griechische Zwei-Phasen-Modell als Antwort auf das

Paradox der Selbstbestimmung . . . . . . . . . . . . . 179
III.2.1 Vorbemerkung und Übersicht über das Kapitel . . 179
III.2.2 Textliche Hinweise für das Zwei-Phasen-Modell . 186
III.2.2.1 Metapher des plastischen Kunstwerks . . . . . . 194
III.2.2.2 Historizität der Gestaltungsphase . . . . . . . . 196
III.2.2.3 Die griechische Sittlichkeit als Gleichgewicht der

Phasen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201
III.3 Der Lernprozess und die notwendige Zweiphasigkeit der

Tugend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
III.3.1 Darstellung der systematischen Notwendigkeit in

Hegels Text . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
III.3.2 Lernprozess und Zweiphasigkeit in modernen

Tugendethiken . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213

Teil IV: Normanwendung und Objektivität . . . . . . . . . . . 223
IV.1 Einleitung und Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . 223
IV.2 Die Anwendungsphase bei Hegels Griechen und die

dreifache Objektivitätsthese . . . . . . . . . . . . . . . 228
IV.2.1 Erste These: Objektivität der Normen . . . . . . 230

Die Umsetzung der ersten Objektivitätsthese bei
Hegels Griechen . . . . . . . . . . . . . . . . . 233

IV.2.2 Zweite These: Objektivität der Handlung . . . . 237
Die Umsetzung der zweiten Objektivitätsthese bei
Hegels Griechen . . . . . . . . . . . . . . . . . 240

IV.2.3 Dritte These: Objektivität des Charakters . . . . 248
Die Umsetzung der dritten Objektivitätsthese bei
Hegels Griechen . . . . . . . . . . . . . . . . . 250

8

Inhaltsverzeichnis



Alber (49174) / p. 9 /23.10.2020

Teil V: Die erste Entlarvung der Tugend: Sophisten und Orakel . 257
V.1 Die sophistische Einsicht in die Manipulierbarkeit der

Begründung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261
V.1.1 Einführung und Überblick . . . . . . . . . . . . 261
V.1.2 Die Sophisten als Vertreter der Bildung . . . . . . 264
V.1.3 Beredsamkeit und Begründungsskeptizismus . . . 270
V.1.4 Die Selbstaufhebung der sophistischen Kritik . . . 279

V.2 Orakel und die Unentschiedenheit der Tugend . . . . . . 284
V.2.1 Die Bedeutung der Orakel für den griechischen

Geist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284
V.2.2 Das naive Argument: äußere Zufälle und die

Erfolgsdimension der Tugend . . . . . . . . . . . 290
V.2.3 Systematischer Exkurs: Erfolgsdimension der

Tugend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301
V.2.3.1 Tugenden setzen praktische Fertigkeiten voraus . 301
V.2.3.2 Abweisung des Egozentrismus-Vorwurfs . . . . 303
V.2.4 Das modifizierte Argument: innere Kontingenz und

Willkür der Entschließung . . . . . . . . . . . . 306
V.2.4.1 Endlichkeit im Wollen und Begründungsabbruch . 309
V.2.4.2 Die Mehrdeutigkeit der Handlungssituation . . . 316
V.2.4.3 Orakel als Entlastungsinstanz . . . . . . . . . . 322
V.2.4.4 Die Doppelsinnigkeit der Orakelsprüche . . . . 329

Teil VI: Sokrates und das Ende der Tugend . . . . . . . . . . . 339
VI.1 Einleitung und Überblick . . . . . . . . . . . . . . . . 339
VI.2 Sokrates als weltgeschichtlicher Heros . . . . . . . . . 346
VI.3 Sokrates und die Sophisten . . . . . . . . . . . . . . . 360
VI.4 Der sokratische daímon als Vorläufer des Gewissens . . 372
VI.5 Der Konflikt zweier Prinzipien im Prozess gegen Sokrates 397

VI.5.1 Der attische Gerichtshof der Heliaía und das
Prinzip der Tugend . . . . . . . . . . . . . . . 401

VI.5.2 Drei Deutungen des Prozesses gegen Sokrates . . 412
VI.5.3 Das Rätsel der achtzig Richter und die

Verweigerung des Sokrates . . . . . . . . . . . 424
VI.5.4 Hinrichtung, Gesetzeskonformismus und

die Wahrheit der anderen Tugend . . . . . . . . 435
VI.5.5 Gewissen und Selbstgerechtigkeit . . . . . . . . 447

9

Inhaltsverzeichnis



Alber (49174) / p. 10 /23.10.2020

VI.6 Ausblick: Die Folgen des Untergangs der pólis . . . . . 454

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 463

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 473

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 475
Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 475
Klassische Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 475
Zeitgenössische Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 477

10

Inhaltsverzeichnis



Alber (49174) / p. 11 /23.10.2020

So lange ein Staat auf der Woge seines Glücks fortrollt,
ist in dem freudigmuthigen Gefühl dieses erhebenden
Anblicks nichts Einzelnes zu unterscheiden; das Nach-
denken wird weniger, als die Mitempfindung erregt;
die zusammenwirkenden Kräfte werden nur in ihren
einfachen Resultaten wahrgenommen; viele scheinen
zu schlummern, da nicht in die Augen fallenderWider-
stand sie einzeln erweckt.

Wann aber den künstlichen Bau die Klippe des Un-
glücks zerschellt, springen augenblicklich die verschie-
denartigen Bestandtheile ins Auge; die Betrachtung er-
wacht; an die Stelle frohen Mitgefühls tritt tief
ergreifende Wehmuth; mit dem Falle des Einen scheint
Alles zu wanken; und Gedanke und Empfindung
schweifen in weitere Ferne. Daher ist die Geschichte
des Verfalls der Staaten meistentheils anziehender, als
die ihrer Blüthe, oder vielmehr die letztere erst dann
recht anziehend, wenn sie von dem Verfall aus betrach-
tet wird.1

Wilhelm von Humboldt

1 Wilhelm von Humboldt, »Geschichte des Verfalls und Unterganges der griechi-
schen Freistaaten«, Werke in fünf Bänden, Darmstadt 1986, S. 73 f.



Alber (49174) / p. 12 /23.10.2020



Alber (49174) / p. 13 /23.10.2020

Einleitung

Anlass dieser Arbeit ist eine Irritation: Inmitten der praktischen Phi-
losophie des Aristoteles, die vielleicht zu den klügsten und sicherlich
zu den einflussreichsten Werken der Geschichte der Ethik gehört,
begegnet uns eine Rechtfertigung der Sklaverei. Bei bestimmten
Menschen, so Aristoteles, sei es angemessen und gut, sie mit Gewalt
zu unterwerfen und auszubeuten. Sie seien von ihrer Natur dazu
geschaffen, ein »lebendiges Besitzstück« zu sein.1 Fänden wir eine
derartige Bemerkung einfach in irgendeinem beliebigen antiken Text,
verfasst vor über zweitausend Jahren von dem Vertreter einer Skla-
venhalterkultur, wäre sie wohl kaum der Rede wert. Sie würde uns
lediglich als typischer Beleg für den Mangel an Humanität in dieser
Zeit dienen. Bei Aristoteles scheint mir die Lage jedoch anders zu
sein: nicht nur, weil er ein klassischer Autor ist, dessen Werke nicht
wegzudenkender Bestandteil jedes Philosophie-Curriculums sind. Er
gilt vielen modernen Philosophen immer noch als eine ernstzuneh-
mende Quelle und als Referenzautor. Dies zeigen zum einen die An-
hänger der verschiedenen neoaristotelischen Strömungen, die sich
um eine Vergegenwärtigung seines Denkens bemühen, zum anderen
aber auch die Renaissance der Tugendethik in den vergangenen Jahr-
zehnten. Hierbei werden oft, wie Christoph Halbig mit vorwurfs-
vollem Beiklang schreibt,

[…] die traditionellen Tugendlehren – unter denen weiterhin die aristote-
lische, vielfach in ihrer thomistischen Aneignung, dominiert – schlicht
übernommen und als ihrerseits nicht weiter zu prüfende Prämissen für die
eigene Argumentation in Anspruch genommen.2

Aristoteles’ praktische Philosophie ist für diese Autoren demnach
mehr als bloß ein Zeugnis einer längst vergangenen historischen

13

1 Aristoteles, Pol. I.3.
2 Halbig (2013), S. 17.



Alber (49174) / p. 14 /23.10.2020

Epoche. Offenbar scheint sein Denken auch heute noch lebendig zu
sein und seine Gedanken für uns moderne Leser attraktiv und lehr-
reich. Gerade diese vermeintliche Nähe und Zugänglichkeit der aris-
totelischen Ethik lassen seine Doktrin vom natürlichen Sklaven be-
sonders abstoßend wirken: Sein Denken, dass uns zunächst vertraut
erscheint, zeigt sich in einer unvermittelten Fremdheit. Vor allem
aber halte ich die Doktrin vom natürlichen Sklaven für einen Grund
zur Beunruhigung, weil Aristoteles systematisch denkt. Seine Recht-
fertigung der Sklaverei ist keine nebenbei hingeworfene Bemerkung,
wie ich im Verlauf dieser Arbeit zeigen werde, sondern mit zentralen
Bestandteilen seines Denkgebäudes verbunden. Der natürliche Sklave
ist fest in die aristotelische Anthropologie, seine Vorstellung von Ge-
rechtigkeit und seine Metaphysik des Guten eingebunden. Dies be-
deutet allerdings, dass der Denkfehler, der Aristoteles zu seiner un-
menschlichen Behauptung verführt, unter Umständen sei Sklaverei
gerecht, möglicherweise weitere Folgen nach sich zieht. Die systema-
tische Einbettung der Rechtfertigung der Sklaverei legt nahe, dass sie
sich nicht ohne Weiteres mit einem chirurgischen Schnitt aus der
praktischen Philosophie des Aristoteles entfernen lässt, sondern dass
noch weitere seiner Überzeugungen von dem gleichen Denkfehler
infiziert sind. In der Figur des natürlichen Sklaven wird für uns mo-
derne Leser unabweisbar deutlich, dass Aristoteles an dieser Stelle
einen Irrtum begeht. Der gleiche Irrtum mag sich allerdings anders-
wo fortsetzen, ohne dass es für uns mit der gleichen Drastik ersicht-
lich ist. In diesem Fall wäre es freilich fatal, irgendwelche aristote-
lischen Lehren unkritisch als »nicht weiter zu prüfende Prämissen«
zu übernehmen, wie es Halbig der modernen Tugendethik ankreidet.

Aristoteles’ Rechtfertigung der Sklaverei fordert uns daher zu
einer umfassenden, systematischen Auseinandersetzung mit der aris-
totelischen praktischen Philosophie heraus, die weit über seine Er-
läuterungen zum natürlichen Sklaven im ersten Buch der Politik
hinausgeht und die grundsätzlich in Frage stellt, welche seiner Über-
zeugungen wir für uns heute noch übernehmen können, ohne dass
wir uns der intellektuellen Fahrlässigkeit schuldig machen. Eine sol-
che systematische Kritik halte ich auch deshalb für unumgänglich,
weil die vermeintliche Alternative, die aristotelischen Lehren einfach
vollständig für eine moderne Ethik abzulehnen, in ähnlicher Weise
nicht ratsam erscheint wie eine unkritische Übernahme seiner Positi-
on: Zum einen schüttet ein solches anti-aristotelisches Vorgehen das
Kind mit dem Bade aus und ignoriert die philosophischen Leistungen,

14

Einleitung



Alber (49174) / p. 15 /23.10.2020

die Aristoteles nicht ohne Grund als einen Klassiker unserer Geistes-
geschichte auszeichnen. Zum anderen riskiert jeder radikale Neu-
beginn, der nicht zuerst eingehend die Irrtümer seiner Vorgänger
identifiziert, dass er in seinem Projekt die gleichen oder ähnliche Irr-
tümer selbst begeht. Eine kritische Auseinandersetzung mit der aris-
totelischen Rechtfertigung der Sklaverei empfiehlt sich daher sowohl
für moderne Neoaristoteliker wie auch für die Vertreter anderer ethi-
scher Strömungen.

Die vorliegende Arbeit hat das Ziel, eine solche kritische Aus-
einandersetzung mit dem aristotelischen Denken zu leisten. Für diese
nicht unbescheidene Aufgabe schien es mir ratsam, mich nicht allein
auf meine eigenen philosophischen Kräfte zu verlassen. Ich habe mir
für diese Arbeit deshalb G. W. F. Hegel als Ausgangspunkt und Ge-
währsmann gewählt. Für diese Entscheidung sprechen vor allem zwei
Gründe:

Erstens bietet sich Hegel für die Auseinandersetzung mit Aris-
toteles aufgrund seines eigenen Verhältnisses zu dem antiken Denker
an. Hegel tritt in vielen Hinsichten als Aristoteliker auf: Zahlreiche
seiner Fragestellungen und Konzepte übernimmt er von Aristoteles.
Etliche seiner Begrifflichkeiten sind unmittelbare Übersetzungen der
aristotelischen Terminologie. Als Schlusswort seiner Enzyklopädie
der philosophischen Wissenschaften zitiert er unkommentiert einen
Ausschnitt aus der aristotelischen Metaphysik zur Göttlichkeit der
Vernunft,3 weshalb manche Kommentatoren rätseln, ob es sich um
das Fazit Hegels zu seinem eigenen Denken handle.4 In jedem Falle
spricht Hegel von Aristoteles fast immer mit großer Bewunderung
und lobt ihn in seinen Vorlesungen über die Geschichte der Philo-
sophie wie keinen zweiten:

[…] er ist eins der reichsten und umfassendsten (tiefsten) wissenschaftli-
chen Genies gewesen, die je erschienen sind, – einMann, dem keine Zeit ein
Gleiches an die Seite zu stellen hat. […] Aristoteles ist in die ganze Masse
und alle Seiten des realen Universums eingedrungen und hat ihren Reich-
tum und Zerstreuung dem Begriffe unterjocht; und die meisten philosophi-
schen Wissenschaften haben ihm ihre Unterscheidung, ihren Anfang zu
verdanken. […] Er ist so umfassend und spekulativ wie keiner.5

15

Einleitung

3 Hegel, Enz.III S. 395, siehe auch Aristoteles, Metaphysik XII.7.
4 Vgl. Kern, W. (1957).
5 Hegel, VGPhil.II S. 132.



Alber (49174) / p. 16 /23.10.2020

Trotz dieser Hochachtung, mit der Hegel sich auf Aristoteles bezieht,
lehnt er jedoch die politische Philosophie des Aristoteles – wie über-
haupt das gesamte politische Denken der Antike – als vollständig
überholt und ungeeignet für die Bedingungen der Moderne ab. Aus
dem antiken Staats- und Gemeinschaftsverständnis lasse sich »für
das Prinzip unserer Zeiten sozusagen nichts […] erlernen.«6 Hegel
verwirft somit die aristotelischen Überzeugungen zur politischen
Philosophie gänzlich.7 Dies bedeutet nicht etwa, dass er sie für wert-
los hält und die Beschäftigung mit ihnen für vertane Zeit. In einem
unmittelbaren Sinn können wir aber aus ihnen »nichts […] erler-
nen«, das heißt, wir können sie nicht einfach als gültige Einsichten
für uns übernehmen. Hegel wendet sich somit gegen jeglichen Eklek-
tizismus, der sich bei den antiken Schriften bedient, und gegen einen
naiven Aristotelismus, der im Grunde nichts anderes ist als ein auf die
Spitze getriebener Eklektizismus. Lehrreich ist die Beschäftigung mit
der aristotelisch-antiken Politik dennoch, aber nur, wenn sie als ein
insgesamt gescheitertes Projekt betrachtet wird. Aus dem Scheitern
dieses philosophischen Versuches, das sich unter anderem in der Dok-
trin vom natürlichen Sklaven zeigt, folgt für die moderne Aristoteles-
Rezeption, dass wir auf seine Einsichten nur in gewandelter Gestalt
zurückgreifen dürfen, angepasst an das moderne Menschenbild. Die
praktische Philosophie des Aristoteles verlangt also nach einer erheb-
lichen Arbeit der Vergegenwärtigung. Aufgrund dieser besonderen
Beziehung Hegels zu Aristoteles zwischen Respekt und Abgrenzung
können wir Hegels eigene Position auch als einen transformierten
Aristotelismus bezeichnen. In ihm findet eben diese kritische und
zugleich würdigende Auseinandersetzung mit Aristoteles statt, die
für die vorliegende Untersuchung erforderlich ist.

Der zweite Grund, weshalb mir Hegel als Bezugspunkt für diese
Arbeit vielversprechend erscheint, ist die Tatsache, dass er in seiner
Diskussion des Aristoteles die Kategorien anwendet, die ich für eine
richtige Einschätzung der Doktrin vom natürlichen Sklaven für ent-

16

Einleitung

6 Hegel, VPhGes S. 67. Vgl. auch ebd., S. 17: »Nichts ist verschiedener als die Natur
dieser Völker und die Natur unserer Zeiten.«
7 Diese Feststellung ist in der Sekundärliteratur zu Hegel allerdings umstritten. Man-
che Interpreten gehen davon aus, dass Hegels Begriff der Sittlichkeit nichts anderes
als ein Rückgriff auf die antike pólis-Gemeinschaft darstelle. Ein Ziel dieser Arbeit
besteht auch darin, zu zeigen, dass dem nicht so ist und Hegel keine naive Wieder-
herstellung der griechischen Sittlichkeit erstrebt. Siehe hierzu die Diskussion in Rit-
ter (1957), Ilting (1963) und Shklar (1976).



Alber (49174) / p. 17 /23.10.2020

scheidend halte: Hegel deutet die praktische Philosophie des Aristo-
teles als ein Denken der Freiheit. Dies bedeutet insbesondere, dass
Hegel die aristotelische Tugend als selbstbestimmte Normativität
auffasst und die antike pólis, die auf diesem Ideal der Tugend basiert,
als eine selbstbestimmte Gemeinschaft interpretiert. Mit Hilfe der
Tugenden, so Hegels Deutung, formen die Griechen ihr Wollen von
bloßen Äußerungen der präsentischen Willkür zu einem vernünfti-
gen Willen um, der ihnen ein langfristig selbstbestimmtes Handeln
erlaubt. Die entsprechenden Normen finden sie nicht in der Welt vor,
sondern schaffen sie sich selbst. Als Aristoteles-Lesart ist diese Deu-
tung sicherlich unorthodox und geht gegen den Strich der gängigen
Interpretationen der aristotelischen Ethik und Politik. Auch in der
Sekundärliteratur zu Hegel wird die Radikalität und Eigenheit seiner
Deutung des aristotelisch-griechischen Denkens nicht ausreichend
erkannt und gewürdigt. Allerdings verhilft uns gerade dieser unkon-
ventionelle Ansatz Hegels, der die praktische Philosophie des Aristo-
teles als einen Versuch deutet, Selbstbestimmung zu denken, zu
einem Verständnis der Bedeutung des natürlichen Sklaven: Die aris-
totelische Doktrin ist kein Produkt von Bösartigkeit, ideologischer
Verblendung oder elitärer Überheblichkeit. Vielmehr entsteht die
Figur des natürlichen Sklaven durch ein unvollkommenes Konzept
der Selbstbestimmung. Aristoteles denkt die Freiheit des Menschen
mangelhaft, so dass sein Begriff der Selbstbestimmung nur einige
Menschen mit einbezieht, aber nicht alle, wie es angemessen wäre.8
Hegels Aristoteles-Deutung erlaubt uns, den natürlichen Sklaven in
seinen systematischen Zusammenhang einzuordnen. Die Rechtfer-
tigung der Sklaverei ist kein isoliertes Theorem, sondern folgt aus
dem aristotelischen Verständnis von Freiheit. Die Unmenschlichkeit
der Sklaverei tritt gewissermaßen an den Rändern des aristotelischen
Konzepts der Selbstbestimmung auf, das für seine Aufgabe nicht aus-
reicht.

Durch diesen Bezugsrahmen, den Hegels Deutung steckt, gestal-
tet sich das Thema dieser Arbeit als Untersuchung der aristotelischen
Auffassung von Selbstbestimmung. Dies heißt: Wie können die Nor-
men der aristotelischen Tugend als Normen der Selbstbestimmung
aufgefasst werden? Welches Verständnis von Selbstbestimmung liegt
diesem Ansatz zugrunde? Und schließlich: Wie sieht eine adäquate
Kritik aus, die den aristotelischen Versuch als mangelhaft ausweist?

17

Einleitung

8 Vgl. Hegel, VPhGes S. 31 und Enz.III §482, S. 301.



Alber (49174) / p. 18 /23.10.2020

Die Doktrin vom natürlichen Sklaven ist zwar der Stein des Anstoßes
für unsere Ablehnung des aristotelischen Verständnisses von Frei-
heit, sie kann diese Ablehnung aber nicht begründen. Um einen Be-
griff zu kritisieren, können wir uns nicht darauf beschränken, einen
eigenen, abweichenden Begriff entgegenzustellen, der uns aufgrund
unserer womöglich partikulären Intuitionen besser gefällt. Vielmehr
verlangt die philosophische Redlichkeit den Nachweis, dass der aris-
totelische Begriff den inneren und notwendigen Ansprüchen an einen
Begriff der Selbstbestimmung nicht genügt. Eine Aufgabe dieser Ar-
beit ist es daher, zu prüfen, wie eine geeignete Methode der Kritik
aussieht.

Hegel stellt hierzu fest, dass es in der Regel nicht ausreicht,
einen Begriff der Selbstbestimmung ausschließlich auf der Ebene der
theoretischen Erörterung zu betrachten. Ein hinreichend anspruchs-
volles Konzept der Selbstbestimmung kann nicht erschöpfend durch
die abstrakten Beschreibungen und durch die Selbstkommentierun-
gen der Vertreter dieses Konzepts erfasst werden. Selbstbestimmung
ist wesentlich Tätigkeit und muss daher auch als wirkliche Tätigkeit
betrachtet werden. Für die Auseinandersetzung mit dem aristote-
lischen Begriff bedeutet dies, dass nicht nur die Erläuterungen zur
Tugend in den Ethiken und der Politik hinzugezogen werden müssen,
sondern zusätzlich seine Verwirklichung in einer Gemeinschaft, die
sich tatsächlich über diesen Begriff definiert und selbst konstituiert.
Laut Hegel finden wir eine solche Gemeinschaft in der griechischen
pólis: In den Institutionen und Praktiken der antiken griechischen
Stadtstaaten sei der Begriff von Selbstbestimmung am Werke, den
Aristoteles unter dem Etikett der Tugend in seinen philosophischen
Schriften untersucht. Zur Kritik der aristotelischen Tugend gehört es
daher für Hegel, ein historisches Panorama des griechischen politi-
schen Lebens zu entwerfen.

Indem Hegel die praktische Philosophie des Aristoteles auf diese
Weise mit der antiken pólis verbindet, deutet er die griechischen
Stadtstaaten ebenfalls in den Kategorien der Freiheit. Er sieht die
griechische pólis – vor allem und paradigmatisch die attische Demo-
kratie – als ein Projekt der Freiheit: Den Griechen sei es mit ihrer
»schönen Freiheit«9 als erstem Volk der Weltgeschichte gelungen,
eine vergleichsweise stabile Gemeinschaft der selbstbestimmten Ko-
operation zu schaffen. Bei den Griechen beginne daher die »konkrete

18

Einleitung

9 Hegel, VPhGes S. 31.



Alber (49174) / p. 19 /23.10.2020

Lebensfrische des Geistes«10, der Mensch trete das erste Mal in eine
Gemeinschaft ein, die seinem Wesen zumindest in Grundzügen an-
gemessen ist. Die überschäumende Kreativität der Griechen, die sich
mit der Philosophie und den Wissenschaften die Welt auf neue Weise
erschließen und so gewissermaßen einen geistigen Urknall für die
weitere Entwicklung des Abendlands darstellen, führt Hegel nicht
zuletzt darauf zurück, dass sich die Griechen als erste bewusst wer-
den, dass sie sich die Normen ihrer Lebensform selbst geben und
selbst für sich verantwortlich sind. Eine Kritik der aristotelischen Tu-
gend bedeutet für Hegel daher zunächst eine Würdigung der antiken
pólis als Wirklichkeit der Freiheit.

Zugleich interpretiert Hegel das historische Schicksal der grie-
chischen Staaten derart, dass die griechische Freiheit nur beschränkt
gelingt und in sich bereits den Keim ihres Untergangs trägt. Die
politischen Institutionen und Gremien können nicht die inneren
Fliehkräfte bändigen, die die griechischen Verfahren der Selbst-
bestimmung entfalten. In der Folge dieser Entwicklung verlieren die
griechischen Stadtstaaten ihre innere Einheit und reiben sich in Frak-
tionskämpfen und Bürgerkriegen auf. Hegel zufolge werden dieser
Bedeutungsverlust und Verfall der pólis-Gemeinschaft nicht allein
durch zufällige Umstände verursacht – anders als etwa der Untergang
Pompejis, der durch das rein äußerliche Ereignis des Vesuvausbruchs
ausgelöst wird –, sondern aus einer inneren Krise heraus. Die grie-
chischen Institutionen und Praktiken, so beeindruckend und innova-
tiv sie sind, ermöglichen keine dauerhafte, langfristig stabile Koope-
ration. Laut Hegel ist dieses Unvermögen begrifflich bedingt. Das
Scheitern der griechischen pólis sieht er als Folge eines verfehlten
Verständnisses von Selbstbestimmung, welches er im Wesentlichen
mit dem aristotelischen Begriff der selbstbestimmten Tugend gleich-
setzt. Hegels Methode der historischen Begriffskritik geht folglich
den Umweg über die Betrachtung einer geschichtlichen Krise konkre-
ter Gemeinschaften und Institutionen, in denen dieser Begriff seinen
Ausdruck findet: Indem Hegel mit seiner Kritik zeigt, dass ein be-
stimmter Begriff von Selbstbestimmung nicht in der Lage ist, dauer-
haft die Grundlage einer selbstbestimmten Gemeinschaft zu bilden,
weist er nach, dass dieser bestimmte Begriff den eigenen Ansprüchen
nicht genügt. Auf diese Weise werden für die Kritik keine fremden,

19

Einleitung

10 Ebd., S. 275.



Alber (49174) / p. 20 /23.10.2020

möglicherweise partikulärenMaßstäbe an ein Verständnis von Selbst-
bestimmung herangetragen, sondern es wird nachgewiesen, dass es
seine eigentliche Aufgabe der Ermöglichung von Selbstbestimmung
nicht erfüllt.

Mit dem weltgeschichtlichen Untergang der pólis betrachtet He-
gel daher das griechisch-aristotelische Projekt des Denkens der Frei-
heit in seiner konkreten Form gescheitert. Aus einer Untersuchung
dieses Scheiterns können wir allerdings ablesen, so Hegel, wie ein
besseres, dem menschlichen Handeln angemesseneres Verständnis
von Selbstbestimmung auszusehen habe. In der weltgeschichtlichen
Betrachtung sind die Bemühungen der Griechen nicht vergeblich.
Der transformierte Aristotelismus Hegels besteht somit vor allem in
der Einsicht, dass wir aus den Fehlern des Aristoteles und seiner Zeit-
genossen lernen können und müssen.

Hegels besondere Methode der Kritik macht es daher für die
Aufgabe dieser Arbeit erforderlich, seine Darstellung der antiken pó-
lis als eine Verwirklichung des aristotelischen Begriffs von Selbst-
bestimmung interpretatorisch und systematisch zu rekonstruieren.
Ich gehe hierbei in folgenden Schritten vor:

In Teil I widme ich mich unmittelbar der aristotelischen Recht-
fertigung der Sklaverei im ersten Buch der Politik. Ich stelle die aris-
totelische Doktrin vom natürlichen Sklaven vor und diskutiere
gängige Ansätze der Sekundärliteratur, sie als widersprüchlich aus-
zuweisen. Solche Widerlegungsversuche scheitern allerdings: Der
Begriff des natürlichen Sklaven und die zugehörige Rechtfertigung
der Sklaverei lassen sich als in sich konsistent darstellen und sind
zudem mit zentralen Prinzipien der aristotelischen Ethik verbunden,
nämlich der Kontextabhängigkeit des praktischen Guten und der
Selbstbewusstseinsbedingung guten Handelns. Somit bildet die aris-
totelische Rechtfertigung der Sklaverei einen integralen Bestandteil
seines ethischen Systems und lässt sich nicht ohne Weiteres davon
abtrennen. Ich gehe auch beispielhaft auf Modifikationsversuche ein,
welche die aristotelische Ethik um moderne Prinzipien ergänzen wol-
len, um so die Figur des natürlichen Sklaven zu vermeiden, und zeige,
dass diese Ansätze zu oberflächlich bleiben, um dem Kern des Pro-
blems zu begegnen. Dieser erste Teil der Arbeit hat vor allem die
Aufgabe, die systematische Verwurzelung der aristotelischen Doktrin
des natürlichen Sklaven herauszuarbeiten, und soll auf diese Weise
die Notwendigkeit einer grundlegenden und umfassenden Kritik aus-
weisen.

20

Einleitung



Alber (49174) / p. 21 /23.10.2020

In Teil II dieser Arbeit leite ich über zu Hegel und stelle die Me-
thode des weiteren Vorgehens sowie die Grundlagen meiner Hegel-
Lesart vor. In Anlehnung an Rahel Jaeggis Typologie der Kritik dis-
kutiere ich die Anforderungen an einen angemessenen kritischen
Umgang mit einem in sich weitgehend geschlossenen und anspruchs-
vollen System wie dem aristotelischen, und skizziere die Umrisse von
Hegels historisch-immanenter Kritik, die diesen Anforderungen zu
entsprechen scheint. Anschließend stelle ich drei Hypothesen vor,
die die heuristische Ausgangsbasis meiner Hegel-Interpretation bil-
den und von denen aus ich meine systematische und exegetische Re-
konstruktion der hegelschen Kritik an Aristoteles entwickle: Die erste
These betrifft das Verhältnis von Aristoteles zum »griechischen
Geist«, den Griechen sowie der griechischen pólis in HegelsVorlesun-
gen über die Philosophie der Geschichte. Hegel sieht Aristoteles als
paradigmatischen Denker seiner Zeit an, dessen Philosophie die grie-
chische Weltanschauung und das Selbstverständnis der Griechen auf
philosophisch-geordnete Art ausdrückt. Für die vorliegende Unter-
suchung bedeutet dies insbesondere, dass Hegel in seinen Erörterun-
gen der pólis auch das notwendige Material für seine historisch-
immanente Kritik des aristotelischen Denkens vorbereitet. Die zweite
These besagt, dass für Hegel das grundlegende Prinzip des »grie-
chischen Geistes«, welches Aristoteles in seiner praktischen Philo-
sophie formuliert und das seine institutionelle Verwirklichung in der
antiken pólis findet, der Begriff der Tugend ist. Hegel versteht die
griechische Sittlichkeit als ein System der Tugend. Er zeichnet ein
Bild der antiken pólis, das durch das Ideal des tugendhaften Bürgers
geprägt ist, auf den die Institutionen und Praktiken ausgerichtet sind.
An dieser Stelle gehe ich näher auf die Eigenschaften des Tugend-
begriffs ein, den Hegel seiner Untersuchung zugrunde legt. Die dritte
These betrifft schließlich die schon angesprochene unorthodoxe Deu-
tung Hegels der griechischen Tugendsittlichkeit als ein Bewusstsein
der Freiheit: Er schreibt den antiken Griechen die Erkenntnis zu, dass
ihre Tugendnormen selbstgeschaffene Normen sind, und betrachtet
demnach die pólis-Gemeinschaft, die auf dem Begriff der Tugend be-
ruht, als eine wesentlich selbstbestimmte Gemeinschaft.

In Teil III der Arbeit gehe ich näher auf die Frage ein, was es
bedeutet, dass die Tugend als das Prinzip der Selbstbestimmung einer
Gemeinschaft aufgefasst wird. Ich erläutere, dass Hegel die grie-
chisch-aristotelische Tugend als einen Lösungsansatz für ein spezi-
fisches Problem betrachtet, das ich das »Paradox der Selbstbestim-

21

Einleitung



Alber (49174) / p. 22 /23.10.2020

mung« nenne. Dieses Paradox, das sich sowohl auf der Ebene indivi-
dueller Autonomie als auch auf der Ebene gemeinschaftlicher Selbst-
bestimmung wiederfindet, besteht im Wesentlichen darin, dass zum
Begriff der Selbstbestimmung die beiden scheinbar widerstrebenden
Momente der Selbstgestaltung und Selbstverpflichtung gehören. Das
selbstbestimmte Subjekt muss zwei gegensätzliche Rollen einneh-
men: Es ist gleichermaßen Gesetzgeber und Adressat des eigenen Ge-
setzes. Somit erscheint es allerdings unklar, wie ein Subjekt sich
durch seine eigenen Normen binden kann, wenn ihm doch die gleiche
Autorität, mit der es die Normen einsetzen kann, erlaubt, diese auch
wieder aufzuheben. Ich diskutiere dieses Problem zunächst abstrakt-
systematisch auf seinen beiden Ebenen und stelle anschließend den
Lösungsansatz vor, den Hegel in seinen Geschichtsvorlesungen den
antiken Griechen zuschreibt: Hegel zufolge lösen die Griechen den
scheinbaren Widerstreit der gegensätzlichen Momente der Selbst-
bestimmung, indem sie sie auf zwei zeitlich getrennte Phasen auftei-
len, in denen jeweils ein anderes Verhältnis zu den eigenen sittlichen
Normen herrscht. In der Gestaltungsphase werden die Normen ge-
meinsam frei ausgehandelt, in der Anwendungsphase gelten diese
Normen verbindlich. Ich stelle einige Textbelege vor, wie Hegel dieses
Zwei-Phasen-Modell selbstbestimmter Normen in der griechischen
Sittlichkeit verwirklicht sieht, und erläuterte die systematischen
Gründe, die für Hegels These sprechen, dass Tugendnormen als zwei-
phasige Normen gedacht werden müssen.

Der Teil IV der Arbeit untersucht kooperationstheoretische
und begrifflich-systematische Bedingungen des griechischen Zwei-
Phasen-Modells der Selbstbestimmung. Insbesondere betrachte ich
hierbei die Anforderungen, die das Modell an die Anwendungsphase
stellt: Die Anwendungsphase wird durch ein Verhältnis zu den selbst-
bestimmten Normen geprägt, welches die Normen als stabil, fixiert,
für alle qualifizierten Gemeinschaftsmitglieder erkennbar und als
verbindlich behandelt. Ich zeige, dass dieses Verhältnis an drei Über-
zeugungen gekoppelt ist, die ich die drei Objektivitätsthesen nenne
und die sich auf die Erkennbarkeit der Normen an sich, die Beurteil-
barkeit einer guten Handlung sowie auf die Einschätzbarkeit des Cha-
rakters des Handelnden beziehen. Ich stelle diese drei Thesen vor,
zunächst unabhängig von Hegels Text, und diskutiere ihren inneren
Zusammenhang. Anschließend erörtere ich, wie Hegel diese Anfor-
derungen sowie die zugehörige vergegenständlichende Auffassung
praktischer Normen in der Tugendsittlichkeit der Griechen und in

22

Einleitung



Alber (49174) / p. 23 /23.10.2020

den Institutionen ihrer pólis verwirklicht sieht. Dieser Teil erläutert
somit, auf welche Weise sich die Griechen bei Hegel als eine selbst-
bestimmte Gemeinschaft auf der Grundlage der Tugend verstehen,
und legt zugleich die systematischen Angriffspunkte der griechischen
Normauffassung frei, gegen die sich Hegels Kritik richtet.

In den Teilen Vund VI der Arbeit untersuche ich schließlich, wie
sich bei Hegel die historische Kritik am Prinzip der Tugend entfaltet.
Nach Hegels Verständnis handelt es sich hierbei um eine Kritik, die
nicht von außen an die griechische Lebensform herangetragen wird,
sondern sich aus dem griechischen Denken selbst entwickelt. Die
antiken Griechen, so Hegel, stoßen auf die Krisenanfälligkeit ihres
Modus der Selbstbestimmung und beginnen an den normativ-
begrifflichen Annahmen zu zweifeln, auf denen ihre zweiphasige Ko-
operation beruht. Diese Zweifel führen schließlich zu einem Vertrau-
ensverlust in die Institutionen und Praktiken ihrer pólis und weiten
sich zu einer umfassenden Krise aus. An drei Orten in seinen Ge-
schichtsvorlesungen beschreibt Hegel solche Zweifel: Am offensicht-
lichsten treten die Sophisten als Kritiker der griechischen Sittlichkeit
auf. Eine implizite Kritik finden wir in der Praxis der Orakelbefra-
gungen verkörpert. Die endgültige Kritik, die der pólis den Todesstoß
versetzt, äußert Hegel zufolge Sokrates. Alle drei Formen der Kritik
haben gemeinsam, dass sie sich in der einen oder anderen Weise ge-
gen die Auffassung richten, in der Anwendungsphase könnten prak-
tische Normen als objektiv verstanden werden (siehe Teil IV).

In Teil V gehe ich auf die ersten beiden Arten der Kritik ein, die
Hegel bei den Sophisten und der griechischen Orakelpraxis verortet.
Die sophistische Kritik richtet sich in Hegels Darstellung vor allem
gegen die griechischen Institutionen der gemeinsamen Beratung und
Beurteilung. Indem die Sophisten durch ihre rhetorische Kunstfertig-
keit beweisen, dass diese Institutionen beliebig manipuliert werden
können, führen sie vor, dass der griechische Glaube an die Objekti-
vität der Güte von Handlungen, das heißt an ihre gemeinsame Be-
gründbarkeit und Beurteilbarkeit fehlgeht.

Ein ähnliches Bewusstsein für die Problematik von Handlungs-
beurteilungen vermutet Hegel als Grund für die griechischen Prakti-
ken der Orakelbefragungen: Die Griechen hatten erkannt, so Hegel,
dass jede Beschreibung einer Handlungssituation notwendigerweise
unvollständig ist. Handlungssituationen sind stets unüberschaubar
und mehrdeutig. Dies bedeutet, dass jede Entscheidung auf unzurei-
chendem Wissen beruht und daher die Kette des praktischen Über-

23

Einleitung



Alber (49174) / p. 24 /23.10.2020

legens nicht zu seinem natürlichen Ende geführt werden kann, son-
dern an einem willkürlichen Punkt abgebrochen werden muss. Hegel
bezeichnet diesen Abbruch als »Entschließung«. Für die Griechen be-
deutet die Einsicht in das irreduzible Willkürmoment der Entschlie-
ßung eine Bedrohung der Objektivität tugendhaften Handelns, so
Hegel, da sie durch die Entschließung ebenfalls ihre Praktiken der
gegenseitigen Handlungsbeurteilung und -begründung empfindlich
gestört sehen. Die griechischen Orakel deutet Hegel als einen – von
Anfang an fragwürdigen – Versuch, die subjektive Willkür der Ent-
schließung durch die vermeintlich objektive Zufälligkeit der Orakel-
zeichen zu ersetzen, um so die scheinbare Objektivität des tugendhaf-
ten Handelns aufrecht zu halten.

In beiden Erscheinungen, den Sophisten und den Orakeln, sieht
Hegel bereits ein aufkommendes Bewusstsein der Griechen für die
Irrtümer ihrer vergegenständlichenden (»objektiven«) Auffassung
praktischer Normen in der Anwendungsphase. In den Sophisten und
den Orakelpraktiken äußert sich explizit und implizit ein Unbehagen
der Griechen mit ihrer Auffassung von Selbstbestimmung. Aller-
dings ist Hegel der Ansicht, dass dieses Unbehagen noch nicht aus-
reicht, um als historisch-immanente Kritik am griechischen Prinzip
zu wirken. Er spricht somit den Orakeln und Sophisten lediglich eine
propädeutische Rolle für die eigentliche Entwicklung der historisch-
immanenten Kritik zu, welche erst von Sokrates geäußert wird. Ich
skizziere einige Gründe für diese Einschätzung Hegels, aus der sich
einige der Anforderungen ablesen lassen, die er an die Form his-
torisch-immanenter Kritik stellt und die er weder bei den Sophisten
noch bei den Orakeln für erfüllt hält.

In Teil VI dieser Arbeit untersuche ich schließlich Hegels Dar-
stellung des Sokrates. Für Hegel ist Sokrates der weltgeschichtliche
Heros, der den Untergang der pólis einleitet und die Unvollkommen-
heit der griechischen Tugend als Prinzip der selbstbestimmten Ko-
operation aufzeigt. Sokrates ist somit bei Hegel die geschichtliche
Gestalt, die die historisch-immanente Kritik äußert, welche den grie-
chischen Geist in eine Krise stürzt und zugleich das nächste welt-
geschichtliche Prinzip andeutet, das mit einem angemesseneren Ver-
ständnis von Selbstbestimmung verbunden ist. Durch diese Deutung
der historischen Konstellation schafft Hegel den scheinbaren Ana-
chronismus, dass es ausgerechnet Sokrates ist, der die entscheidende
Kritik am aristotelischen Begriff der Tugend äußert. Für Hegel stellt
diese Verkehrung der zeitlichen Ordnung allerdings kein Problem

24

Einleitung



Alber (49174) / p. 25 /23.10.2020

dar, weil er davon ausgeht, dass einerseits die historischen Prozesse,
die Sokrates anstößt, geraume Zeit zur Entfaltung benötigen, und
dass andererseits die philosophische Erkenntnis immer in der Rück-
schau operiert: Sokrates ist also seiner Zeit voraus, während Aristo-
teles in seiner Politik eine Gemeinschaftsform beschreibt, die schon
längst untergegangen war.

Sokrates knüpft für seine Kritik an die Einsichten der Sophisten
und das griechische Unbehagen mit den Orakeln an. Anders als die
Sophisten schließt Sokrates jedoch nicht aus der Problematik von
Handlungsbegründungen und -beurteilungen, dass es überhaupt kei-
ne festen, verbindlichen Maßstäbe des guten Handelns mehr gäbe.
Stattdessen fordert Sokrates, die Notwendigkeit des subjektivenWill-
kürelements im Entscheiden anzuerkennen. Eine solche Anerken-
nung bedeutet, dass auch Entscheidungen, die wir nicht unmittelbar
nachvollziehen können, rechtmäßig sein können. Sokrates plädiert
somit für die Zulässigkeit einer Gewissensentscheidung, für die dem
Einzelnen ein Ermessensspielraum zugestanden wird, innerhalb des-
sen er sich für seine Entscheidungen nicht vollständig rechtfertigen
muss. Die wechselseitige Anerkennung der Ermessensspielräume für
Gewissensentscheidungen schafft so eine neue, objektive Ordnung
der Toleranz. Hegel nennt Sokrates daher auch den »Erfinder der
Moral«11, also einer neuen Art der Handlungsbeurteilung, die anders
als die Tugend nicht auf die inhaltliche Normentsprechung einer
Handlung achtet, sondern auf ihre formale Vereinbarkeit mit einem
Prinzip der Universalisierung.

Sokrates’ Einsichten und Forderungen haben weitreichende Fol-
gen, beispielsweise für die griechische Korrekturpraxis in den Ge-
richtsversammlungen, und überfordern das griechische Verständnis
sowie ihre Institutionen der Kooperation. Aus diesem Grund über-
rascht es nicht, so Hegel, dass die Griechen ihm mit Unverständnis
und sogar Feindseligkeit begegnen. Hegel rekonstruiert den Prozess
gegen Sokrates als ein tragödienartiges Geschehen, in dem das grie-
chische Prinzip der Tugend auf die sokratische Forderung nach einer
Praxis des Gewissens trifft, die bereits auf das neue weltgeschichtliche
Prinzip verweist. Erst mit dem Tod des Sokrates, so Hegel, können die
Griechen die Radikalität seiner Position verstehen und erkennen, dass
seine Kritik am Prinzip der Tugend zutrifft. Ich diskutiere Hegels
Darstellung des Prozessgeschehens und zeige zum einen, was Hegels

25

Einleitung

11 Hegel, VPhGes S. 329.



Alber (49174) / p. 26 /23.10.2020

Deutung der Ereignisse über seine Auffassung einer effektiven his-
torisch-immanenten Kritik besagt. Zum anderen erörtere ich, wes-
halb laut Hegel die Begriffe des Gewissens und derMoral bei Sokrates
noch problematisch sind – Sokrates macht sich notwendigerweise der
Selbstgerechtigkeit schuldig –, und skizziere, welche Vorstellung
Hegel von geschichtlicher Entwicklung mit dieser Feststellung ver-
bindet.

Am Schluss dieser Arbeit werfe ich im Epilog einen Blick zurück
auf den Ausgangspunkt dieser Untersuchung, die aristotelische
Rechtfertigung der Sklaverei, und überlege, wie wir der Figur des
natürlichen Sklaven mit den sokratischen Einsichten in die fehlende
Objektivität der Tugendnormen und die Notwendigkeit einer Praxis
des Gewissens begegnen können.

26

Einleitung


