
MEISTERBLÄTTER  
VON HENDRICK GOLTZIUS 

Verwandlung der Welt

MICHAEL IMHOF VERLAG

herausgegeben von 
Stephanie Stroh, Anne-Katrin Sors und Michael Thimann 
 
für die Städtischen Museen Freiburg und die  
Kunstsammlung der Georg-August-Universität Göttingen 

Eine Ausstellung des Augustinermuseums und  
der Kunstsammlung der Georg-August-Universität Göttingen 



INHALTSVERZEICHNIS 

7 Dank   
Tilmann von Stockhausen 
 

9 Vorwort 
Michael Thimann  

 
AUFSÄTZE  

 
12 Verwandlung der Welt – Eine Einführung  

Stephanie Stroh  
 
24 »Das Hirn in den Händen« 

Hendrick Goltzius, ein Ausnahmekünstler in seiner Epoche 
Michael Thimann  

 
32 Jenseits der Mythologie  

Bildkonzepte in moralisch-didaktischer und religiöser Druckgraphik des Hendrick Goltzius 
Anne-Katrin Sors 

 
44 »... auf das fleissigste in Kupfern stechen und mit artigen Epigrammatibus zieren …« –  

Tradition, Funktion und Produktion bildbegleitender lateinischer Versbeischriften  
für Kupferstiche der Goltzius-Werkstatt 
Arwed Arnulf  

 

KATALOG 
 

52 Vorbemerkungen zum Katalog  

53 Abkürzungsverzeichnis  

55               I.     Helden  Kat. 1 –6 

85               II.   Grenzgänger  Kat. 7 – 9 

99              III.  Metamorphosen  Kat. 10 – 11  

119             IV.  Italienreise  Kat. 12 – 15 

139             V.    Farbexperimente  Kat. 16 – 18 

157             VI.  Verwandlungskünstler  Kat. 19 – 22 
 

ANHANG 
 

182 Bibliographie  

195 Autorenverzeichnis  

196 Abbildungsnachweis  

198 Impressum ← Detail aus Kat. 19.4



barkeit schlägt sich auch in der christlichen Ikonographie nieder, 
da es dort, neben Gold, als Symbolfarbe des Göttlichen gilt. Das 
wohl bekannteste Beispiel ist der Mantel Marias, der in seinem 
Ultramarinton die Einzigartigkeit der Muttergottes unterstreicht 
und ihre Rolle als Mittlerin zwischen Göttlichem und Irdischem 
hervorhebt.  
 
Die Wandfarbe in einer Ausstellung ist kein neutraler Hintergrund, 
sondern entfaltet immer eine psychologische Wirkung und trans-
portiert eine Bedeutung: als Atmosphäre, Statement, oder Symbol. 
Sie kann als farblicher Kontrast zu den ausgestellten Objekten ein-
gesetzt werden, um deren Materialität besonders zur Schau zu 
stellen, oder inhaltlich zu dem Ausgestellten Bezug nehmen. Die 
auf Papier in warmem Ton gedruckten Blätter in holzsichtigen Ei-
chenholzrahmen an blauen Wänden zu präsentieren, erschien uns 
sowohl materialbezogen als auch inhaltlich sinnvoll. Zudem galt 
es auch, neben dem Erscheinungsbild der Kupferstiche die unter-
schiedliche Farbigkeit der Holzschnitte (Kat. 16–18) und der Zeich-
nung (Kat. 13) zu berücksichtigen. Johannes Itten schreibt in seiner 
Kunst der Farbe, Blau sei »ein ungreifbares Nichts und doch ge-
genwärtig wie die durchsichtige Atmosphäre« (Itten 1961/1970, 
S. 88). Blau rekurriert auch auf van Mander und seine Proteus-Me-
tapher, die Goltzius  transformatives Potenzial zum Leitmotiv der 
Künstlervita macht. 
 

III. Verwandlungskünstler – 
 an der Schwelle 
 
Aus dem dichten Figurenensemble, das sich zur Beschnei-
dung Jesu in einer Synagoge nach Vorbild der Seitenkapelle 
der St.-Bavo-Kirche in Haarlem eingefunden hat, blickt uns 
eine Figur entgegen – an der Schwelle zum Raum, direkt hin-
ter dem Sandak, der dem Mohel assistiert und das Jesuskind 
hält (Abb. 9). Während alle anderen Figuren der Szene das 
Geschehen andächtig verfolgen und ihr Augenmerk auf den 
Akt der Beschneidung richten, schaut die Figur als einzige 
demonstrativ aus dem Bild heraus. Laut van Mander handelt 
es sich bei der Figur um Goltzius, der sich selbstbewusst in 
diese Episode aus dem Marienleben integrierte (Kat. 19.4). 
Was viele bis zum heutigen Tag an Goltzius’  Kunst fasziniert, 
ist die Art und Weise, wie der Künstler in seinen Werken über 
Kunst und deren Möglichkeiten reflektiert. Nicht umsonst 
gilt Goltzius als der »erste Meta-Künstler der Graphik« (Ke-
telsen 2012, S. 35). Indem er die Szene in die Kirche seiner da-
maligen holländischen Wirkungsstätte verlegt und sich in 
zeitgenössischer Kleidung unter die Zuschauer mischt, bricht 
er gewollt mit der Illusion, es handle sich um ein historisches 
Ereignis. Gleichzeitig entlarvt er die Darstellung als Fiktion, 
da durch sein Erscheinen im Bild seine Autorenschaft und 
damit das »Gemachte« des Bildes bezeugt werden. Seine 
Platzierung an der Peripherie – zwischen Langhaus und Ka-
pelle – spricht für die Rolle eines Kommentators, der aus einer 
gewissen Distanz heraus zwischen Werk und Publikum (wir 
als Betrachtende) vermittelt.  
 
In der insgesamt sechs Kupferstiche umfassenden Serie der 
sogenannten Meisterstiche gibt es neben dem Selbstporträt 
noch eine weitere werkinterne Referenz an den Künstler. In 
der Widmungsinschrift der Verkündigung (Kat. 19.1) treffen 
wir wieder auf die Proteus-Metapher, die der Autor der In-
schrift, der Humanist Cornelius Schonaeus (1540–1611), auf 
Goltzius’  Verwandlungsfähigkeit bezieht: 
 

»So wie Proteus sich inmitten der Wellen 
verwandelte […]  
so, Fürst, verändert sich nun für dich durch 
Kunst Goltzius, 
der wunderbare Stecher und Erfinder.« 

 
Laut Schonaeus vollzieht sich der Akt der Verwandlung bei 
Goltzius sowohl künstlerisch als auch menschlich, eine These, 
die auch die Vita van Manders unterstützt.10 Die Meisterstiche 
repräsentieren das Beispiel par excellence, wie Goltzius sich 

18 | 19

8 | Detail Kat. 19.4

und seine Kunst à la Proteus verwandelte. Nach Ketelsen ha-
ben »die sechs Meisterstiche […] die proteische Metamor-
phose des Stechers Goltzius selbst zum Programm« (Ketelsen 
2012, S. 51). Bei keinem anderen Werk des Künstlers spielt 
das Wie eine so herausragende Rolle, denn bekannt wurden 
die Meisterstiche nicht in erster Linie dafür, was sie darstellen, 
sondern auf welche Weise.11 Hier demonstriert Goltzius, dass 
er »fähig [ist] sich in jeden Stil hineinzufinden« (van 
Mander/Floerke 1906, S. 247). Die Blätter sind in unterschied-
lichen Stilen gestaltet, die jeweils auf den Stil und die Stich-
technik berühmter Künstler der Zeit referieren.12 Diese An-
verwandlung – im Sinne einer Übernahme – des stilistischen 
und motivischen Vokabulars anderer Künstler ist jedoch nicht 
als einfache Nachahmung (imitatio) einer Vorlage zu bewer-
ten. Nachahmung spielte für Goltzius nur insofern eine Rolle, 
als sie als Grundlage einer Übertrumpfung (aemulato) des 
Originals dienen konnte. Der nachgeahmte Stil sollte deshalb 
als solcher erkennbar sein, denn nur so konnte auch die Über-
trumpfung erkannt und als eigene künstlerische Leistung 
geschätzt werden:  

»Indem er sich nämlich vergegenwärtigte, 
 worin die Eigenart des Stils der Meister […] 
 bestehe, brachte er mit seiner Hand allein die 
Eigentümlichkeiten verschiedener Hände in 
Komposition eigner Erfindung zum Ausdruck 
[…].« (van Mander/Floerke 1906, S. 243) 

 
In der Beschneidung orientierte sich Goltzius an einer Vorlage 
Albrecht Dürers (1471–1528) (B 86) und imitiert dessen Stich-
technik so, dass Kunstkenner der Zeit den Stich als ein bislang 
unbekanntes Werk Dürers identifiziert haben sollen.13 Dabei 
spielte auch Dürers Monogramm eine Rolle, das Goltzius, 
um die Täuschung perfekt zu machen, zunächst in den Stich 
integrierte und erst nach Aufklärung der Täuschung wieder 
entfernte. Das von Goltzius initiierte Spiel um die Autoren-
schaft der Blätter wird auch von van Mander aufgegriffen. 
Mehr noch: Es bietet Stoff für den Kunstbiographen, das Nar-
rativ der Übereinstimmung von Leben und Werk anekdotisch 
auszubauen. Um seine Künstlerkollegen zu täuschen, habe 
Goltzius sich auf seiner Italienreise verkleidet und andere 
Identitäten angenommen. Die zeitgenössische Leserschaft 
des Schilderboeck  war mit Allegorien vertraut und stellte pro-
blemlos die Verbindung zwischen beiden Varianten der Täu-
schung her.14    
 
 

IV. Transfer & Transformation – Reiserouten  
 
»Er vergass sich selbst fast, da sein Geist 
und seine Gedanken infolge der vortreff-
lichen Kunstwerke gleichsam von seinem 
Körper getrennt waren [...].« (van Mander/ 
Floerke 1906, S. 233) 

9 | Detail Kat. 19.4

10 | Detail Kat. 19.1



Der Florentiner Schriftsteller Antonio Francesco Doni (1513–
1574) überliefert in seinem Buch Disegno (Venedig 1549) ein 
angebliches italienisches Sprichwort, wonach die niederlän-
dischen Künstler ihr »Hirn in den Händen« haben: »hanno il 
cervello nelle mani« (Antonio Francesco Doni, Disegno, Ve-
nedig 1549).1 Dies lässt sich im Kontext von Donis Ausfüh-
rungen zunächst so verstehen, dass die Niederländer beson-
ders begabte und getreue Nachahmer der Natur und na-
mentlich von Kleidern und Stoffen gewesen seien. In aller 
Kürze zielt die Redewendung aber auf eine zentrale Frage 
der Kunsttheorie des 16. Jahrhunderts ab: Wie lässt sich die 
geistige Hervorbringung des Kunstwerks mit der materiellen 
und handwerklichen Fertigung in Übereinstimmung brin-

gen? Das Sprichwort steht bereits in einer längeren Tradition 
des Sprechens über die Vergeistigung der Künstlerhand. 
Schon Albrecht Dürer (1471–1528) hatte 1526 seinem Bildnis 
des Reformators Philipp Melanchthon (1497–1560) eine epi-
grammatische Inschrift beigegeben, welche von der »gebil-
deten« oder »gelehrten« Hand (»docta manus«) spricht, die 
zwar die äußeren Züge des Humanisten, nicht jedoch seine 
Geistseele (»mens«) wiedergeben könne.2 Die Handarbeit 
des Künstlers, so gebildet er auch sein mag, bleibt in dieser 
rhetorischen Wendung defizitär. 
 
»Il cervello nelle mani« – Hendrick Goltzius’ gesamtes gra-
phisches Werk zeugt von einer ungeheuren Virtuosität hin-

24 | 25

Michael Thimann »Das Hirn in den Händen« 
Hendrick Goltzius, ein Ausnahmekünstler  
in seiner Epoche

1 | Hendrick Goltzius, Die rechte 
Hand, 1588, Feder in Braun,  
23 x 32,2 cm, Haarlem, Teylers  
Museum, Inv. N 58 

sichtlich der handwerklichen Fähigkeit des Künstlers. Zu-
gleich sind seine Bildinhalte anspielungsreich und komplex; 
sie sind ohne humanistische Vorbildung des Künstlers und 
professionelle gelehrte Hilfe bei ihrer Konzeption und Ent-
stehung kaum denkbar. Dies gilt sowohl für die mytholo-
gisch-allegorischen Darstellungen als auch die christlichen 
Bildthemen in Goltzius’ Werk. Welche Rolle spielt also auch 
bei ihm das Zusammenwirken von Hand und Intellekt?  
 
Goltzius’ Hand 
 
Möglicherweise hat Goltzius über genau dieses Problem im 
Medium des Bildes reflektiert. Von ihm ist die virtuose Fe-
derzeichnung einer rechten Hand überliefert, die traditionell 
als ein verstecktes Selbstbildnis, ein sogenanntes Krypto-
porträt, gedeutet wird (Abb. 1).3 Zweifellos handelt es sich 
nicht um eine Studienzeichnung, sondern um ein eigen-
ständiges Kunstwerk, das für einen Sammler gedacht war. 
Darauf weist die gewählte Gattung des Federkunststücks, 
das sich als eine Handzeichnung, die eine Druckgraphik imi-
tiert, beschreiben lässt. Das mit großer Präzision gezeichnete 
Blatt bietet sich wie ein Kupferstich dar, dessen an- und ab-
schwellende Linien die Feder gekonnt nachahmt. Die kalli-
graphische Signatur »HGoltzius fecit. Anno 1588« behauptet 
einerseits Goltzius’ Autorschaft, dürfte andererseits aber 
auch anzeigen, dass das dargestellte Körperteil mit der in 
diesem Fall rechten Hand des Künstlers zu identifizieren 
sein soll. Besondere Aufmerksamkeit erfährt dieser Um-
stand, da uns Goltzius’ Biograph Carel van Mander (1548–
1606) berichtet, dass dessen rechte Hand aufgrund einer in 
früher Kindheit erlittenen Verbrennung verkrüppelt war.4 
Goltzius könnte also mit seinem Federkunststück bildlich 
über das Vermögen der kontinuierlichen Selbstüberwin-
dung durch seine Kunst reflektieren. War es nicht allein 
schon eine Herausforderung, als ein körperlich Versehrter 
– wie van Mander berichtet – das schwierige Handwerk 
des Kupferstechens zu erlernen, so steht die hässliche Be-
hinderung, die im Bild zum Gegenstand von Bewunderung 
(admiratio) und ästhetischem Wohlgefallen wird, in einem 
spannungsvollen Gegensatz zu den in Zeichnung und Aus-
führung perfekten graphischen Arbeiten des Künstlers, 
die seinen europäischen Ruhm begründeten. Zwar sind in 
jüngerer Zeit Zweifel geäußert worden, ob die gezeigte 
Hand wirklich diejenige von Goltzius sei und überhaupt 
eine körperliche Deformation aufweise oder ob sie nicht 
vielmehr eine ideale Überlängung der Gliedmaßen im Sin-
ne des manieristischen Schönheitsideals zeige, dem auch 
Goltzius’ graphische Werke in den späten 1580er Jahren 

folgen. Erschwert wird eine eindeutige Bestimmung durch 
die Tatsache, dass es neben dem Federkunststück auch 
noch ein in Kreide und Rötel ausgeführtes Studienblatt 
gibt, auf dem vier Hände in vergleichbarer Haltung der 
Finger zu sehen sind (Abb. 2).5 Die Hinzufügung eines Bu-
ches bei den unteren beiden Handstudien legt nahe, dass 
diese für eine etwaige Verwendung in Bildern gezeichnet 
wurden. Möglich also, dass Goltzius das Federkunststück 
nach Vorzeichnungen gefertigt hat, die er zu einem ganz 
anderen Zweck entworfen hatte. Allein die Tatsache aber, 
dass Goltzius eine oder seine Hand zum alleinigen Bild-
gegenstand seines Federkunststücks erhob, macht dieses 
zu einem rätselhaften Werk. Goltzius’ Hand ist ein Meis-
terwerk der Zeichenkunst und soll im Folgenden in zwei 
Richtungen befragt werden: 
 
1. Lässt sich Goltzius’ Darstellung der Hand in der Kultur- 

und Wissenschaftsgeschichte des 16. Jahrhunderts ver-
orten? 

2. Welche Bedeutung hat die Handarbeit für die Kunst und 
Kunsttheorie des Manierismus? 

2 | Hendrick Goltzius, Studienblatt 
mit vier Händen, 1588/89,  
schwarze und rote Kreide,  
30,9 x 20,7 cm, Frankfurt am Main, 
Städel Museum, Graphische 
Sammlung, Inv. 805



Biblische Historien spielen im druckgraphischen Œuvre des 
Hendrick Goltzius eine mindestens ebenso große Rolle wie 
Darstellungen aus Mythologie und antiker Geschichte – ein 
Befund, der sich in den Ausstellungskatalogen der letzten 
drei Jahrzehnte nicht widerspiegelt. So soll an dieser Stelle 
die Möglichkeit ergriffen, aber auch der Pflicht nachgekom-
men werden, den Blick auf einige nicht ausgestellte religiöse 
Graphikzyklen von Goltzius in der Göttinger Universitäts-
kunstsammlung zu werfen, diese im Gesamtœuvre zu ver-
orten und neue Beobachtungen zu formulieren. Es handelt 
sich bei der Druckgraphik religiöser Thematik vor allem um 
Serien, die entgegen verbreiteter Meinung nicht nur in be-
stimmten Phasen,1 sondern über die gesamte Schaffenszeit 
hinweg entstanden, sei es aus konfessionellen oder markt-
strategischen Gründen. Auch die dabei stets aufscheinende 
konfessionelle Ausrichtung ist zu berücksichtigen, was bis-
lang überraschenderweise nicht geschah.  

Verdrehte Körper: Die vier letzten Dinge 
 
Die vierteilige Serie Das Jüngste Gericht (Abb. 1–4)2 stach Golt-
zius um 1578 nach Vorlagen des Jan van der Straet, der sich 
latinisiert Johannes Stradanus (1523–1605) nannte. Die Folge 
aus kreisrunden Graphiken wird auch als Die vier letzten Dinge 
bezeichnet, eine geläufige Zusammenfügung der Themen 
Tod, Jüngstes Gericht, Himmel und Hölle.3 Diese sehr frühen 
Stiche von Goltzius, herausgegeben von dem bedeutenden 
Antwerpener Verleger Philips Galle (1537–1612), mit der mo-
ralisierenden Thematik rund um das Jüngste Gericht stehen 
noch stark unter dem Einfluss des Dirck Volckertsz. Coornhert 
(1522–1590), der Lehrer der beiden, der auf moralisierend-
didaktische Themen spezialisiert war.4 Die Signatur auf dem 
dritten Blatt (Abb. 3) ist eine der frühesten, die Goltzius auf 
einem Kupferstich hinterließ.5  
 

32 | 33

Anne-Katrin Sors Jenseits der Mythologie  
Bildkonzepte in moralisch-didaktischer und  
religiöser Druckgraphik des Hendrick Goltzius

1 | Hendrick Goltzius nach 
Jan van der Straet, Auferste-
hung der Toten 1578, Kupfer-
stich, Kunstsammlung 
 Göttingen, Inv. D 4387 
 
2 | Hendrick Goltzius nach 
Jan van der Straet, Trennung 
der Seligen und der Ver-
dammten, der Gerechten 
und der Ungerechten,  
1578, Kupferstich, Kunst-
sammlung Göttingen,  
Inv. D 4388 

Das Thema der »Vier letzten Dinge« war geläufig.6 Endzeit-
liche Vorstellungen mit der Mahnung, das eigene Ende im 
Blick vorzusorgen, finden sich in der bildenden Kunst be-
reits seit dem Mittelalter. Über Darstellungen des Todes 
und des Totentanzes seit dem 14. Jahrhundert sowie er-
mahnende Darstellungen in Stundenbuchillustrationen 
entwickelt sich in Verknüpfung mit Weltgerichtsdarstel-
lungen im 16. Jahrhundert die Ikonographie der »Vier letz-
ten Dinge« in Graphik und Malerei, wie in dem vorbildhaf-
ten 1565 entstandenen Gemälde des Maarten van Heems-
kerck (1498–1574).7 Die dem Gemälde folgenden Druckgra-
phiken setzen das Thema in einen vierteiligen Zyklus um, 
der auch als Illustration erbaulich-didaktischer Schriften 
flämischer Jesuiten im 16. und 17. Jahrhundert diente. Die 
typische Zusammenstellung von vier Rundbildern veran-
lasste auch Hendrick Goltzius zu zwei ganz verschiedenen 
Erzeugnissen. 1578 erschien die besagte Serie. Im selben 
Jahr stach Theodoor Galle (1571–1633) die von Goltzius ent-
worfene Graphik Observator sui ipsius8 – die Darstellung eines 
»Betrachters seiner selbst«, der – begleitet von Personifi-
kationen der Seele (anima) und der Beschützerin der Seele 
(custodia animae) in Form eines Hundes – sein Schicksal in 
den »vier letzten Dingen« betrachtet. Diese sind in Rund-
medaillons dargestellt, die von Engelsgestalten getragen 
über ihm schweben. Die simple bildliche Mahnung dro-

hender Endzeitstrafe wird hier allegorisch eingekleidet und 
bildlich aufgewertet. 
Die Besonderheit der Bildfindung in Goltzius’  Viererserie 
zeigt sich in der Konzeption: In der Auferstehung der Toten 
(Abb. 1) sitzt Christus in einer Glorie umgeben von trompe-
tenden Engeln, ein verhülltes Skelett scheint belebt zu wer-
den, darum herum schauen Männer und Frauen betend zum 
Himmel auf. Thema des zweiten Blattes ist die Trennung 
der Seligen und der Verdammten, der Gerechten und der Unge-
rechten (Abb. 2). Christus thront auf den Wolken über der 
 Szenerie, unten hebt ein Engel die Arme und trennt das Gute 
(links) vom Bösen (rechts). Die Menschen auf der Seite des 
Bösen stürzen in einen Schlund hinab und werden von mons-
terartigen Wesen gequält. Ungewöhnlich ist die Darstellung 
des die Menge scheidenden Engels als augenscheinlich weib-
liches Wesen – unverkennbar zeichnen sich die Brüste unter 
dem anliegenden Gewand ab. Blatt drei der Serie zeigt, wie 
die Seligen zum Himmel geleitet werden (Abb. 3): Männer 
und Frauen steigen von Engeln begleitet die Wolken empor 
zu Christus, der mit ausgebreiteten Armen, umgeben von 
Maria, den Aposteln und Heiligen, die Geretteten empfängt. 
Blatt vier schließlich thematisiert den Höllensturz oder Sturz 
der Verdammten in die Hölle (Abb. 4). Die Sünder werden von 
Monstern gequält, einige angekettet und weggeschleppt, 
während ein Höllenschlund andere verschlingt. In allen Blät-

3 | Hendrick Goltzius nach Jan  
van der Straet, Die Seligen werden 
zum Himmel geleitet, 1578,  
Kupferstich, Kunstsammlung 
 Göttingen, Inv. D 4389 
 
4 | Hendrick Goltzius nach Jan  
van der Straet, Sturz der Ver-
dammten in die Hölle, 1578,  
Kupferstich, Kunstsammlung  
Göttingen, Inv. D 4386 



66 | 67

 
 
Inter tergeminos hinc atq[ue] hinc prelia fratres 

Monstrarunt animos maxima Roma tuos. 
Edoceat seros ut Horatia fama nepotes, 

Virtutem nulli cedere posse malo.                                  
F[ranco]. Estius 

 
 
Hier wie dort zeigen die Kämpfe zwischen den  
Drillingsbrüdern deine Seelen, größtes Rom, so dass die Geschichte  
der Horatier die späten Nachkommen lehre,  
dass Tugend keinem Übel weicht.  
Franco Estius

 
 
Solus in adversos Cocles stans impiger hostes   

Speratum, abrupto ponte, negavit iter. 
Nempe haec imperii sunt incrementa futuri 

Unum tot remora millibus esse virum. 
F[ranco]. Estius 

 
 
Als Einziger stand Cocles unverdrossen den Feinden gegenüber und  
verweigerte nach Abriss der Brücke den erhofften Weg. Das sind nämlich  
die Anfänge des zukünftigen Reiches, dass ein Mann so vielen Tausend  
Hindernis ist. 
Franco Estius

4.1 4.2



Kupferstich, 340 x 360 mm Durchmesser (innerhalb des 
Plattenrands beschnitten) 
Zustand I/II 
Kunstsammlung der Georg-August-Universität Göttingen, 
Inv. 5189  
 
Monogr. und dat. u. M.: HG[lig.]. inven[it]. et excud[it]. 
A[nn]o. 1587. 
 

 
Untereinander gibt es keinen Blickkontakt, jede ist vertieft 
in ihre Aufgabe: Eingebettet in eine karge Gebirgslandschaft 
auf einem knorpeligen Baum sitzend verrichten die drei 
Schicksalsgöttinnen unermüdlich ihr Werk. Die Darstellung 
konzentriert sich einzig auf die Parzen mit ihren Werkzeugen. 
Die Menschen fürchten sie, denn die drei Schwestern ent-
scheiden über Leben und Tod. An der Spitze der komposito-
rischen Pyramide thront Klotho, die Spinnerin. Sie knüpft 
den Lebensfaden und erschafft dabei neues Leben. Hinter-
fangen wird sie von einem wallenden Tuch, das ihr einen 
»fortunaartigen Charakter« verleiht (Blisniewski 1992, S. 83). 
Lachesis entrollt den Lebensfaden von der Spule, während 
Atropos bereits ihre Schere zückt, um ein Leben zu beenden. 
Sie ist die Schicksalsschwester, die durch die Jahrhunderte 
hinweg häufig allein als Schreckensfigur dargestellt wurde. 
Als Skelett oder Leichnam verkörpert verfolgte Atropos die 
Menschen und wurde ohne ihr Attribut, die Schere, mit der 
Zeit bis zur Unkenntlichkeit verzerrt.1  
Doch Hendrick Goltzius kommt in seiner Parzendarstellung 
auf den klassischen Mythos zurück. Er bekennt sich durch 
die Inschrift »HG[lig.]. inven[it]. et excud[it]. A[nn]o. 1587.« 
als »Erfinder und Herausgeber« der Drei Parzen. Sein Stief-
sohn und Schüler Jacob Matham (1571–1631) stach die Graphik 
vermutlich nach Goltzius’ Vorzeichnung, die sich in Leiden 
erhalten hat (Universität Leiden, Sign. PK-T-AW-529).2 Damals 
war Matham gerade einmal 16 Jahre alt und bewies damit 
schon im frühen Alter sein künstlerisches Geschick. Dennoch 
gibt es Zweifel, ob der Stich nicht doch von Goltzius selbst 
stammen könnte.3 
Goltzius lenkt die Aufmerksamkeit des Betrachters auf die 
Tätigkeit der Parzen und verzichtet auf weitere Ablenkungen. 
Neben Rocken, Spindel und Schere ist nur noch ein ge-

schwungenes Füllhorn zu Lachesis’ Füßen auszumachen. 
Doch seine übliche Bedeutung als Zeichen der Fruchtbarkeit 
und Fülle wird im Zusammenhang eines bald eintretenden 
Todes zu einer Ermahnung an die Vergänglichkeit alles Irdi-
schen. 
Die Parzen führen mit dynamischen und raumgreifenden 
Bewegungen ihre Arbeit aus. Die muskulösen Körper verlei-
hen den drei Göttinnen eine beinahe maskuline Erscheinung. 
Diese betonte Körperlichkeit war kennzeichnend für Goltzius’ 
Stil, bevor er seine Studienreise nach Italien unternahm. 
Die drei Parzen waren im 16. Jahrhundert eine beliebte Al-
legorie des menschlichen Schicksals und wurden oft als die 
Lebensalter personifiziert. Klotho ist die Göttin der Geburt, 
sie webt das Schicksal des jeweiligen Menschen. Lachesis 
verkörpert das mittlere Lebensalter und misst die Länge des 
Lebens. Atropos ist diejenige, die den verheerenden Schnitt 
mit der Schere durchführt, der das Leben des Menschen be-
endet. Die Parzen sind in Goltzius’ Kupferstich nicht mehr 
nur die Symbolfiguren des Todes, die durch ihre bloße Prä-
senz den Betrachter abschrecken sollen. Die drei Göttinnen 
verkörpern die Zeitalter Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft. »Von diesen drei wird alles zerrieben, was sterblich er-
schaffen ist.« Die Worte des Dichters Cornelius Schonaeus 
(1540–1611) laufen kreisförmig um die drei Schicksalsgöttin-
nen herum, schließen sie in ihrem ewigen Werk ein. Die run-
de Form des Bildes hat Goltzius kaum zufällig gewählt: Der 
Kreis hat keinen Anfang und kein Ende, ebenso wenig wie 
das Werk der Parzen – der Beginn neuen Lebens, das Ver-
streichen der Zeit und die Vernichtung des Sterblichen. 
 
Die drei Parzen als Knüpferinnen der Schicksalsfäden schei-
nen zunächst unvereinbar mit dem christlichen Glauben. 
Dass dies ein Irrtum ist, bezeugt die Darstellung von Joris 
Hoefnagel (1542–1600), Hans von Aachen (1552–1615) und 
Aegidius Sadeler (ca. 1570–1629), welche die drei Parzen in 
ein religiöses Umfeld einbettet. Die drei Prager Hofkünstler 
wählten für ihren Stich Nicomaxia vitae (Abb. 1) gleichfalls 
ein rundes Bildformat, und die kompositionelle Anordnung 
der Schicksalsgöttinnen lässt darauf schließen, dass von Aa-
chen seine Vorzeichnung unter Kenntnis von Goltzius’ Stich 
entwarf.4 Der Stich ist 1589, also nur zwei Jahre nach Goltzius’ 
Parzen, entstanden und dennoch könnten die beiden Gra-

86 | 87

7

Lit.: B 300 (Matham); St 251;  
NHD 624 // Reznicek 1961b, S. 289; 
Vignau-Wilberg 1969, S. 236; 
 Lunsingh-Scheuerleer 1975,   
S. 128; Ausst. Kat. Wien 1988,  
S. 412; Blisniewski 1992, S. 83 f.; 
Ausst. Kat. Dessau 2017, Nr. I.1; 
Reitz 2015, S. 278 f.

DIE DREI PARZEN  
JACOB MATHAM NACH HENDRICK GOLTZIUS 
1587



Folge von vier Kupferstichen 
 
9.1 | Tantalus 
Kupferstich, 331 mm Durchmesser (entlang des 
 Plattenrands beschnitten) 
Zustand I/III 
Kunstsammlung der Georg-August-Universität Göttingen, 
Inv. D 5206 
 
Bez. u. dat. u. M.: C. C. Pictor Inve[nit]. – HGoltzius 
sculp[si]t. / A[nn]o 1588. 
 
 
9.2 | Ikarus 
Kupferstich, 331 mm Durchmesser (entlang des 
 Plattenrands beschnitten) 
Zustand I/I 
Kunstsammlung der Georg-August-Universität Göttingen, 
Inv. D 5207 
 
Bez. u. M.: C. C. Inve[nit]. / HG[lig.]. sculp[sit]. – 2. 
 
 
9.3 | Phaeton 
Kupferstich, 329 mm Durchmesser (entlang des 
 Plattenrands beschnitten) 
Zustand II/II 
Kunstsammlung der Georg-August-Universität Göttingen, 
Inv. D 5209 
 
Bez. u. M.: C. C. Pictor. Inve[nit]. – HG[lig.]. sculp[sit]. – 3.  
 
 
9.4 | Ixion 
Kupferstich, 331 mm Durchmesser (entlang des 
 Plattenrands beschnitten) 
Zustand I/I 
Kunstsammlung der Georg-August-Universität Göttingen, 
Inv. D 5212 
 
Bez. und dat. u. M.: C. Corneli Pictor. Inve[nit]. / HG [lig.]. 
s[c]ulp[sit]. – 4  

Hochmut kommt bekanntlich vor dem Fall: Dieses Thema 
greift Hendrick Goltzius für die Serie der Himmelsstürmer auf 
und lässt vier männliche Akte jeden Haltes beraubt verzwei-
felt durch die Luft taumeln und wirbeln. Die Kupferstiche 
entstanden 1588 nach Vorlagen von Cornelis Cornelisz. van 
Haarlem (1562–1638), der wie Goltzius ein Vertreter des nie-
derländischen Manierismus war und mit dem er in engem 
künstlerischem Austausch stand. 
 
In den vier Tondi werden die mythischen Antihelden Tanta-
lus, Ikarus, Phaeton und Ixion bestraft, nachdem sie durch 
ihr anmaßendes und übermütiges Verhalten die Götter he-
rausgefordert hatten. 
Als literarische Quelle für die Darstellungen dienten Ovids 
Metamorphosen, die für niederländische Künstler zu den wich-
tigsten Schriften für antike Themen gehörten. Der Erste der 
Serie, Tantalus, bringt den Olymp gegen sich auf, weil er die 
Allwissenheit der Götter auf die Probe stellt, indem er ihnen 
seinen jüngsten Sohn als Gastmahl vorsetzt. Als sein Plan 
durchschaut wird, verurteilen die Götter ihn zur Bestrafung 
im Tartarus, einem Strafort der Unterwelt. Dort ist er dazu 
verdammt, auf ewig Hunger und Durst zu erleiden: Obwohl 
er bis zum Kinn im Wasser steht, verschwindet dieses, sobald 
er sich bückt, um davon zu trinken. Und wenn er nach den 
Früchten greifen will, die an einem Ast über seinem Kopf 
hängen, kommt ein Sturm auf, der die Äste aus seiner Reich-
weite weht (Ovid, Met., IV, 456–459; X, 41 f.). Der zweite Frevler 
der Serie, Ikarus, flieht zusammen mit seinem Vater Dädalus 
von der Insel Kreta, indem sie Flügel aus Wachs und Federn 
fertigen. Als Ikarus trotz der Warnung seines Vaters über-
mütig wird und der Sonne zu nah kommt, schmilzt das 
Wachs und er wird von den Göttern mit dem Sturz in den Tod 
bestraft (Ovid, Met., VIII, 184–235). Der dritte Himmelsstür-
mer, Phaeton, der Sohn des Sonnengottes, überschätzt sich, 
als er seinen Vater bittet, den Sonnenwagen für einen Tag 
lenken zu dürfen. Das Viergespann gerät außer Kontrolle, 
stürzt auf die Erde hinab und löst eine Katastrophe mit weit-
reichenden Folgen aus (Ovid, Met., II, 150–339). Der Vierte 
der Serie, Ixion, erfährt den Zorn Jupiters, als er Juno nach-
stellt. Jupiter stellt ihn auf die Probe, indem er eine Wolke 
nach dem Ebenbild seiner Gattin formt. Ixion fällt darauf he-
rein und vereinigt sich mit der Wolke, woraufhin Jupiter ihn 

92 | 93

9

Lit.: B 258–261; Hi 306–309;  
St 257–260; NHD 325–328 // 
Ovid, Met., II, 150–339, IV, 456–
459, 461–465, X, 41f.; Hirsch-
mann 1919, S. 52 f.; Ausst. Kat. 
Hamburg 2002, Nr. 24.1–4; 
Ausst. Kat. Amsterdam 2003,  
Nr. 33, 1–4; Ausst. Kat. Bremen 
2014, Nr. 8, 1–3; Ausst. Kat. Basel 
2016, Nr. 11; Ausst. Kat. Dessau 
2017, Nr. VI.7–10; Pawlak 2018,  
S. 72.

DIE HIMMELSSTÜRMER  
NACH CORNELIS CORNELISZ. VAN HAARLEM 
1588

 
 
TANTALUS IN MEDIIS RESIDENS SITIT ARIDUS UNDIS 

QUAM MISER, INTER OPES QUI MALE VIVIT INOPS. 
HAUD BONA FORTUNAE QUISQUAM PUTET ESSE BEATA 

ILLA BONIS PROSUNT, ILLA NOCUNTQ[UE] MALIS. 
 

 
 

Tantalus befindet sich dürstend inmitten der Wellen 
wie der Elende, der inmitten der Reichtümer ärmlich lebt. 
Niemand glaube, die Gaben der Fortuna seien glücklich,  
sie nutzen den Guten und schaden den Schlechten.  

9.1.



114 | 115

 
 
Diluvio cessante, et subsidentibus undis,  

E saxis hominum gens reparata fuit  
Pyrrha nurus post terga iacit, post terga maritos  

Deucalion, durum nos genus unde sumus.

 
 
Centum oculis vigilem Tegees illusit alumnus, 

Aeterniq[ue] astu iussa parentis obit. 
Fallaci cantus modulamine deperit Argus, 

Insomnem sopit fistula blanda virum.

 
 
Während die Flut weicht und die Wellen sich legen,  
wurde aus Steinen das Menschengeschlecht wiederhergestellt.   
Pyrrha wirft hinter ihren Rücken Schwiegertöchter, Deukalion hinter seinen  
Ehemänner, woher wir als hartes Geschlecht stammen.

 
 
Unter hundert Augen verspottet der tegeeische Schüler  
[d. i. der dichterische Beiname des Merkur] die Wacht 
und folgt mit List den Befehlen des unsterblichen Vaters. 
Durch Wohlklang des trügerischen Liedes stirbt Argus, 
die schmeichelnde Flöte schläfert den schlaflosen Mann ein.

11.7 11.8



128 | 129

14.1 14.2

 
 
Prima characteres, vocumq[ue] elementa notavit, 
Quoq[ue] Deum laudes, et quo prelustria facta 
Congruat Heroum describere carmine, prima 
Calliope edocuit clary celeberrima cetus. 
F[ranco]. Estius 
 
Als Erste notierte sie Buchstaben und Silben der Worte, 
auch das Lob der Götter und in welcher Gedichtform die 
hochberühmten Taten 
der Helden angemessen zu beschreiben, lehrte zuerst 
Calliope als berühmteste der erleuchteten Schar. 
Franco Estius

 
 
Quid Soccos humiles deceat lasciva Thalia 
Tradidit, et risus, et post convivia amores, 
Et patrum rixas, imposturasque Dromonis 
Et quoscumque iocos tenuis Comedia ludit. 
F[ranco]. E[stius]. 
 
Was dem niederen Schuh geziemt, hat die übermütige Thalia  
überliefert, das Lachen, nach dem Mahl die Liebeleien,  
das Gezänk der Väter, die  Betrügereien eines Dromon  
und was auch immer für Späße die leichte  Komödie spielt.1 
Franco Estius 

14.3 14.4

 
 
Melpomene ostendit numeros queis cena Thyeste, 
Prognes olla quibus, quibus Oetheique dolores 
Et lachryme Electre, et meste lamenta Eryphiles, 
Describi Tragico possent instructa cothurno 
F[ranco]. E[stius]. 

Ausgestattet mit dem tragischen Kothurn zeigt Melpomene die  
Versmaße, mit denen die Mahlzeit des Thyestes, der Prokne Topf,  
des  Oethiers Schmerzen, die Tränen der Elektra und die Klagen der  traurigen 
Eriphyle beschrieben werden können.2 
Franco Estius 

 
 
Gesta ducum, Regumq[ue] canit Parnassia Cleo, 
Historicis mandatq[ue] modis, et fortia facta  
Heroum nè tempus edax, nè conterat etas 
Invidiosa cavet, longumq[ue] extentit in Aevum.  
F[ranco]. E[stius]. 

Taten der Führer und Könige besingt die parnassische Clio, 
auch tapfere Taten der Heroen übergibt sie den historischen Regeln  
und verhindert, dass gefräßige Zeit und neidisches Alter diese 
zerreiben, und dehnt sie bis in ferne Zeit aus.  
Franco Estius 




