
Interdisziplinarität in der Religionsforschung 
 
Zur Verbindung von disziplinärer Zugehörigkeit und 
wissenschaftlicher Vielfalt 
 
Daria Pezzoli-Olgiati 
 
 
 
Für viele Menschen ist Religion von zentraler Bedeutung, für andere gar nicht. 
Als kulturelles Phänomen, das Geschichte und Gesellschaft auf vielfältige Weise 
prägt, ist Religion jedoch für alle relevant. Es ist ein vielschichtiges Phänomen, 
das Religionstheorien herausfordert und sich immer nur auf begrenzte Weise, 
im Hinblick auf bestimmte Fragen, wissenschaftlich erforschen lässt. Zwischen 
den Phänomenen, die man unter „Religion“ erfasst und den vielfältigen Kon-
zepten von „Religion“ besteht stets eine Differenz.  
 Das Konzept der „Religion“, das sich aus dem lateinischen religio entwickelt 
hat, kann sinnbildlich als Ablagerung und Verdichtung unzähliger Schichten 
einer langen Entwicklung gesehen werden. Es enthält Spuren der Interaktion 
von vielfältigen antiken philosophischen und theologischen Reflexionen in-
nerhalb unterschiedlicher Traditionen, ist durch den Austausch und den Kon-
flikt zwischen andersartigen Religionen und Konfessionen geprägt und wurde 
im Übergang von zahlreichen Sprach- und Kulturwechseln geformt. 
 Religion – zugleich Alltags- und Fachbegriff – ist durch die Spannung zwi-
schen medialen und wissenschaftlichen Auseinandersetzungen zuerst inner-
halb der europäischen Religionsgeschichte und seit der frühen Neuzeit zuneh-
mend auf globaler Ebene gekennzeichnet.1 Bedenkt man die Komplexität von 
„Religion“ aus emischer Perspektive,2 in medialen Diskursen und innerhalb der 

                                                                  
1 Als erster Einstieg in die Debatten um das Konzept von Religion s. beispielsweise PETER 

ANTES: „Religion“ einmal anders, in: Temenos – Nordic Journal of Comparative Religion 
14 (1978), S. 184–197; DETLEF POLLACK: Was ist Religion? Probleme der Definition, in: Zeit-
schrift für Religionswissenschaft 3 (1995), S. 163–190; GREGOR AHN: Eurozentrismen als Er-
kenntnisbarrieren in der Religionswissenschaft, in: Zeitschrift für Religionswissenschaft 
5 (1997), S. 41–58; GÜNTER KEHRER: Art. „Religion, Definition der“, in: Handbuch religions-
wissenschaftlicher Grundbegriffe IV, hg. von HUBERT CANCIK / BURKHARD GLADIGOW / KARL-
HEINZ KOHL, Stuttgart / Berlin / Köln 1998, S. 418–425; HANS G. KIPPENBERG / KOCKU VON 
STUCKRAD: Einführung in die Religionswissenschaft. Gegenstände und Begriffe, München 
2003, S. 11–16; LINDA WOODHEAD: Five Concepts of Religion, in: International Review of 
Sociology 21/1 (2011), S. 121–143. 

2 Mit dem Fachbegriff „emisch“ werden die persönlichen Meinungen von Menschen sowie 
die Perspektiven von Institutionen oder Gemeinschaften zusammengefasst. Dazu s. JOHN 



16 Daria Pezzoli-Olgiati 

wissenschaftlichen Debatten,3 dann ist es nicht verwunderlich, dass viele Dis-
ziplinen sich hierfür interessieren und Beiträge zur Erforschung dieses Phäno-
mens und der Weiterentwicklung der theoretischen Reflexion darüber leisten.  
 An diesem Punkt setzt die Frage nach den Chancen und Grenzen, aber vor 
allem nach der Bedeutung von Interdisziplinarität in der Religionsforschung 
an. Im folgenden Beitrag werde ich unterschiedliche Formen des Austauschs 
zwischen verschiedenen wissenschaftlichen Fächern und Disziplinen4 mit Fo-
kus auf die Religionsforschung vorstellen. Dabei gehe ich von der Perspektive 
der Religionswissenschaft aus, der Disziplin, die ich vertrete. Diese Verortung 
zu Beginn dieses Beitrags ist besonders relevant, weil sie einige wesentliche 
Linien von vornherein deutlich macht. 
 Erstens ist mein Blick auf interdisziplinäre Forschungspraxis von einer 
positiven Erfahrung innerhalb einer Disziplin geprägt, die von Anfang an stark 
vom Austausch mit anderen Richtungen auf der theoretischen und der metho-
dischen Ebene profitiert hat und eigentlich daraus entstanden ist.5 Ein Blick in 
die Standardwerke der Religionswissenschaft illustriert diese These deutlich: 
Als sogenannte Klassiker der Religionswissenschaft werden Philosophen, Theo-
logen, Soziologen, Ethnologen, Psychiater und Psychologen vorgestellt.6 Ähnli-
ches gilt für das methodische Repertoire der Religionswissenschaft, die mit 
Instrumenten aus der Literatur-, Bild-, Musik-, Film-, Medienwissenschaft ar-
beitet und hermeneutisch-historische Vorgehen mit zahlreichen anderen geis-
teswissenschaftlichen und sozial-empirischen Methoden verbindet.  
 Zweitens ist Religionswissenschaft häufig an unterschiedlichen Fakultäten 
angesiedelt, was die Akzentuierung unterschiedlicher Fragen und Vorgehen 
fördert. Beispielsweise ist die Religionswissenschaft innerhalb einer theologi-
schen Fakultät (in meinem Fall) im Gespräch mit den Disziplinen, die sich  

                                                                                                                                                    
W. BERRY: Emics and Etics: A Symbiotic Conception, in: Culture and Psychology 2/5 (1999), 
S. 165–171. 

3 Zu diesen unterschiedlichen Diskursen zu Religion und deren Wechselwirkung s. DARIA 
PEZZOLI-OLGIATI: Religion in der Kultur erforschen. Ein Essay, Zürich 2019. 

4 J. Mittelstraß zufolge können Fach und Disziplin folgendermaßen unterschieden werden: 
„Während sich Fächer im Sinne einer zunehmenden Spezialisierung beliebig differenzie-
ren lassen, gilt dies für Disziplinen nicht in gleicher Weise, insofern diese nämlich unter 
anderem durch paradigmatische Theorien und Methoden bestimmt werden“ (S. 10). JÜR-
GEN MITTELSTRAß: Stichwort Interdisziplinarität. Mit einem anschließenden Werkstattge-
spräch, in: Basler Schriften zur europäischen Integration 22, Basel 1996. 

5 Dazu SARAH E. FREDERICKS: Religious Studies, in: The Oxford Handbook of Interdisciplinari-
ty, hg. von ROBERT FRODEMAN, Oxford 2010, S. 161–173; ANN TAVES: „Religion“ in the Hu-
manities and the Humanities in the University, in: Journal of the American Academy of 
Religion 79/2 (2011), S. 287–314. 

6 S. AXEL MICHAELS (Hg.): Klassiker der Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleierma-
cher bis Mircea Eliade, München 1997; JACQUES WAARDENBURG: Classical Approaches to the 
Study of Religion. Aims, Methods, and Theories of Research. Introduction and Anthology, 
New York / Berlin (1999) 22017. 



Interdisziplinarität in der Religionsforschung 17 

unter anderem zeitgenössischen Fragen widmen (wie die Ethik, die Praktische 
Theologie, die Zeitgeschichte) und/oder mit den systematischen Fächern (bei-
spielsweise der Dogmatik, der Fundamentaltheologie oder der Religionsphi-
losophie) und/oder mit den exegetischen und historischen Disziplinen. Reli-
gionswissenschaft kann in philosophischen, sozial- und kulturwissenschaft-
lichen oder historischen Fachbereichen angesiedelt sein. Die Erfahrung des 
Austausches mit vielen Fakultäten und Denkkulturen hat diese Disziplin im 
Laufe der Zeit bereichert.  
 In diesem Kontext ist es naheliegend, dass man sich Gedanken über die 
verschiedenen Aspekte und Formen interdisziplinärer Forschungspraxis 
macht. Diese werde ich entlang ausgewählter Grundfragen präsentieren. 
 
 
1 Von der vermeintlichen Unverträglichkeit von 

Fachwissen und Interdisziplinarität 
 
Kann man Fachwissen mit Interdisziplinarität auf kompetente Weise verbin-
den? Diese Frage beruht eigentlich auf einem Vorurteil, dem man an der Uni-
versität immer wieder begegnet. Meistens ohne dies deutlich auszusprechen, 
gehen geläufige Kritiken der Interdisziplinarität davon aus, dass interdiszipli-
näre Vorgehensweisen als Ersatz für disziplinäre Ansätze anzuwenden seien 
und dass man damit die Disziplinen auflösen würde. Die Forschung sei heute 
nur mit einer gezielten Spezialisierung und Professionalisierung möglich, die 
man sich nur disziplinär aneignen könne. Darüber hinaus seien die hochspezi-
fischen Fachsprachen, Methoden und Theorien, welche die Disziplinen und 
Subdisziplinen charakterisieren, nicht unmittelbar zugänglich für Fachfremde 
und deswegen auch nicht austauschbar mit anderen Fachdiskursen. Darauf 
beruht die Skepsis gegenüber den Vorgängen, die aufgrund des Mangels an 
Spezialisierung und disziplinärem Vorgehen ein bisschen von allem aufneh-
men, aber nach Meinung der Kritisierenden nichts Richtiges entwickeln wür-
den.7 
 Es ist sinnvoll festzuhalten, dass Spezialisierung wichtige Impulse in den 
Disziplinen generiert und unverzichtbar ist. Dies gilt sowohl im Allgemeinen 
als auch im Hinblick auf die Erforschung von Religion. Die Sensibilität für die 
Komplexität in der Forschung hat jedoch zugenommen. Binäre, auf Kausalzu-
sammenhänge zielende Vorgehensweisen können die Vielschichtigkeit eines 
                                                                  
7 ROBERT FRODEMAN: Introduction, in: The Oxford Handbook of Interdisciplinarity, Oxford 

2010, S. xix–xxxix, hier: xix; ANTONIUS LIEDHEGENER / ANDREAS TUNGER-ZANETTI: Religion, 
Wirtschaft, Politik transdisziplinär – eine Herausforderung, in: Religion – Wirtschaft – 
Politik. Forschungszugänge zu einem aktuellen transdisziplinären Feld, hg. von ANTONIUS 
LIEDHEGENER / ANDREAS TUNGER-ZANETTI / STEPHAN WIRZ, Zürich 2011, S. 11–37, hier: S. 17–
18. 



18 Daria Pezzoli-Olgiati 

kulturellen Phänomens wie Religion nicht mehr befriedigend untersuchen. 
Und dies gilt nicht nur in der Erforschung von religiösen Gemeinschaften und 
Traditionen in der Gegenwart, sondern auch für die Untersuchung religions-
historischer Felder.8  
 Nicht zuletzt die mit „turn“ eingeführten Perspektiven auf Religion, die 
den starken Einfluss der Kulturwissenschaften bezeugen, haben die Mehr-
schichtigkeit des Forschungsgegenstandes „Religion“ und der wissenschaftli-
chen und hermeneutischen Vorgehensweisen, die ihn untersuchen und for-
men, sichtbar gemacht. Spatial turn, visual turn, material turn – um nur wenige 
Beispiele zu erwähnen – haben die Entfaltung neuer Forschungsfragen ange-
regt, die Augen bezüglich Formen der Wirksamkeit, Diffusion, Tradierung von 
Religion geöffnet, die Rolle unterschiedlicher Akteure und Kommunikations-
formen hervorgehoben.9 Diese Öffnung des Blicks brachte die Einsicht, dass 
eine Disziplin alleine diese Komplexität theoretisch, methodisch und empirisch 
nicht bewältigen kann. 
 Daraus kann man schließen, dass wir in einer Zeit leben, in der sowohl die 
Aneignung fachspezifischer, spezialisierter Formen des Wissens und Methodo-
logien, als auch die Fähigkeit mit anderen disziplinären Kulturen im Austausch 
zu sein, sehr wichtig sind. Spezialisierung ohne die Offenheit, Fachwissen zu 
vernetzen, verpasst die Möglichkeit, komplexe Zusammenhänge multiperspek-
tivisch zu beschreiben und zu analysieren. Die zunehmende Beliebtheit von 
mixed methods-Zugängen ist eine konstruktive Antwort und eine gute Illustra-
tion dieser Entwicklung, die einerseits nach Spezialisierung, andererseits nach 
Vernetzung verlangt.10 Interdisziplinarität neben Spezialisierung zuzulassen 
und zu fördern, bringt jedoch auch Veränderungen in den Arbeitsformen der 
Disziplinen mit sich. Das Ideal des Gelehrten, der für sich alleine Fragen vertieft 
und beantwortet, verliert an Attraktivität zugunsten von divers aufgestellten 
Netzwerken und Gruppen, in denen verschiedene Forschende aus ihren Spezia-
                                                                  
8 Dazu FREDERICKS, Religious Studies, 2010, insbesondere S. 163–165. 
9 Weiterführende Betrachtungen findet man bei: BIRGIT NEUMANN / ANSGAR NÜNNING: Tra-

velling Concepts as a Model for the Study of Culture, in: Travelling Concepts for the Stu-
dy of Culture, Berlin / Boston 2012, S. 1–22, hier: S. 2: „The idea of locating the study of 
culture exclusively on the context of national and disciplinary constellations is surely lo-
sing plausibility in a world which is itself increasingly characterized by cultural exchan-
ge, globalization, transnationalisation and interdependence […].“; vgl. auch MIEKE BAL: 
Travelling Concepts in the Humanities. A Rough Guide, Toronto / Buffalo / London 2002 
und MIEKE BAL: Kulturanalyse, Frankfurt a.M. 2002. 

10 Dazu s. beispielsweise LAURA L. ELLINGSON: Engaging Crystallization in Qualitative Re-
search: An Introduction, Los Angeles 2009 oder GILLIAN ROSE: Visual Methodologies. An 
Introduction to the Interpretation of Visual Materials, Los Angeles (2000) 22007. Zur Ver-
bindung unterschiedlicher Methoden in der Religionsforschung s. STEFAN KURTH / KARS-
TEN LEHMANN (Hg.): Religionen erforschen. Kulturwissenschaftliche Methoden in der Reli-
gionswissenschaft, Wiesbaden 2011; MICHAEL STAUSBERG / STEVEN ENGLER (Hg.): The Rout-
ledge Handbook of Research Methods in the Study of Religion, London / New York 2011.  



Interdisziplinarität in der Religionsforschung 19 

lisierungen heraus intensiv zusammenarbeiten und sich austauschen. Daraus 
wird nicht nur ersichtlich, dass Disziplinarität die Grundlage jeder Interdiszip-
linarität darstellt, sondern auch, dass der Austausch jenseits der Grenzen eines 
stark profilierten Fachwissens disziplinäre Vorgehensweisen verändert und 
bereichert.11 
 
 
2 Religionsforschung als interdisziplinäres 

Forschungsfeld 
 
Bis jetzt habe ich die umfassende Bezeichnung „Religionsforschung“ verwen-
det, weil ich denke, dass die konstruktive Spannung zwischen Spezialisierung 
und Vernetzung alle Disziplinen charakterisiert, die sich mit Religion beschäf-
tigen. In diesem zweiten Punkt möchte ich diesen Weg fortsetzen und die zwei-
te Grundfrage thematisieren: Wo findet eigentlich die Erforschung von Reli-
gion an der Universität statt? Welche sind die Fächer, die sich mit ihrem spe-
zialisierten Wissen an einem interdisziplinären Austausch beteiligen könnten?  
 Als Religionswissenschaftlerin wäre es naheliegend zu behaupten, dass 
Religion in der Religionswissenschaft erforscht wird. Das ist zwar korrekt, aber 
trotzdem nicht ganz richtig. Wie eingangs bereits vermerkt, ist das Wort „Reli-
gion“ in seiner historischen Entwicklung wenig geeignet, um einen For-
schungsgegenstand deutlich zu umreißen. Passender scheint mir die Annahme, 
dass sich Religionswissenschaft mit der Vielfalt und der Vielschichtigkeit an 
Praktiken und Diskursen beschäftigt, die in der Auseinandersetzung mit Reli-
gion entstanden sind und immer noch entstehen.12 Da „Religion“ ein diskursi-
ver Kristallisationspunkt ist, der viele gesellschaftliche Bereiche tangiert, ist es 
naheliegend, dass in vielen Disziplinen über Religion geforscht und nachge-
dacht wird. Religion ist ein wichtiges Forschungsfeld nicht nur von Philoso-
phie, Soziologie, Psychologie, Geschichte, Literatur- oder Kunstwissenschaft 
(um bei einer kurzen Liste zu bleiben), von Bereichen, die sich schon lange mit 
Fragen und Quellen verschiedener religiöser Traditionen und Gemeinschaften 
auseinandersetzen. Religion beschäftigt auch die Politik- und die Wirtschafts-
wissenschaft, die durch die Rezeption der bisherigen Religionsforschung neue 
Perspektiven auf die Gesellschaft entfaltet haben, und damit auf die großen 
zeitgenössischen Fragen reagieren: Säkularisierung und Post-Säkularisierung, 
Kapitalismus, Finanzkrisen, Fundamentalismus und Migration sind einige der 
Felder, die durch interdisziplinäre Austauschprozesse zur Etablierung neuer 
Perspektiven in den Disziplinen geführt haben.13 

                                                                  
11 S. dazu MITTELSTRAß, Stichwort Interdisziplinarität, 1996, S. 9.  
12 KIPPENBERG / VON STUCKRAD, Einführung, 2003, S. 14; TAVES, „Religion“, 2011, S. 290–293. 
13 Dazu LIEDHEGENER / TUNGER-ZANETTI, Religion, Wirtschaft, Politik, 2011, S. 11–37. 



20 Daria Pezzoli-Olgiati 

 Und die Theologie? Angesichts der Frage nach dem Stellenwert von Inter-
disziplinarität in der Religionsforschung stellt die Theologie einen interessan-
ten Fall dar. „Theologie“ als Disziplinbezeichnung wird unter anderem in der 
Außenwahrnehmung verwendet. Zum Beispiel, wenn es darum geht, Differen-
zen entweder zu betonen oder zu relativieren. Dies kommt in den Debatten zur 
Beziehung von Theologie und Religionswissenschaft im deutschsprachigen 
Raum vor: Die verbreitete Aussage, Theologie behandle Religion von innen, 
Religionswissenschaft hingegen von außen, setzt voraus, dass Theologie und 
Religion irgendwie vergleichbare, miteinander konkurrierende Disziplinen 
seien.14 Auch wenn man die unterschiedlichen theologischen Ausrichtungen in 
Aussagen wie christliche, evangelische, römisch-katholische, jüdische oder 
islamische Theologie benennt, präsentiert man Theologie wie ein einheitliches 
Ganzes. Theologie – und im Kontext dieses Buches verweise ich insbesondere 
auf evangelische Theologie – stellt aber eher eine Verbindung unterschiedli-
cher Disziplinen dar, die sich im Hinblick auf Fragestellungen und Forschungs-
gegenstände, Methoden, theoretische Ausrichtungen und Selbstreflexion er-
heblich unterscheiden, auch wenn sie alle in den Worten von Gerhard Ebeling 
einen Beitrag zur „denkenden Rechenschaft über den christlichen Glauben“ 
leisten.15 Natürlich kann diese These kritisiert werden. Allerdings geht es hier 
nicht so sehr um die prinzipielle Frage, ob Theologie eine Disziplin sei oder 
nicht, sondern damit möchte ich aufzeigen, dass das Konzept von Disziplin 
selbst nicht eindeutig und sicher nicht als abgeschlossen gelten darf.  
 In Anlehnung an Geoffrey Squires definiert die Religionswissenschaftlerin 
Sarah Fredericks eine Disziplin anhand von drei Kriterien: die erste Dimension 
bezieht sich auf Inhalte, Themen und Probleme, die zweite auf Methoden, 
Techniken und Verfahren, die dritte auf eine Reflexion der Disziplin über sich 
selbst.16 Auf dieser Linie kann man Disziplinen als historisch gewachsene Grö-
ßen betrachten, die sich in der Pflege und Weitergabe von Wissen und Refle-
xionen ständig verändern, anpassen und in unterschiedlichen Kontexten und 
                                                                  
14 Dazu FRITZ STOLZ: Einführung in die Religionswissenschaft, Göttingen 2001, S. 35–44. Eine 

Weiterführung dieser Debatte findet sich in GEBHARD LÖHR (Hg.): Die Identität der Re-
ligionswissenschaft. Beiträge zum Verständnis einer unbekannten Disziplin, Frankfurt 
a. M. 2000, vor allem im Teil II: Religionswissenschaft und Theologie (S. 35–158). Die Unter-
scheidung ist nicht unproblematisch: Religionswissenschaft kann hermeneutisch be-
trachtet, nie ganz von einer „Außenperspektive“ betrieben werden, während Theologie 
als Wissenschaft eine Distanz zur jeweiligen Tradition erfordert. „Außen-“ und „Innen-“ 
würden nämlich voraussetzten, dass die Grenzen von Traditionen und Konfessionen 
deutlich sind, was, mindestens aus kulturwissenschaftlicher Perspektive, nicht ange-
nommen werden kann. 

15 GERHARD EBELING: Studium der Theologie. Eine enzyklopädische Orientierung, Tübingen 
(1975) 22012, S. 4. 

16 GEOFFREY SQUIRES: Interdisciplinarity in Higher Education in the United Kingdom, in: 
European Journal of Education 27/3 (1992); SARAH E. FREDERICKS, Religious Studies, 2010, 
S. 162. 



Interdisziplinarität in der Religionsforschung 21 

aufgrund von Austauschprozessen mit anderen akademischen Fachrichtungen 
gesellschaftliche Institutionen und Fragen immer re-konfigurieren.17  
 In der Wechselwirkung und im Austausch zwischen unterschiedlichen und 
unterschiedlich definierten Disziplinen steckt ein erhebliches Innovations-
potential.18 Dies gilt ganz besonders für die Erforschung von Religion. 
 
 
3 Multidisziplinarität und Transdisziplinarität 
 
Ein-bisschen-von-allem-aber-nichts-Richtiges ist keine adäquate Beschreibung 
interdisziplinärer Projekte. Aber wie definiert man eigentlich Interdisziplinari-
tät? Darüber gibt es eine umfangreiche Literatur, in der differenziert die ver-
schiedenen Facetten wissenschaftlichen Austausches und wissenschaftlicher 
Kooperationen analysiert und umrissen werden. Aus diesen Debatten entste-
hen mehrfache Kategorisierungen von Inter-, Multi- und Transdisziplinarität.19 
Im Kontext dieses konzisen Beitrags ist es nicht möglich, detailliert auf diese 
facettenreiche Diskussion einzugehen und deswegen beschränke ich mich auf 
zwei idealtypische Unterscheidungen, die einer ersten Orientierung unter den 
                                                                  
17 Dazu auch GAVAN J. MCDONELL: Disciplines as Cultures: Towards Reflection and Under-

standing, in: Transdisciplinarity: Recreating Integrated Knowledge, hg. von MARGARET 
SOMERVILLE / DAVID J. RAPPORT, Oxford 2000, S. 25–37, hier S. 27: „I regard a discipline as 
residing in a cultural formation comprising a group of people who, both explicitly and 
implicitly, share and practice a form of scientific or professional knowledge which they 
regard as distinct.“ 

18 In den Worten von HEINRICH PARTHEY: Institutionalisierung disziplinärer und interdiszip-
linärer Forschungssituationen, in: Interdisziplinarität und Institutionalisierung der Wis-
senschaft. Wissenschaftsforschung Jahrbuch 2010, hg. von KLAUS FISCHER / HUBERT LAITKO / 
HEINRICH PARTHEY, Berlin 2011, S. 10–35, hier S. 10: „Die Herausbildung neuer Wissen-
schaftsdisziplinen und neuer Formen der Zusammenarbeit ihrer Vertreter zum weiteren 
Erkenntnisfortschritt sind zwei sich wechselseitig bedingende Tendenzen der Entwick-
lung der Wissenschaften und zwar sowohl ihrer Ordnungssysteme als auch der hierauf 
begründeten Forschungs- und Lehrprofile. Mit diesen beiden Tendenzen kann vor allem 
der Wandel in der Beziehung zwischen dem Objektbereich der Forschung und dem Ge-
genstandsbereich der gesellschaftlichen Praxis erfasst werden, der Wissenschaftsdiszi-
plinen als Form von historisch gewordenen und veränderbaren Grenzziehungen des Wis-
sens und der Wissensproduktion bedingt.“ 

19 MITTELSTRAß, Stichwort Interdisziplinarität, 1996; HARALD VÖLKER: Von der Interdiszipli-
narität zur Transdisziplinarität? in: Transdisziplinarität. Bestandsaufnahme und Perspek-
tiven. Beiträge zur THESIS-Arbeitstagung im Oktober 2003 in Göttingen, hg. von FRANK 
BRAND / FRANZ SCHALLER / HARALD VÖLKER, Göttingen 2004, S. 9–28; PHILIPP W. BALSIGER, 
Transdisziplinarität. Systematisch-vergleichende Untersuchung disziplinübergreifender 
Wissenschaftspraxis, München, 2005; ROBERT FRODEMAN (Hg.): The Oxford Handbook of In-
terdisciplinarity, Oxford 2010; GERHARD BANSE / LUTZ-GÜNTHER FLEISCHER (Hg.): Wissen-
schaft im Kontext. Inter- und Transdisziplinarität in Theorie und Praxis, Berlin 2011; 
KLAUS FISCHER / HUBERT LAITKO / HEINRICH PARTHEY (Hg.): Interdisziplinarität und Institu-
tionalisierung der Wissenschaft. Wissenschaftsforschung Jahrbuch 2010, Berlin 2011. 



22 Daria Pezzoli-Olgiati 

vielfältigen Ansätzen dienen. Ich verstehe Interdisziplinarität als Dachbegriff 
für zwei unterschiedliche Formen der Kooperation zwischen Disziplinen: Sie 
umfasst multidisziplinäre Verfahren auf der einen Seite und transdisziplinäre 
auf der anderen. 
 Fachleute aus unterschiedlichen Disziplinen kommen zusammen, um sich 
mit einer komplexen Frage zu beschäftigen. Sie kommen ins Gespräch, um aus 
der jeweiligen Perspektive etwas zur Klärung der Frage beizutragen. Jede und 
jeder steuert Wissen bei, das auf eigenen hermeneutischen Prämissen gründet, 
mit unterschiedlichen Methoden und Theorien arbeitet und damit aus fachspe-
zifischen Analyse- und Interpretationsverfahren sowie Wissensbeständen 
schöpfen kann. In diesem Fall spricht man von Multidisziplinarität, manchmal 
auch von Interdisziplinarität im engeren Sinne (und nicht als Dachbegriff für alle 
Formen des Austausches und Zusammenarbeitens). Im Vordergrund steht die 
Pluralität von Blicken, aus denen man neue Ideen, Beschreibungen, Analysen 
oder Lösungsansätze generieren kann. Das Gespräch zwischen den beteiligten 
Disziplinen setzt die Bereitschaft voraus, auf die Argumente der anderen ein-
zugehen, Unterschiede zuzulassen und Missverständnisse zu ertragen sowie 
Reibungsmomente produktiv zu bearbeiten. Dieses Verfahren ist weiterfüh-
rend, wenn es darum geht, neue Themen anzugehen. Multidisziplinarität ist 
tendenziell enzyklopädisch und funktioniert im Grunde genommen additiv: Die 
Grenzen der Disziplinen werden nicht tangiert, sondern bleiben bestehen. In 
der Literatur wird häufig auf das Bild der Brücke rekurriert, um multidiszipli-
näre Vorgehensweisen zu beschreiben. Es geht darum, Brücken zwischen den 
Disziplinen zu bauen, die hilfreich sind, um wissenschaftliche Fragen anzuge-
hen.20 Wissenschaftshistorisch profiliert sich der Begriff der Interdisziplinarität 
in diesem Sinne in den 1970er Jahren, vor allen in den Naturwissenschaften. 
Die Umweltproblematik spielte dabei eine herausragende Rolle, weil sie Fragen 
stellte, die keine Disziplin alleine bearbeiten konnte.21 
 Auch im zweiten Verfahren, das ich hier hervorheben möchte, kommen 
Fachleute aus unterschiedlichen Disziplinen zusammen, um sich mit einer 
komplexen Frage zu beschäftigen. Anders als im ersten Modell versuchen die 
Beteiligten gemeinsam Methoden und Theorien auszuhandeln, um die Frage zu 
bearbeiten. Sie begeben sich in einen gemeinsamen Analyse- und Interpreta-
tionsprozess. In diesem Fall spricht man von Transdisziplinarität. In dieser Art 
von Austausch werden Grundfragen vertieft, innovative Verfahren ausprobiert 
und neue Perspektiven etabliert. Die Grenzen der Disziplinen werden dabei 
relativiert oder gar in Frage gestellt. Jürgen Mittelstraß formuliert es so: „Mit 
Transdisziplinarität verstehe ich im Sinne wirklicher Interdisziplinarität zu-
nächst Forschung, die sich aus ihren disziplinären Grenzen löst, die ihre Pro-
                                                                  
20 JULIE THOMPSON KLEIN: A Taxonomy of Interdisciplinarity, in: The Oxford Handbook of 

Interdisciplinarity, hg. von ROBERT FRODEMAN, Oxford 2010, 15–30, hier: S. 21. 
21 LIEDHEGENER / TUNGER-ZANETTI, Religion, Wirtschaft, Politik, 2011, S. 18–19. 



Interdisziplinarität in der Religionsforschung 23 

bleme disziplinunabhängig definiert und disziplinunabhängig löst“.22 Im Zent-
rum dieses zweiten Modells steht die Kooperation.23  
 Diese zwei Modalitäten von Interdisziplinarität gründen auf unterschiedli-
chen Gestalten von Kooperation. Beide Modelle beruhen auf der Annahme, dass 
die Fachleute und Disziplinen, die sich an diesen verschiedenartigen wissen-
schaftlichen Austauschprozessen beteiligen, in ihrem jeweiligen Feld ausge-
wiesen sind. Nur so kann die Pluralität von Blicken, Verfahren und Wissensbe-
ständen entstehen. Ein weiteres Argument dafür, dass inter-, multi- und trans-
disziplinäre Tätigkeiten eine Zusatzqualifikation und -leistung darstellen. 
 
 
4 Herausforderungen von Interdisziplinarität 
 
Wie bereits erwähnt, bereichern und erweitern multi- und transdisziplinäre 
Forschungskontexte disziplinäre Diskurse und bringen Fachkulturen inhaltlich, 
methodisch, theoretisch sowie hermeneutisch weiter. Interdisziplinarität stellt 
jedoch auch vor Spannungen. Damit kommen wir zur vierten Grundfrage des 
Beitrags. Welchen Herausforderungen begegnet man bei diesen kooperativen 
Arbeitsformen? 
 Man könnte interdisziplinäre Arbeit als eine „Krise“ beschreiben und sich 
dabei von der altgriechischen semantischen Sphäre von κρίσις (Substantiv, 
krísis) und κρίνω (Verb, kríno) inspirieren lassen.24 Interdisziplinäre Kontexte 
können als Verhandlungsräume konzipiert werden, in denen über Wissen-
schaftspraxis nachgedacht wird. Darin wird kritisch über die Leistungen von 
disziplinären Vorgehensweisen diskutiert und man setzt sich mit den Schwie-
rigkeiten der Kommunikation zwischen unterschiedlichen Fachrichtungen 
auseinander. Durch die Konfrontation verschiedener Fachkulturen miteinan-
der werden unhinterfragte Voraussetzungen und Stereotypen sichtbar ge-
macht, worüber man in den Disziplinen nicht explizit nachdenkt oder sich 

                                                                  
22 MITTELSTRAß, Stichwort Interdisziplinarität, 1996, S. 13. 
23 Dazu REINHARD MOCEK: Inter- und Transdisziplinarität als wissenschaftliche Problem-

lösungsstrategien?, in: Wissenschaft im Kontext. Inter- und Transdisziplinarität in Theo-
rie und Praxis, hg. von GERHARD BANSE / LUTZ-GÜNTHER FLEISCHER, Berlin 2011, S. 113–126, 
hier: S. 113; Vgl. auch die Position von WILLIAM H. NEWELL: Transdisciplinarity Reconsi-
dered, in: Transdisciplinarity: Recreating Integrated Knowledge, hg. von MARGARET A. SO-
MERVILLE / DAVID J. RAPPORT, Oxford 2000, S. 42–48, hier: S. 43: „In practice, interdisciplina-
rity has drawn insights from disciplines rather than connecting the disciplines themsel-
ves. It integrates the insights, not the disciplines which generates them, into a more 
complete perspective from which it answers a specific question, addresses a particular 
issue, or solves an identifiable problem.“ 

24 Es geht um das Unterscheiden, das Urteilen, das Wählen und das Interpretieren sowie das 
Richten (s. die Lemmata in HENRY GEORGE LIDDELL / ROBERT SCOTT: A Greek-English Lexicon, 
Oxford (1843) 91968). 



24 Daria Pezzoli-Olgiati 

nicht damit befassen möchte.25 Mit einem ironischen Unterton beschreibt Mit-
telstraß bereits 1996 die Lage folgendermaßen: 

 
Eine um sich greifende Partikularisierung, ja Atomisierung der Disziplinen und Fächer 
reicht mittlerweile bis in den Lehrstuhlbereich hinunter; die Unfähigkeit, noch in 
Disziplinaritäten, d. h. in größeren wissenschaftlichen Einheiten, zu denken, nimmt 
erschreckend zu. Kein Wunder, dass in dieser Situation überall der Ruf nach Inter-
disziplinarität laut wird. Wer allein auf einer fachlichen oder disziplinären, meist 
winzigen Insel sitzt, den ergreift die Sehnsucht nach seinem insularen Nachbarn, 
wobei es in der Regel wieder gleich ist, wer der fachliche oder disziplinäre Nachbar 
ist. Grenzen der Fächer und Grenzen der Disziplinen, wenn man sie so überhaupt 
noch wahrnimmt, drohen mehr und mehr nicht mehr nur zu institutionelle Gren-
zen, sondern auch zu Erkenntnisgrenzen zu werden. […] Entsprechend verbindet sich 
mit dem Begriff der Interdisziplinarität eine Reparaturvorstellung, die auf Umwe-
gen, und sei es auch nur auf Zeit, zu einer neuen, nicht nur der Forschung, sondern 
auch der Lehre förderlichen Ordnung führen soll.26 
 

In diesem „kritischen“ Sinne stellt Interdisziplinarität eine Rückbesinnung auf 
das Ideal der universitas dar. Was verbindet die Disziplinen zur Wissenschaft als 
Teilbereich einer Gesellschaft? Diese Frage ist besonders relevant innerhalb der 
Geistes- oder Sozialwissenschaften, die nicht nur die Summe ihrer einzelnen 
Teile sind, sondern insgesamt ein breites Spektrum an Wissenstraditionen, 
Forschungsgeschichten, Enzyklopädien, Denkformen pflegen sowie Zugänge zu 
Kulturen und Gesellschaft tradieren, erneuern und weitergeben und damit 
etwas leisten, was für demokratische Gesellschaften unverzichtbar ist.27 
 Auch für die Religionsforschung ist der multi- und transdisziplinäre Aus-
tausch als Raum der „Krise“ und der universitas mehr als die Summe von allem, 
was in den verschiedenen Disziplinen und Subdisziplinen geleistet wird. Gerade 
aus der Reibung und in der Debatte zwischen unterschiedlichen Ansätzen zu 
religiösem Wissen und Praktiken, Gemeinschaften und Traditionen, materiel-
len und immateriellen Dimensionen entsteht die Möglichkeit der Standort-
bestimmung, der Diskussion über das, was zu tun ist, sowie der Rolle und  
Relevanz dessen, was in den verschiedenen Disziplinen und Fachverbünden 
entsteht oder entstehen sollte. Man kann Fragen des Verhältnisses von Reli-
gionsforschung, staatlichen und religiösen Institutionen vertiefen, über gesell-
schaftliche, politische und/oder finanzielle Steuerungsfaktoren von Forschung 
reflektieren sowie über (implizite) Formen der Regulierung und der Kontrolle 

                                                                  
25 S. WOLFGANG KROHN: Interdisciplinary Cases and Disciplinary Knowledge. Epistemic Chal-

lenges of Interdisciplinary Research, in: The Oxford Handbook of Interdisciplinarity, hg. 
von ROBERT FRODEMAN, Oxford 2010, S. 31–49. 

26 MITTELSTRAß, Stichwort Interdisziplinarität, 1996, S. 7–8. 
27 GÜNTER ROPOHL: Jenseits der Disziplinen – Transdisziplinarität als neues Paradigma, in: 

Wissenschaft im Kontext. Inter- und Transdisziplinarität in Theorie und Praxis, hg. von 
GERHARD BANSE / LUTZ-GÜNTHER FLEISCHER, Berlin 2011, S. 281–296.  




